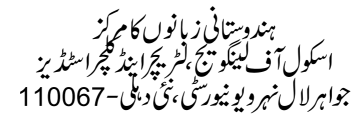
# اردوافسانوں میں پس نوآبادیاتی رویوں کا تجزیاتی مطالعہ مقالہ برائے پی۔اچے۔ڈی

مقالهزگار ماسمين رشيدي

نگراں ڈاکٹرمحد آصف زہری





2018



जवाहर लाल नेहरु विश्वविद्यालय JAWAHARLAL NEHRU UNIVERSITY भारतीय भाषा केन्द्र Centre of Indian Language भाषा, साहित्य एवं संस्कृति अध्ययन संस्थान School of Language, Literature, & Culture Studies नई दिल्ली–110067, भारत NEW DELHI-110067, INDIA

Date: July , 2018

#### DECLARATION

I hereby declare that the research work done in this Ph.D. thesis entitled *Urdu Afsanon Mein Pas Nauaabadiyati Rawaiyyon ka Tajziyati Mutal'a* (An Analytical Study of Postcolonial Approaches in Urdu Short Stories) by me is the original research work and it has not been previously submitted for any other degree in this or any other University/Institution.

YASMEEN RASHEEDI (Research Scholar)

DR. MOHAMMADASIF ZAHRI (Supervisor) CIL/SLL&CS/JNU

PŘOF. GOBIND PRASAD (Chairperson) CIL/SLL&CS/ JNU

٩



فهرست

| پیش نامه           |                                                                                       |         |
|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| باب اول:           | باباول: پس نوآبادیات کی شرح                                                           | 01-57   |
| باب دوم:ا          | باب دوم:اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کے روپے کا پس نوآبا دیاتی مطالعہ           | 58-87   |
| باب سوم:ا          | باب سوم :ار د دا نسانے میں زبان کی موضوعی ساخت کا پس نوآ با دیاتی مطالعہ              | 88-154  |
| باب چہارم          | باب چہارم:اردوافسانے میں صنفی اورجنسی رجحانات کا پس نوآ بادیاتی مطالعہ                | 155-208 |
| باب پنجم:ا         | باب پنجم:اردوافسانے میں مختلف العناصر (Hybrid) ثقافتی نشانات کا پس نوآ بادیاتی مطالعہ | 209-250 |
| ما <sup>حص</sup> ل | احصل                                                                                  | 251-259 |
| كتابيات            | لتابيات                                                                               | 260-267 |

#### پیش نیامه

چنانچہ پس نوآبادیات/مابعد نوآبادیات، وہ طرز فکر ہے جواپنی مخصوص شعریات، ثقافت، تہذیب اور روایات کو بنیادی حوالہ بناتی ہے لہذااسی تناظر میں ثقافتی مطالعات کی ترجیجات متعین ہوتی ہیں۔ جن رویوں اور طریقہ کارکونو آبادیاتی کلا میہ کے تحت فرسودہ اور غیر حقیقی قرار دیاجا تا ہے، پس نوآبادیات اضیں فکری رویوں سے معاملہ کرتی ہے۔ ایسی تحریوں کا مطالعہ پس نوآبادیات از سرنو کرتی ہے، جس کا مطالعہ نوآبادیاتی صورت حال کے تحت کیا گیا تھا۔ گویا پس نوآبادیاتی کلا میہ، زبان وادب کواس کے خصوص ثقافتی پس منظر میں اجا گر کرنے کی سعی ہے۔ اس طرح پس نوآبادیاتی مخصوص تہذیبی روایات کواز سرنو تلاش کرنے کی ایک سعی ہے۔ دراصل نوآبادیاتی کلامیہ نے ہمارے تہذیبی تشخص پر جو سوالیہ نشان قائم کیا تھا پس نوآبادیاتی تھیوری اس کا جواب فراہم کرتی ہے۔ اردوادب میں جہاں ایک طرف سرسید، حالی اورآ زادوغیرہ نوآبادیاتی کلا میکوقائم کرنے کی مسلسل کو ششوں میں مصروف تھے، وہیں دوسری طرف میر ناصرعلی دہلوی (تیرہویں صدی)، سرعبدالقادر (مخزن) اور عبدالحلیم شرر ( دلگداز ) کے رسالوں میں نوآبادیاتی رویوں پر شدیدر ڈمل سا منے آیا۔ اکبرالہ آبادی کی پوری شاعری ہی نوآبادیاتی قوتوں سے معاملہ کرتی نظر آتی ہے۔ یہی رڈمل پس نوآبادیات کی اساس ہے۔ سرسید کی اصلاحی کی نوآبادیاتی کو میں میں مصروف بنیاداسی نوآبادیاتی کی دولیوں پر شدیدر ڈمل سا منے آیا۔ اکبرالہ آبادی کی پوری شاعری ہی نوآبادیاتی قوتوں سے معاملہ

اردوافسانه بھی ابتدا سے ہی اس کے مختلف اثرات کو قبول کرتا رہا۔ رومانیت، ترقی پسندی ہویا جدیدیت ہر دور میں افسانے نے مختلف تبدیلیوں کو Represent کیا ہے۔ گویا افسانے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ ایک نئی تفہیم کو ممکن بناتا ہے۔ مثال کے طور پر اگر فرقہ وارانہ فسادات یا تقسیم ہند کو کولونیل مظہر تصور کیا جائے تو کسی بھی سطح پر اس کا استر داد، پس نوآبادیاتی طرز فکر کو ہی آشکار کرے گا۔ یوں افسانوں میں موجود پس نوآبادیاتی Codes اسے ایک نیا معنوی سیاق فراہم

بنیادی طور پرانہی امور کی توضیح میں، میں نے اپنی تحقیق کا آغاز کیا اور یہ بھی محسوں کرتی رہی کہ اس بے حد تی سلے ہوئے موضوع پر کوئی اہم کا منہیں ہوا ہے۔ اس کا انداز ہ اس وقت شد بید طور پر ہوا جب اردو میں مواد کی فراہمی میر ے لیے ایک سلی مسئلہ بن گئی تھیوری کی شرح میں بھے اردو میں بہت زیادہ مواذ نہیں ملا تو میں نے دوسری زبانوں بالخصوص انگریز ی میں لکھی کتابوں سے استفادہ کیا جس کی اپنی مشکلیں تھیں ۔ اس کے باوجود میں نے کوشش کی ہے کہ افہا م وقفہ ہم کے درمیان اپنی باتوں کوزیادہ یو جس کی اپنی مشکلیں تھیں ۔ اس کے باوجود میں نے کوشش کی ہے کہ افہا موقفہ ہم کے کہ متعلقہ سیاق و سباق کو داخت کر نے کی ایک کوشش میں نے کی ہے۔ تھیوری کے ساتھ اطلاقی تقدید کے ذیل میں محصو افسان خوش کیے اور ان کا تجربی کرنے کی کوشش میں نے کی ہے۔ تھیوری کے ساتھ اطلاقی تقدید کے ذیل میں محص افسان خوش کیے اور ان کا تجربی کرنے کی کوشش کی ۔ حالاں کہ یہ تجز یہ شاید اس مہارت سے نہیں کی گی سے خرورت تھی ، لیکن تجربی میں اس بات کا شعوری طور پر خیال رکھا گی کہ کہ انہ کا تھیں ہے کہ کہ کہ کہ کی کہ تناظرات بھی روشن ہوجا کہ ہیں اس بات کا شعور کی اس میں کر کی سے میں نے کی ہے تھیور کی کہ کہ کیا ہوں ہے گئی ہوں کے لیے کہ

میرا بیہ مقالہ پانچ ابواب پر مشتمل ہے، جس میں باب اول میں پس نوآ بادیات کی شرح لکھنے کی سعی میں اس کی تاریخ اور تصور کوبھی پیش نظر رکھا گیا ہے۔ اس میں نوآ بادیات کی تعریف کو بیان کرتے ہوئے نوآ بادیاتی رویوں پر بات کی گئی ہے۔دوسر بے باب میں اردوا نسانے میں نسلی (Racism) تفاخر کے روپے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ کیا گیا ہے۔اس باب میں بنیادی طور پرمغرب کے مشرق کے تیکن' دوج پن کے تصور کو سیجھنے کی کوشش کی گئی ہے۔اس سلسلے میں تاریخی متون کے ان حوالوں کوبھی درج کیا گیا ہے جو ہندوستانی معاشرت کی تاریخ ہیں۔اس میں افسانوں کا تجزیبہ کیا گیا ہے اورکہیں کہیں افسانوں کی رڈشکیلی قر اُت بھی کی گئی ہے،اورا حساس برتر می کے متعلقات کونشان ز دکیا گیا ہے۔

يبي لفظ

باب سوم میں اردوا فسانے میں زبان کی موضوعی ساخت کا پس نوآبادیاتی مطالعہ کیا گیا ہے۔ اس سلسلے میں زبان کو پس نوآبادیاتی تنقید کے تحت ایک موضوع کے طور پر پیش کیا گیا ہے۔ اس طرح اس میں ایسے افسانوں سے معاملہ کیا گیا جن میں ایک ثقافتی شخص کے تحت اردوزبان کی ترقی و فروغ کواہمیت حاصل ہے۔ اس میں زبان کی ہندوستا نیت پر بھی بات کی گئی ہے۔ چو تھے باب کے تحت اردوا فسانے میں صنفی اور جنسی رجحانات کا پس نوآبادیاتی مطالعہ کیا گیا ہے۔ یہ باب کی گئی ہے۔ چو تھے باب کے تحت اردوا فسانے میں صنفی اور جنسی رجحانات کا پس نوآبادیاتی مطالعہ کیا گیا ہے۔ یہ باب D و n d e r استحصال معالیہ کی تعالی میں نوآبادیاتی مطالعہ پر مرکوز ہے۔ یہاں عورت کا استحصال، Gay

رسی اس طرح پانچویں باب میں اردوا نسانے میں مختلف العناصر (Hybrid) ثقافتی نشانات کا پس نو آبادیاتی مطالعہ کیا گیا ہے۔اس باب میں ترجیحی طور پرایسے افسانوں کا تجزیہ کیا گیا ہے جومغربی تہذیب کے سامنے اپنی تہذیب وثقافت کی اہمیت کو پیش کرتے ہیں،اور آخر میں حاصل مطالعہ کے تحت کوشش کی گئی ہے کہ تمام ابواب کی افہام وتفہیم کو کا ایک خاکہ فراہم ہوجائے۔

مقاطے کی تعمیل پر ثناید بیہ موقع ہے کہ میں سب سے پہلے ڈاکٹر آصف زہر کی کا شکر بیادا کروں کہ انہوں نے لیک نگر اں کی حیثیت سے میر کی نہ صرف حوصلہ افزائی کی بلکہ اپنے مفید مشوروں سے بھی نواز تے رہے۔ انہوں نے کٹی ضرور کی کتابوں کے سلسلے میں میر کی رہنمائی بھی کی اور نوک و پلک کو سنوارتے رہے۔ اپنے شعبہ کے دیگر اسما تذہ اکر ام پر و فیسر انوار عالم پاشا، پر و فیسر خواجہ اکر ام الدین ، پر و فیسر مظہر مہد کی حسین اور پر و فیسر معین الدین جینا بڑے کا بھی ضرور کی ہے کہ انہوں نے اس دانش گاہ میں میر کی تربیت میں حصہ لیا۔ اپنے والدین کا شکر بیادا کر نا ضرور کی ہے کہ انہوں نے اس دانش گاہ میں میر کی تربیت میں حصہ لیا۔ اپنے والدین کا شکر میادا کر نا بھی میر ے لیے ضرور کی ہے کہ انہوں نے اس دانش گاہ میں اپنی زندگی کا بیسفر طے کیا۔ ان محبتوں کا شکر بیادا کر نا تو میر سے لیے میں ضیاء اللہ انور ، مضینہ خان ، آصف اقبال اور انجو کر شین کا شکر بیادا کر نا تھی میں ۔ وستوں میں ضیاء اللہ انور ، رضینہ خان ، آصف اقبال اور انجو کر شین کا شکر بیادا کر نا بھی موں کہ مور کہ میں میں اور سی ضرور کی میں ہوں کہ میں ہے لیے مشکل میں ضیاء اللہ انور ، رضینہ خان ، آصف اقبال اور انجو کر شین کا شکر بیادا کر کہ تھی ضرور کی ہے ہوں کہ مور کہ میں میں ان میں خوں خان ہ موں کہ میں ہوں کہ موں کہ مور کی میں ہوں کہ مور کہ ہوں کہ مور کی میں ہوں کہ موں کے سلے میں ضیاء اللہ ان کی میں ہوں کہ موں کہ میں ہوں کہ موں کہ میں ہوں کہ مور کی میں ان کوں کر ایہ کھی خوں کہ مور کی میں ہوں کہ موں کہ مور کہ کر ایہ کہ ہوں کہ موں کہ مور کی میں ہوں کہ مور کی میں ہوں کہ موں کا ہوں ہوں کہ موں کہ موں کہ موں کہ موں کہ مور کی میں ہوں کہ مور کی کر ہوں ہوں کہ موں کہ ہوں ک

iii

باباول پس نوآبادیات کی شرح

موضوع کی مناسبت سے پہلاسوال بیدقائم ہوتا ہے کہ پس نوآبادیات کیا ہے؟ پس نوآبادیات کے ڈسکورس کی تفہیم میں پہلی بات یہیں پر یہجھ لینے کی ہے کہ پس نوآبادیات کواپنے لغوی مفہوم کے لحاظ سے نوآبادیاتی صورت حال کو مابعد صورت حال سے متعلق ہونا چا ہے لیکن ایسانہیں ہے۔ دراصل پس نوآبادیات کے تحت اس میں نوآبادیاتی ڈسکورس کا مطالعہ کیا چاتا ہے، اس کے اثر ات کی نشاند، تی کی جاتی ہے اور اس کے استحصالی بیانیہ کو از سر نو مرتب کیا جاتا ہے۔ پس نوآبادیات کے تحت ادب کے ان ثقافتی متون کا جائزہ لیا جاتا ہے، جن میں کسی نہ کس طور پر استحصالی بیا نیہ اور اس کے اثر او یا ہیں۔ یہ باتیں بہت سامنے کی ہیں، کیکن اس کی تفہیم میں عام طور سے میں طور پر استحصالی بیا نیہ اور اس کے اثر او یات کے بعد کی کوئی صورت حال شخص کا جائزہ لیا جاتا ہے، جن میں کسی نہ کس طور پر استحصالی بیا نیہ اور اس کے اثر او یات مواصل ہے ۔ اس سیاسی نقافتی صورت حال کو الگ الگ طرح سے بیخطی کی گئی ہے اور اس کے لیے کو کی ایک کو ایمیت مرتب حوالہ موجود نہیں ہے۔ ان حوالوں کے مجموعی مزاج کی نشاند، ہی اس طرح کی گئی ہے اور اس کے لیے کو کی ایک

> Discipline and Punish (1975) showed how prisons constitute criminals as objects of disciplinary knowledge. The first volume of the History of Sexuality (1976) sketched a project for seeing how, through modern biological and psychological sciences of sexuality, individuals are controlled by their own knowledge as self-scrutinizing and self-forming

## پس نوآبادیات کی شرح

subjects.(1) محولہ حوالے سے بہربات ظاہر ہے کہ کس طرح تاریخ میں علم وادب کے اختیار کواقتداری روپے کے تحت مرتب کیا گیا ہے۔ بیطریقہ کارادرطریقہ فکر ہی اس نوعیت کےاستحصالی روپے کوا شخکام عطا کرنے کی سعی ہے۔اس روپے سے تاریخ کےاقتداری روبے کااندازہ بخوبی لگایا جاسکتا ہے۔اس لحاظ سے یہ بات کہنے میں کوئی قباحت نہیں ہے کہانسانی زندگی ،تاریخ کے صفحے برکھینچی گٹی ایک لکیر سے زیادہ نہیں ہے۔تاریخ کے اس اقتداری روپے کی دجہ سے ہی ہماری ثقافتی تاریخ کےاوراق تاریخ سے غائب محسوس ہوتے ہیں۔تاہم ان اوراق کی موجودگی سے کمل طور پرا نکار بھی نہیں کیا جاسکتا۔ان اوراق کی بازیابی کے لیےادب کے مطالعاتی منہاج میں ان آنکھوں کی ضرورت محسوس ہوتی ہے جوہمیں یہ بتا سکے کیسے تاریخ میں ایک جبر بیداستان بھی موجود ہے۔تاریخ کے اس جبر کومحسوس کرنا ہی اس کے اقتداری روپے کے تحت مسخ شدہ متون کی بازیابی کومکن بنانا ہے۔ادب میں اسی مطالعاتی منہاج کومرتب کرتے ہوئے فو کو (Foucault) نے کہا تھا کہ تاریخ چندطاقتورلوگوں کے ذریعے تخلیق کی گئی ایک سوچ سے زیادہ اہمیت نہیں رکھتی ، جسے ہم حقیقت تسلیم کریلتے ہیں۔ ہندوستان کی تاریخ میں بھی ہماری تہذیب وثقافت کا یہ بیانیہ موجود ہے ۔اس بیانیہ کو جبر کی تاریخ اور اس کے اقتداری رویے کےعلاوہ داضح طور پرغلامی کی تاریخ کے باب میں دیکھا جاسکتا ہے۔غلامی کےاس بیان پر صبہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اس نوع کا استحصالی بیانیہ ہندوستان کے کسی اور بیانیہ عرصے میں موجود نہیں ہے۔بعض لوگ اس بیانیہ عرصہ کو مغلیہ حکومت کے ساتھ مخصوص کرتے ہیں۔لیکن یہاں سوال ہہ ہے کہ اس بیانیہ عرصہ کوئسی خاص حکومت سے مخصوص کرنے والے نظر یہ میں کیاسب کچھ درست ہے؟ دراصل تاریخ کے اقتداری رویہ کی تفہیم میں مغلبہ حکومت اور برکش غلامی کے مزاج میں فرق کرنا ضروری ہے ۔عام طور سے انگریزوں کی آمدکو ہندوستان کی ترقی کے لیے ضروری قرار د پاچا تا ہے۔لیکن ہمیں اس باب میں کوئی بھی حتمی رائے بنانے سے پہلے اس یورے بیانیہ عرصہ یرغور کرنا چاہیے،اوران تمام سایس وساجیعوامل کوتاریخ کے اقتداری روپے کے ساتھ ملا کریڑ ھنا چاہیے، جوکسی نہ کسی طور پر ایک نئی تہذیب کی تشکیل کے پس پردہ استحصال کے بیانیدکومر تب کرتا ہے۔

برلش حکومت کی پالیسیاں ہندوستان کی ترقی کے لیے نہیں تھیں ۔حکومت اپنی پالیسیوں کے پس پردہ استحصال کی خواہش مند تھی۔ اس میں ان کو خاطر خواہ کا میابی بھی ملی۔ پس نوآبا دیات در اصل اسی استحصال کو شبحضے کی ایک کوشش ہے۔ پس نوآبا دیات کے تحت ہی ہم' ترقی' کے پس پر دہ ان عوامل کی نشاند ہی کر سکتے ہیں جو استحصال کے بیانیہ کی تشکیل میں حصہ لیتا ہے۔ اس لیے پس نوآبا دیات کی تفہیم کے ساتھ ساتھ نوآبا دیات اور استعاری تصورات کی تفہیم بھی ضروری ہے۔ اس تفہیم کی مدد سے ہی ہم مغلبہ حکومت اور انگریز کی حکومت کے اقتد ارک رویے کے فرق میں امتیا زات کو واضح کر سکتے

ہیں۔اقتداراصل میں کیا ہے؟ امیائر سے اس کا کیاتعلق ہے؟ سا دہ گفظوں میں کہیں تو امیائر کسی ملک پراقتدار حاصل کرنے کا ایک طریقہ ہے۔ Empire لاطنی لفظ Imperium سے ماخوذ ہے، جس کے معنی کسی دوسرے ملک یا خطے پر حکومت کرنے بااقتدار قائم کرنے کے ہیں:

Empire is a large political body which rules over territories outside its original borders. It has a central power or core territory\_\_whose inhabitants usually continue to form the dominant ethnic or national group in the entire system and an extensive periphery of dominated areas. In most cases, the periphery has been acquired by conquest.(2)

# اسی طرح استعاریت لیتی Imperialism کی تعریف یوں کی گئی ہے:

A policy of extending a country's power and influence through colonization, use of military force, or other means. (OED)(definition of Imperialism)The OED defines 'imperial' as 'pertaining to empire', and 'imperialism' as the 'rule of an emperor, especially when despotic or arbitrary; the principal or spirit of empire; advocacy of what are held to be imperial interests'.(3)

ايٹرورڈ سعيد کے مطابق:

At some very basic level, Imperialism means thinking about, settling on, controlling land that you do not possess, that is distant, that is lived on and owned by others.(4)

سعید نے اس کی وضاحت میں مزید کھا ہے کیہ:

The term, "Imperialism" means the practice, the theory, and the attitudes of a dominating metropolitan center ruling a distant territory; "Colonialism", which is almost always a consequence of imperialism, is the implanting of settlements of distant territory.(5)

اُردو میں ان با توں کی تجمیل کرتے ہوئے ناصر عباس نیر رقم طراز ہیں: امپیریل ازم اپنی محد و دسر زمین سے باہر ممکنہ حد تک پاؤں کچیلا نے اور وہاں اپنا پر چم اہرانے کی غلبہ پند خواہش کا متیجہ ہے۔ امپارَ اپنے پایہ تحت، اپن میٹر و پولیٹن مرکز کی طاقت اور اختیار کو سلسل و سعت ضرور دیتی ہے مگر اپنی محکوم آباد یوں سے صرف سیاسی اطاعت کی طالب ہوتی ہے۔ ان کو ثقافتی طور پر مغلوب کرنے کی کوشش عام طور پر نہیں کی جاتی۔ اس کی مثال میں یونانی امپار ، رومی امپارَ ، مخل امپارَ پیش کی جاتی ہے۔ ان امپار کے اپنی تحکوم آباد یوں پر ثقافتی ، اسانی ، مذہبی ، اثر ات ضرور مرتب ہوئے اور ان کے نتیج میں ایک نئی ثقافت ، نئی زبان اور مذہبی رواداری کا ایک نیا تصور و جو دمیں آیا، اصول ہے۔ اس میں جر، زبر دستی ، میٹ کرنے کے دہ عنا صرعا م طور پر نہیں سے اصول ہے۔ اس میں جر، زبر دستی ، میٹ کرنے کے دہ عنا صرعا م طور پر نہیں سے جونو آباد رہات کا خاصہ ہیں۔ (6)

محولہ باتوں میں جہاں استعاریت کے بنیادی عقائد کی تصریح کی گئی ہے، وہیں نوآبادیات سے اس کوالگ کرنے کی کوشش بھی کی گئی ہے۔ دراصل اس باب میں تمام مفکرین ایک جیسی بات کرتے ہیں اوراپنے نظریے میں اقتد ارکی مختلف صورتوں کو واضح کرتے ہیں۔ یہاں ان باتوں کا اعادہ ضروری نہیں ہے، بس سیس محصر لینا ضروری ہے کہ سیسب اقتد ارک صورتیں ہیں، جن میں کہیں جبر ہے تو کہیں بس غالب آنے کی شدید خواہش ۔ استعاری قوتیں جہاں اپنے اقتد ارکو وسعت دینا چاہتی ہیں ، جن میں کہاں این ایت کر تے ہیں معادی کرتے ہیں اور این خطریے میں اقتد اور کی خلف صورتیں ہیں، جن میں کہیں جبر ہے تو کہیں بس غالب آنے کی شدید خواہش ۔ استعاری قوتیں جہاں اپنے اقتد ارکو وسعت دینا چاہتی ہیں وہیں نوآبادیات ہیں۔ کہاں این اور کہ خلک کر کے کہ میں معادی کر کے معال کر کی خلک کر کہ ہیں ہیں جبر ہے تو کہیں ہیں خالب آنے کی شدید خواہ خواہ ہیں ۔ استعاری کہ مزید وضا حت اس معادی کی مزید وضا حت اس

The word 'Empire' comes, of course, from the latin imperium: for which the closest modern English equivalent would perhaps be 'sovereignty', or simply 'rule'. Imperium came to mean rule over extensive, far-flung territories, far beyond the original 'homeland' of the rulers. The terms 'Empire and Imperialism', at their most general, have been used to refer any and every type of relation between a more powerful state or society and a less powerfull one.(7)

اس نوع کے مطالعے میں نٹی نٹی باتیں مفکرین کے مطالعاتی منہاج کی وجہ سے شامل ہوتی رہتی ہیں ،مثلاً:

Lenin defined imperialism as the 'highest stage of capitalism', the New Imperialism post-1870, linked to economic exploitation of the oppressed.(8)

اس طرح ہم کہہ سکتے ہیں کہ امپیریل ازم اور یورپین کولونیل ازم جسے موڈرن کولونیل ازم بھی کہا جاتا ہے میں ایک بنیادی فرق Capitalism بھی پیدا کرتا ہے۔ بیسویں صدی کی ابتدا میں Lenin نے Imperialism کو Capitalism سے منسلک کر کے اس سے معنوی ابعاد کوروثن کرنے کی کوشش کی تھی:

> It is this Leninist definition that allows some people to argue that capitalism is the distinguishing feature between colonialism and imperialism.

> Colonialism was a lucrative commercial operation, bringing wealth and riches to Western nations through the economic exploitation of others. It was pursued for economic profit, reward and riches. Hence, colonialism and capitalism share a mutually supportive

#### پس نوآبادیات کی شرح

relationship with each other.(9)

یورو پین کولونیل ازم سے پہلے کے امپائرز کو کچھلوگوں نے Pre-capitalist کہا ہے۔انیا لومبااس کا ذکر کرتے ہوئے لکھتی ہیں:

Marxist thinking on the subject locates a crucial distinction between the two: whereas earlier colonialisms were pre-capitalist, modern colonialism was established alongside capitalism in Western Europe.(10)

Ania Loomba نے Imperialism کی تعریف ان کفظوں میں کی ہے: Imperialism or neo-imperialism as the phenomenon that originates in the metropolis, the proces which leads to domination and control. Its result, or what happens in the colonies as a consequence of imperial domination, is colonialism or neo-colonialism. Thus the imperial country is the 'metropole' from which power flows, and the colony or neo-colony is the place which it penetrates and controls. Imperialism can function without formal colonies (as in United States imperialism today) but colonialism cannot.(11)

Ania Loomba برطانوی کولونیل ازم کے دھارے کورومن امیائر، از ٹیک امیائر، Ottoman امیائر سے جوڑتی ہیں۔ ان کے مطابق برطانو ی کولونیل ازم کے لیے پہلے سے موجود ان عناصر نے حقیقی یا نصوراتی طور پر ایندھن کا کام کیا۔ حالانکیه ہندستان میں موجود برطانوی کالونی اوراس کا استحصالی رویہ مغلبہ حکومت سے قطعی مختلف تھا۔ بہر حال حکومت اور طاقت کے اس تصور کوجاننے کے لیے ذرابیچھے جائیں توجنگل میں شیر کی حکومت بھی اسی معنو ی ابعاد کوروثن کرتی نظر آتی ہے،جس کی طرف انیالومبانے اشارہ کیا ہے۔گویا جانوروں میں بھی طاقت/حکومت کا پہ تصور موجود ہے۔اساطیر میں

#### پس نوآبادیات کی شرح

بھی ہی بات کہی جاتی ہے کہ جب دنیا کا پہلاقتل ہوا، یعنی قابیل نے اپنے بھائی ہا بیل کو مارا تو قتل کے بعدلاش کو چھپانے کا عمل اس نے ایک کو سے سیکھا۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ انسانی سرشت میں داخل حیوا نیت کا تعلق اس بات سے ہے کہ انسان بنیا دی طور پر جانور ہی تھا، جسے سان کی تفکیل ، تہذیب و رفتا فت کے ارتقا اور اخلا قیات کے بنائے گئے اصولوں کے تحت 'انسان' بنانے کی کوشش کی گئی لیکن جہاں جہاں اس نے ان پابند یوں کو تو ڑا ہے وہاں انسا نیت کے ہ دصار نے جانور ستان' سے معاملہ کرتے نظر آتے ہیں۔ ان با توں کا مقصود میہ ہے کہ طاقت/حکومت کا بی تصور اساطیر ، لوک کتھا وک اور جانور ستان' سے معاملہ کرتے نظر آتے ہیں۔ ان با توں کا مقصود میہ ہے کہ طاقت/حکومت کا بی تصور اساطیر ، لوک محقاف اور جانور ستان' سے معاملہ کرتے نظر آتے ہیں۔ ان با توں کا مقصود میہ ہے کہ طاقت/حکومت کا بی تصور اساطیر ، لوک محقاف دور میں متعددا میں کرز کا جنم ہوتا ہے۔ اس صورت حال کو برطانے یا میں کر گی ابتدائی صورت حال کہی جا سے ہو نوآباد یات / سی متعددا میں کرز کا جنم ہوتا ہے۔ اس صورت حال کو برطانے یا میں استحصال کی میں ہوتی ہے ، اور نوآباد یات / سی میں میں میں میں ہوتا ہے۔ اس صورت حال کو برطانے یا میں کر گی ابتدائی صورت حال کہی جاستی ہے ، اور نوآباد یات / سی اس سے پہلیے بھی معنف لوگوں کی حکومت رہ کہ کہ کی استحصال کی لیے کر میں مورد دیں میں اور نوآباد یات / میں اس سے پہلی بھی معانف لوگوں کی حکومت رہ کی ہوتی ہو میں استحصال کی ہوں ہوتی تیں۔ اور سے مختلف زبان کا جنم اس کی ایک اہم مثال ہے۔ اس طرح ہم دیکھتے ہیں کہ خل امی کر گی معنوں میں برٹش کولونیں ازم سے میتا تی

> Latin (spoken in Rome) was the main language of the empire, though many in the east continued to use Greek, and the Romans had a great respect for

Hellenic culture.(12)

ان باتوں <u>قطع نظر کولونیل</u> ازم کے تحت وجود میں آئی صورت حال کا مطالعہ کرنے پر معلوم ہوتا ہے کہ بیسیاسی ، معاشی ، ثقافتی استحصال کا ایسا بیانیہ تھا جہاں فائدہ یک طرفہ تھا۔ دوسر ےلفظوں میں کہیں تو صرف Coloniser ہی اس سے مستفید ہوتے ہیں۔ برطانیہ میں آیا<sup>صنع</sup>تی انقلاب بھی اسی مفاد پرستی کی ایک مثال ہے۔ ہندوستان کی بات کی جائے تو پہلے ہندوستان سے کچا مال حاصل کیا جاتا تھا پھراسی سے بنائے گئے سامان کووا پس ہندوستان میں بیچا جاتا تھا اور سارا فائدہ نوآ باد کار کے حصے میں جاتا تھا۔ یہاں سے حاصل کی گئی دولت برطانیہ بھیجی جاتی تھی ۔ ہندوستان اور دیگر کالونیز سے حاصل کی گئی دولت برطانیہ کے سنچی انقلاب کی ایک بڑی وجہتھی۔ اس مفاد پر بی کوا یہ ہندوستان میں ہو جاتا تھا اور سارا

1815 اور 1832 کے درمیان ، ہندوستانی سوتی کپڑوں کی بر آمد تیرہ لاکھ

پاؤنڈ سے گھٹ کرایک لا کھرہ گئی اورانگریزی سوتی کپڑوں کی ہندوستان میں درآ مدچیبیس ہزاریاؤنڈ سے بڑھ کر جارلا کھیاؤنڈ تک پہنچ گئی۔(13)

ان با توں کو بنیاد بنا کر برٹش اقتد اراور مغلیہ حکومت کے فرق کو شیجھنے کی کوشش کی جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ مغلیہ حکومت میں ہندوستان کی ساری دولت ہندوستان میں ہی رہی ، یہی وہ صورت حال ہے جب ہم مغل استعاریت اور برطانو کی کولونیل ازم کے درمیان واضح طور یرفرق کر سکتے ہیں۔

مغلیہ حکومت میں استعاریت یا نوآبادیات کی خصوصیات اور بالخصوص اس کا استحصالی رویہ نظر نہیں آتا۔ یہ بھی درست ہے کہ کہیں کہیں یہ نوآبادیات کے معنی میں بھی استعال کیا جاتا ہے۔ استعاریت کے معنی وسیع ہیں اور مختلف لوگوں نے اس کی مختلف تعریف کی ہے، موجودہ دور میں امریکی استعاریت یا ورلڈ بینک کی پالیسیاں بھی استعاریت کا ہی ایک بیا نیہ ہے جبکہ سیاسی طور پر براہ راست اس کا کسی ملک پر کنٹر دول نہیں ہے۔ لیکن اپنی پی Military لے کردہ کہی کرتا ہے تو تبھی افغانستان اور سیریا اس کا نشانہ بنتا ہے۔ امریکہ کو معاشی طور پر دنیا میں جو مقام حاصل ہے کو کی بھی ملک اس سے دشمنی مول لینے کی حالت میں نظر نہیں آتا ، اور اس کی ہر بیجا خواہش پر سب سرجھکاتے نظر آتے ہیں۔ یہ ہی

استعاریت کوجن معنوں میں استعال کیا جاتا ہے مغلیہ حکومت اس معنوی ڈسکورس کا حصہ کسی بھی طور نے نہیں کہا جاسکتا۔ کیونکہ یہ پودا باہر سے ضرور آیا تقالیکن ہندوستان کی مٹی میں ہی درخت بنا، یہیں اس درخت میں پھل، پھول آئے۔ پھر اس کی جڑیں یہاں کی مٹی میں اس طرح مل گئیں کہ آہت آہت ہا ہر ہے آنے والی تما مخصوصیات مدھم پڑنے لگیں۔ اور ایک وقت کے بعد مٹ گئیں۔ مغلوں کے لیے یہی ان کا ملک بن گیا اور اسی مٹی میں وہ دفن ہوئے۔ نوآ بادیاتی ڈسکورس کے تحت انگر یزوں نے 'پھوٹ ڈالواور راج کر گئیں کہ آہت ہو کی تحت اس فرق کوا جالا کہ مغل معلی دور نواتی کے عومت ہندوستان کی مخصوص تہذیب و شقافت کے لیے نہیں ان کا ملک بن گیا اور اسی مٹی میں وہ دفن ہوئے۔ نوآ بادیاتی ڈسکورس کے تحت انگر یزوں نے 'پھوٹ ڈالواور راج کر ڈنیتی کے تحت اس فرق کوا جالا کہ معلمان سے اور ان کی حکومت ہندوستان کی مخصوص تہذیب و شقافت کے لیے نقصان دہ ثابت ہوئی ہے۔ اس فرق کوا جالا کہ معلمان سے اور ان کی حکومت کی اجر میں دیگر نوابوں کو عیاش گردانا گیا۔ گویا ہندوستان کی سابقہ تاریخ اور آ کے کسی جانے والی تاریخ آباد کاروں کے زیر اثر رہی ۔ پھر اس طرح کے بیانے بھی و جو دیں آئے کہ تاج تحک میا نے والے مزدوروں نے ہا تھر کی ہیں نی نی زیر رہی کے تعلی ان کی سابقہ تار تی اور آ کے کسی جانے والی تاریخ آباد کاروں کے تا کہ دوہ پھر ایسی کوئی خوابھورت چیز تحریک میں معالا تکہ اس کا کوئی تاریخی ثبوت موجود نہیں ، لیکن ما نے والے اس پر تا کہ دوہ پھر ایسی کوئی خوابھورت چیز تعیر نہ کر سکیں ، حک کے اسے ایوں کی خوں میں پڑی مانے والے اس پر تا مہ کہ میں بڑے بڑے ایلی دانش بھی شامل ہیں۔ جب ان کا یہ حال ہیں کہ مغلیہ حکومت کو تی کہ بھیڑ چال میں میں میں بڑے بڑے ایلی دانش بھی صورت حال میں یہ قیاس کرنا مشکل نہیں کہ مغلیہ حکومت کو تک ہے کہ بھیڑ کال میں میں میں میں میں جن میں میں میں میں کر مندیں کہ مغلیہ حکومت کو میں کہ مغلیہ حکومت کو دیں کہ بھیڑ چال

#### پس نو آبادیات کی شرح

Domination کےروپ میں تشکیل دینے میں نوآ بادیات کا ہاتھ ہو مغل نہ تو Coloniser بتھاور نہ ہی ان کی حکومت میں 'استعاریت' کی خصوصیات موجودتھیں، جبکہ کئی لوگوں نے نوآ بادیات اور استعاریت کوایک دوسرے کے متبادل کے طور بربھی استعال کیا ہے:

Colonialism and imperialism are often used interchangeably. The word colonialism, according to the Oxford English Dictionary (OED), comes from the Roman 'colonia' which meant 'farm' or 'settlement', and referred to Romans who settled in other lands but still retained their citizenship.(14)

# جبکهانیالومبانوآبادیات اوراستعاریت کے فرق کوداضح کرتے ہوئے کھتی ہیں:

One useful way of distinguishing between them might be to separate them not in temporal but in spatial terms and to think of imperialism or neo-imperialism as the phenomenon that originates in the metropolis, the process which leads to domination and control. Its result, or what happens in the colonies as a consequence of imperial domination, is colonialism or neo-colonialism. Thus the imperial country is the 'metropole' from which power flows, and the colony or neo-colony is the place which it penetrates and controls. Imperialism can function without formal colonies (as in United States imperialism today) but colonialism cannot.(15)

استعاریت Imperialism اور نوآبادیات Colonialism میں بنیادی فرق یہ ہے کہ ہمیشہ استعاریت کے ختیج میں

## پس نوآبادیات کی شرح

كولونيل ازم كى ابتدا كالونى 'بنانے كے عمل سے شروع ہوئى۔ اس كے ساتھ استحصال كى ايك اليى صورت سا منے آئى جو قد يم سا مراجبت ميں كم از كم اس صورت ميں ديكھنے كونہيں ملتى ، جس كے نمونے نوآبادياتى كالونيوں ميں سا منے آئے ہيں۔ ہندوستان ميں موجود مغل امپائر نے تحكوم ملك كے اشتر اك سے تہذيب و ثقافت كے جونمونے پيش كيے ہيں وہ سب لوكونيل ازم ميں مفقود ہيں۔ كالونى بنانے اور وہاں قيام كرنے كابنيادى مقصد منافع كمانا تھا اور اسے اپنى 'مدركنٹرى' كى تر قى ميں لگانا تھا۔ ظاہر ہے اليى صورت ميں حاكم وتحكوم كے درميان بنيا دى مقصد منافع كمانا تھا اور اسے اپنى مدركنٹرى

Age of Discovery کی ابتدا' مہان کھوج یاتر ا' Age of Discovery سے جڑ کی ہوئی ہے۔ جوتفر یباً 15 ویں صدی سے 16 ویں صدی کے 2 صعین 'تر تی کی چرم سیما' پر کہی جا سکتی ہے۔ سفری تاریخ کے بیانیہ میں 'کولمبس 'اور 'واسکوڈ کی گاما' کو کافی شہرت حاصل ہوئی۔ سمندری سفر اور نظر مما لک کی 'کھوج' نے استحصال کی ایک نئی تاریخ رقم کی ۔ یور پیوں کے لیے میر مال ک 'نظر میں ایک نئی تاریخ رقم کی ۔ یور پیوں کے لیے میرما لک 'نظر میں ایک نئی تاریخ رقم کی جرم سیما' پر کہی جا سکتی ہے۔ سفری تاریخ کے بیانیہ میں 'کولمبس 'اور 'واسکوڈ کی گاما' کو میں منہ میں میں نز تی کی چرم سیما' پر کہی جا سکتی ہے۔ سفری تاریخ کے بیانیہ میں 'کولمبس 'اور 'واسکوڈ کی گاما' کو میں مال ک 'نظر میں حاصل ہوئی ۔ سفری تاریخ رقم کی ۔ یور پیوں کے لیے میرما لک 'نظ' منظم اور وہاں کی دولت کی کہا نیاں ایک خواب ۔ واسکوڈ کی گاما 1498 میں جب ہندوستان آیا ، اس وقت میں مالک 'نظ' منظم مال ک مرج کی جو قیمت تھی وہ وینس کے مقاطب میں 26 فی صدریا دہ تھی۔ یہ مالک نیڈ میں کالی مرج کی جو قیمت تھی وہ وینس کے مقاطب میں 26 فی صدریا دہ تھی۔ یہ مالک یور پ کے لیے مونے کے انڈ ک میں کالی مرج کی جو قیمت تھی وہ وینس کے مقاطب میں 26 فی صدریا دہ تھی۔ یہ میں کالی مرج کی جو قیمت تھی وہ وینس کے مقاطب میں 26 فی صدریا دہ تھی۔ یہ مالک یور پ کے لیے سونے کے انڈ کے دی خوال درخ کی محکو ہو گا مالا کی کالی کرچ کی ہو گئی میں انہ مرول ادا کیا۔ سمندر کی سو نے کے انڈ ک دینے والی مرغ کی طرح سے یہ یہ وہ 'مرغ 'تھی جس نے برطان یہ کی ترق میں انہ مرول ادا کیا۔ سمندر کی سونے کے انڈ ک دینے والی مرغ کی طرح سے یہ کی وہ 'مرغ 'تھی جس نے برطان یہ کی ترق میں انہ مرول ادا کیا۔ سمندر کی سر فی میں انہ مرول اور کی سرح کی کی کھوج 'نے کولونیل از مکی ایندا کی اور کی اور کی جرم کی میں کی کی کی تھی ہو ہو نے کا ہو گا ہو جن کی ہوئی ہو جسم ہو ہو کی ہو ہو کی تھی ہو ہو کی ہو کی ہو کی ہو ہو کی ہو کی ہو کر کے کھوج 'نے کولونیل از مکی ابتدا کی اور اسٹو دوغ دیا۔ آ ہستہ آ ہو گا ہو کی ہو کی ہو کی ہو کی کی ہو کی کہ کی کھوج '

یورپ کے سامرا جوادی مما لک کا اقتد ار قائم ہو گیا۔ امریکا، افریقہ میں Slave trade بنل کشی کی کر یہ صور تیں بھی نوآبادیات کا نتیج تحس ۔ استحصال کے اس بیاند نے یورپ / برطاند کوایک نتر قی یافتہ ملک بننے کے قابل بنایا۔ کچھ لوگوں کا ماننا یہ بھی ہے کہ استعاریت (Imperialism) میں دوسرے خطے کواپنے ماتحت لاکر اس پر حکومت تو کی جاتی ہے لیکن تہذیبی و فقافتی اعتبار سے نظل م بنانے کی نوعیت کم کم نظر آتی ہے، اور ایک طرح کے تہذیبی اشتر اک کی گنجائش بھی اس میں نظر آتی ہے جیسا کہ دومن امپائر، یونانی امپائر، تر کی امپائر (Intomos)) اور مخل امپائر میں دیکھا جا سکتا ہے جبکہ کولونیل از م بے تحت امریکا میں 'انکا' اور 'از تک ن ثقافت کو تہہ و بالا کر دیا گیا۔ یور ییوں نے دوسرے مما لک کی دولت تو بڑی بنی، ساتھ بی تاریخ نے صفحات پر نسل کشی کے ایسے بیا ہے رقم کیے، جن سے آج بھی انسانیت شر مساد ہے۔ ہسپا نیولا میں استم ایک کی تو تو فق قانی اور کی معنی 'انکا' اور 'از تک ن ثقافت کو تہہ و بالا کر دیا گیا۔ یور ییوں نے دوسرے مما لک کی دولت تو گی تھی ۔ کولونیل از م بے تحت امریکا میں 'انکا' اور 'از تک ن ثقافت کو تہہ و بالا کر دیا گیا۔ یور پیوں نے دوسرے مما لک کی دولت تو میں نظر آتی ہے جنیں کہ دومن امپائر ، یونانی آمپائر، تر کی امپائر (ایک کی ایسے بیا ہے رقم کی ۔ جن سے آج بھی انساندی شر مساد ہے۔ ہسپا نیولا بڑی بنی ، ساتھ بی تاریخ کے صفحات پر نسل کشی کے ایسے بیا ہے رقم کیے، جن سے آج بھی انساندی شر مساد ہے۔ ہسپا نیولا ایک تھی کی کولونیوں میں استحصال کی عجیب و خریب و اقعات نظر آتے ہیں ، انسانی نظار موں کی تجارت ایک ایسا ہی واقعہ ہے۔ انسانوں کو تجارت کی چیز بنا کر ان کر ساتھ حروب و او قعات نظر آتے ہیں ، انسانی نظار موں کی تجارت ایک ایسا ہی واقعہ ہے۔ انسانوں کو تجارت کی چیز بنا کر ان کے ساتھ جانو روں سے بد تر سلوک کیا جاتا تھا۔ حال کہ کو ان کی تی دو ایک سائی کی دوسر میں میں میں ہو دو ای ہی میں میں میں دو ای ہے۔ انسانوں کو تجارت کی چیز بنا کر ان کے ساتھ جانو روں سے بد تر سلوک کیا جا تو ای کا تو دال کہ دو ای ہو تھی سے دو ای سے دو تو تھی ہو تو تھی استعار ہے کی ہی استعار ہو می ہو ہو ہو تی تھی ہو تا ہے۔ جو تی تی کہ تھی استعار ہو تی کی ہو ہو تھی ہو تی ہوں او ت کا مرکز جہ میں ہو تو ہو ہو تھی ہو تا ہے۔ دو کی تو تی ہی کہ ای ہو تو ہو ہی ہو تو ہی کی ہو ہو ہو ہو ہو

> Neither imperialism nor colonialism is a simple act of accumulation and acquisition. Both are supported and perhaps even impelled by impressive ideological formations that include notions that certain territories and people require and beseech domination, as well as forms of knowledge affiliated with domination: the vocabulary of classic nineteenth-century imperial culture is plentiful with words and concepts like "inferior" or "subject ~aces," "subordinate peoples," "dependency," "expansion," and "authority." Out of the imperial experiences, notions about culture were

داستعاریت میں سیاسی اور معاشی غلبہ حاصل کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ نوآبادیات اور سامراجیت کے فرق کی وضاحت میں مفکرین نے مسلم صوفیاءاور عیسائی مشنریوں کا حوالہ دیا ہے۔ عیسائی مشنریاں کمپنی سے وابستی تھیں جبکہ صوفیاء درباروں سے دور ہی رہتے تھے۔ وہ فقیروں کی سی زندگی بسر کرتے تھے۔ انھوں نے مذہب کے فروغ کے لیے دربار /حکومت کا سہارا متعدد شکلوں میں نہیں لیا۔ استعاریت زمینی و سعت سے بھی علاقہ رکھتی ہے۔ یعنی محکوم ملک حاکم ملک کا حصہ ہوتا ہے اور اسی سامراج کے نام سے جانا جاتا ہے۔ بعض لوگوں نے نوآبادیات اور استعاریت میں فرق کیا ہے تو بعض استحصال کی صورت حال کے مطابق دونوں کو ایک قرار دیتے ہیں ۔ ہندوستانی صورت حال میں مغل امپائر انگریزوں کی حکومت سے کئی معنوں میں الگتھی ، اس کی گئی

> Definitions differ as to whether informal imperialism is included or only formal empires. A formal imperial relationship exists when the 'imperialized' country forfeits its sovereignty and is incorporated into the state or empire of the imperialist power, as was, for instance, British India or French Algeria.(17) Informal imperialism can exist without colonialism but colonialism cannot exist without imperialism. (18)

چونکہ بغیر استعاریت کے نوآبادیات کا جنم ممکن ہے اس لیے کہا جا سکتا ہے استعاریت نوآبادیات کے لیے ضروری ہے۔ان معنوں میں مغل امپائر کو'استعاریت' سے تعبیر نہیں کیا جا سکتا کہ یہاں نوآبادیاتی استحصال کی کوئی بھی صورت موجود نہتھی:

> Only Great Britain and the USA, he argues, have been imperial powers 'in the full sense of the term', although the United States has practised 'imperialism without a major colonial empire'(19)

جیسا کہ ذکر کیا جا چکا ہے نوآبادیات ہمیشہ استعاریت کے نتائج کے طور پر سامنے آتا ہے جبکہ استعاریت کے لیے نوآبادیات یعنی Colonialism کی ضرورت نہیں ہوتی۔ بیشتر مفکرین نے اس تصور سے اتفاق کیا ہے، لہذا نوآبادیات اور استعاریت کے فرق کواسی بنیاد پر سمجھا جا سکتا ہے۔ اس ضمن میں John Mcleod نے اپنی کتاب میں پچھاسی طرح سے روشنی ڈالی ہے:

> Imperialism is an ideological concept which upholds the legitimacy of the economic and military control of one nation by another. Colonialism, however, is only *one form of practice* which results from the ideology of imperialism, and specifically concerns the *settlement* of one group of people in a new location. Imperialism is not strictly concerned with the issue of settlement; it does not demand the settlement of different places in order to work.(20)

قدیم امپائرز میں بھی سیاسی اور معاشی غلبہ حاصل کرنے کا Notion موجود نظر آتا ہے۔ 'پیونک' کی جنگ بطور مثال پیش کی جاسکتی ہے جس میں رومن نے کا رضیز کے نگر میں آگ لگا دی تھی اور وہاں کے لوگوں کو داس یعنی غلام بنا کر فروخت کر دیا تھا۔ سیاسی اور معاشی غلبہ حاصل کرنے کی مثالیں قدیم یونانی امپائر ، رومن امپائر اور اوٹو من امپائر میں تلاش کی جاسکتی ہیں۔ اس سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ ستا / حکومت / اقتد ار کی ہوں استعاریت کا خاصہ ہے۔ قابل غور بات سے ہے کہ حکومت کی میکوک ہی ان قدیم امپائرز کی تباہ کاری کا سب ہوئی۔ قدیم تیز یب واثقافت کے دریا اس بھوک میں جذب ہوگئے۔ قدیم یونانی ثقافت پہلے ایرانی جنگ اور پھر بعد میں پیلونیشیا Peloponnesian کی جنگ سے برباد ہوگئی۔ یہ جنگ آتھینس اور اسپارٹا کے درمیان ہوئی تھی ۔ ایران کا سب ہوئی۔ قدیم تہذ یب واثقافت کے دریا اس بھوک میں جذب میں عربوں کی ایران پرفتی ہے تھا راز نی جنگ اور پھر بعد میں پیلونیشیا Second کی جنگ سے برباد ہوگئی۔ یہ میں عربوں کی ایران پرفتی ہوئی تھی ۔ ایران کا سسانی (Sassanid) سامراج بھی پہلے دومن سامران آور بعد کسی دوسرے ملک یا خطے پر حملہ کرتا ہے اور اے این مثارین کا رہیں کٹر ت سے ل جا کہیں گی میں ہو نگی ۔ یہ ہے کہ پر اس کے اثر ات ضرور مرت ہوتے ہیں ۔ پی ایران کا سسانی (Sassanid) سامراج بھی پہلے دومن سامران آور بعد

#### پس نوآبادیات کی شرح

> In which all citizens of the world would live harmoniously together in equality, remained a dream

of Alexander.(21)

ہندوستانی تناظر میں بات کی جائے تو نوآبادیات کا قیام ہندوستان کے تاریخی بیانیہ میں ایک ایسا باب ہے جس نے ہندوستان کے ماضی اور ستقبل دونوں کی تاریخ بدل دی۔غلامی کی یہ داستان جوکولونیل دور میں نظر آتی ہے ،مغل دور میں اس طرح کی کوئی داستان شاید ہی ملے۔اس کا تفصیلی ذکر اس نظام حکومت کی پالیسیوں میں بھی دیکھا جا سکتا ہے جو نوآبادیاتی دور میں تبدیل کر دی گئیں۔

معاشی نظام کوکنٹرول کرنے کے لیے تخت قانون بنائے گئے جو پوری طرح آبادکاروں کے مفاد پر بنی ہوتے ہیں۔مثال کے طور پر امریکا میں برطانوی کالونیوں میں پیدا کیے گئے کپاس، چینی ، اور تمبا کو وغیر ہ صرف برطانیہ ہی بھیج جاتے تھ اور دوسری جگہ سے آنے والے سامانوں پر بھاری نئٹ کر' (محصول)لگائے جاتے تھے۔اُخیس 'لو ہے'اور 'سوتی کپڑ ئ وغیرہ کا کاروبار کرنے کی آزادی نہیں تھی ، پچھالیی ہی صورت حال ہندوستان میں بھی دیکھنے کو کمتی ہے۔نوآبادیاتی نظام

میں تشکیل دی گئی پالیسیوں نے ہندوستان کی روایتی دستکاریوں کو تباہ و ہرباد کر ڈالا اور Textile سے جڑ می صنعتوں کی ترقی کی راہ میں رکاوٹیں پیدا کیں۔

نوآبادیاتی دور سے پہلے کسان اپنی پیدادار کا ایک حصہ لگان/محصول کے روپ میں دیتے تھے اور انھیں ان کی زمین سے کوئی بے دخل نہیں کرسکتا تھالیکن نوآبادیاتی ہندوستان میں کسانوں کومحصول ایک طے شدہ رقم کےطور پر دینی ہوتی تھی۔ پیدادار چاہے جوبھی ہو۔ایسی حالت میں بارش نہ ہونے پاسوکھا پڑ جانے پر(قحط بنگال کی مثال ذہن میں رکھیں ) کسان ہر بھوکوں مرنے کی نوبت آجاتی تھی۔ بھی کبھی لگان ادا کرنے کے بعداس کے پاس اپنااوراینے بچوں کا پیٹ بھرنے کے لے پچے بھی نہ بچتا تھا۔اب چونکہ لگان کی وصولی قم کے روپ میں ہونے لگی تھی اس لیے کسان ایسی فصلیں ا گانے پر مجبور ہوئے جنھیں بازار میں بچا جا سکے۔انگریزوں نے کسانوں اور گاؤں کی خود مختاری ختم کر دی۔نئی نئی پالیسیوں سے کسانوں کا استحصال بڑھتا گیا، لگان نہ دے یانے کی حالت میں کسان کواس کی زمین سے بے دخل کرنے کاحق زمین داروں کو حاصل ہو گیا، اس سے کھیت مزدوروں کی تعداد میں اضافہ ہوا، اور زمین دار کسانوں کی زمین کے مالک بن بیٹھے۔ استمراری'،'رعیت داری'ادر محل داری' بند دبست ملک کی ردایتی لگان وصول کرنے دالی پالسیوں سے مختلف تھے۔ انگریزوں نے 'زمین' میں ایک طرح کی' نجی کیونجی کا تصور پیدا کیا۔زمین بیچی جاسکنے والی ،گروی رکھی جانے والی ایک ' شے' ین کر رہ گئی۔ زمین داری نظام کے تحت کسانوں/کا شتکاروں کا استحصال اس وقت اور بڑھ گیا جب Warren Hastings کی حکمت عملی کے تحت زمین سے لگان وصول کرنے کے حق نیلام ہونے لگی ۔ اس نیلامی کے تحت سب سے اونچی بولی لگانے والےکولگان وصول کرنے کاحق دے دیا جاتا تھا۔گویا روایتی زمین داری نظام میں زمین داروں اور کا شتکاروں کے درمیان جورشتہ تھاا سے اس نئے نظام نے ختم کر دیا۔ زمین داروں کا یہ نیا طبقہ جوانگریز وں کا پیدا کر دہ تھا اورزیاد ه استحصالی تھا۔ به طبقه انگریز وں کا حمایتی تھااور جا نتا تھا کہ جب تک انگریز ہیں تب تک ہی وہ من ما نااستحصال کر سکتا ہے۔ پریم چند کا افسانہ یوس کی رات' کسان کی اسی حالت کا بیا نیہ ہے۔

نوآبادیات اور پس نوآبادیات میں ایک گہرارشتہ ہے۔ یوں کہہ لیں کہ اعتماد اور دھوکے کے درمیان جورشتہ ہوتا ہے وہی ان میں بھی ہے کہ ایک کے بنادوجے کی معنویت پچھ پنہیں۔اس کی وضاحت کرتے ہوئے John Mcleod لکھتے ہیں:

Colonialism fundamentally affects modes of *representation*. Language carries with it a set of assumptions about the 'proper order of things' that is

taught as 'truth' or 'reality'....Postcolonialism, as we have seen, in part involves the *challenge* to colonial ways of knowing, 'writing back' in opposition to such views. But colonial ways of knowing still circulate and have agency in the present; unfortunately, they have not magically disappeared as the Empire has declined.(22)

Theories of colonial discourses have been hugely influential in the development of postcolonialism. In general, they explore the ways that *representations* and *modes of perception* are used as fundamental weapons of colonial power to keep colonised peoples

subservient to colonial rule.(23) پس نوتراد این سرم ادنوتراد این کردن کی صوریت مالینهی

ان باتوں کی بنیاد پرہم کہہ سکتے ہیں کہ پس نوآبادیات سے مرادنوآبادیات کے بعد کی صورت حال نہیں بلکہ میہ ایک Umbrella term ہے۔ جس میں نوآبادیاتی ڈسکورس کا مطالعہ اور اس کے اثر ات کی وضاحت کی جاتی ہے۔ پس نوآبادیاتی ڈسکورس کے تحت ان متون کا مطالعہ از سرنو کیا جاتا ہے جونوآبادیاتی دور میں تخلیق کیے گئے یا جوان سے براہ راست یا بلاد اسط کسی طور پر متاثر نظر آتے ہیں۔ مثال کے طور پر پریم چند کا افسانہ نظر نج کے کھلاڑی' کا مطالعہ پس نوآبادیاتی ڈسکورس کے تحت ان متون کا مطالعہ از سرنو کیا جاتا ہے جونوآبادیاتی دور میں تخلیق کیے گئے یا جوان سے براہ راست یا بلاد اسط کسی طور پر متاثر نظر آتے ہیں۔ مثال کے طور پر پریم چند کا افسانہ نظر نج کے کھلاڑی' کا مطالعہ پس نوآبادیاتی ڈسکورس کے تحت کیا جائے تو اس میں موجودنوآبادیاتی عناصر کو اجا گر کرنا اس' مطالعہ کا پہلا کا م ہوگا۔ اس میں نوآبادیاتی ڈسکورس کے تحت کیا جائے تو اس میں موجودنوآبادیاتی عناصر کو اجا گر کرنا اس' مطالعہ کا پہلا کا م ہوگا۔ اس میں دختیقت' کو آشکار کرنے کی کوشش پس نوآبادیاتی ڈسکورس کا حصہ ہے۔ در اصل ہم کیسے پڑھتے ہیں اس سے زیادہ اہمیت اس بات کی ہے کہ ہم کیا پڑھ رہے ہیں، اس سے پس نوآبادیاتی ڈسکورس کا حصہ ہے۔ در اصل ہم کیسے پڑھتے ہیں اس سے زیادہ ایمیت

The act of reading in postcolonial contexts is by no means a neutral activity. *How* we read is just as important as *what* we read.(24)

پس نوآیادیات کی ابتدا کے تعلق اعجاز احمد ککھتے ہیں:

It has been argued that postcolonialism begins with colonialism itself, perhaps as far back as 1492 with the earliest practices of resistance(25)

Postcoloniality, then, is about the decolonization of representation: the decolonization of the West's theory about the non-West, and challenging 'white mythologies'(26)

Postcolonial theory is an umbrella term that covers different critical approaches which deconstruct European thought in areas as wide-ranging as philosophy, history, literary studies, anthropology, sociology and political science.(27)

ان باتوں کی روشی میں پس نوآبادیاتی تھیوری/تفہیم کی بنیادیور پی مرکزیت کی رد پر قائم ہے۔ دوسر لے لفظوں میں یوں بھی کہا جا سکتا ہے کہ وسیع معنوں میں بیرحا کم وتحکوم، کمز ورا ورطاقتور کے درمیانی توافق کو نہ صرف اجا گر کرتا ہے، بلکہ اس استحصالی رویے کو طشت از با مبھی کرتا ہے۔ اپنی تہذیبی ، تاریخی ، ثقافتی اور لسانی مطالعے میں ہم یور پی اثر ات یا ا رد کر کے ہی نوآبادیاتی اقتد ارکی نفی کر سکتے ہیں۔ یہاں تک کہ علوم وفنون کو بھی مغربی/ یور پی قرار دے کر اس میدان میں ایشیائی اقوام کو شہد کی نظر سے دیکھا جاتا ہے۔ سرسید کے دور میں جب انھوں نے تعلیم کی جمایت کی تو کچھا تی طرح کی صورت حال کا سامنا انھیں بھی کرنا پڑا تھا، بیا ور بات ہے کہ سرسید اور ان کے رفقاء نے اس تصادم کا بیا نہ چکا ہو مشرق و مغرب کی اس خلیج کو اجا گر کرتا ہو، اور بی شاید اس دور میں مکن بھی نہ تھا، اس خلیج کی وضا حت ان لفظوں میں ک

یورپی مرکزیت کے ذریعے ،مغرب کو گہراسیاسی فائدہ سے ہوا کہ سابق نوآبادیاتی

مما لک جدید فلسفوں اور سائنسوں کو یورپی / مغربی سیجھنے کی گم راہی میں مبتلا ہوئے ہیں۔ان سے دور، بےزار اور نفور ہوئے ہیں۔ نیچناً علمی بے چارگی، معاشی کم زوری، نفسیاتی ضعف اور ثقافتی پس ما ندگی کا شکار ہوئے ہیں۔اس صورت حال کے نتیج میں مغرب''ہم''اور''وہ'' کی اس ثنویت کونا قابل عبور خلیج میں بدلنے میں کام یاب ہوا ہے، جس کی ابتدا نوآبادیاتی عہد میں ہوئی۔(28)

اس طرح ہم مابعد نوآبادیاتی مطالعے کی بنیاد ہی' نیور پی مرکزیت' کے تصور کی نفی پر رکھتے ہیں اور متعلق صورت حال کو سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔قابل نمور ہے کہ مستشرق اورآباد کا روں کے مقاصد عموماً ایک ہی ہوتے ہیں لیکن بیڈ تمی نہیں۔ ہاں بیضر ور ہے کہ نوآباد کا رمستشرق کی حاصل کی گئی معلومات کو نوآبادیات کے استحکام کے لیے استعال کرتا ہے۔ ہاں لیکن حتمی طور پر بیچی نہیں کہا جا سکتا کہ مشرق کا مطالعہ کرنے والے مستشرق تعصب سے پوری طرح پاک ہوتا ہے۔ مستشرق مشرق کی محفوظ کر دہ ثقافت کے مطالعے میں زیادہ دلچیپی دکھاتا ہے، جس کا زندہ ثقافت سے براہ راست تعلق

> اول توبیر که زبان کا خود ساختی نظام اپنے اندر معنی تشکیل دیتا ہے۔ اکیسویں صدی کے اس نظریے کے بعد بیر ظاہر ہے زبان کے اندر ہی معنی تشکیل پاتے ہیں ۔ اس لحاظ سے دیکھا جائے تو مستشرق ایشیائی ثقافت کا غیر جانبدارانہ مطالعہ کر ہی نہیں سکتا۔ دوسری بات بیر کہ آباد کاروں نے جب مشرق کا مطالعہ کیا تو اس میں تفاخر کا ایک احساس یوں بھی شامل تھا کہ مشرق کو زبان ہم نے عطا کی ، دہ خود قوت گفتار سے محروم ہے۔ (29)

نوآبادکار سابقی عرصے کے اندر حکومت کرتا ہے۔ در اصل بیسا بی عرصہ ہی اسے وہ طاقت عطا کرتا ہے جس کے تحت وہ 30 کروڑ کی آبادی والے ملک پراپنے چند ہزار اہلکار کے ذریعے حکومت کرتا ہے۔ عین ممکن ہے کہ حکومت کرنے والے لوگوں کے چہرے بدلتے رہیں پر سابقی عرصے میں کسی طرح کی تبدیلی رونما نہ ہو۔ شاید یہی وجہ ہے کہ Colonialism کے تحت جب ہم حاکم وتحکوم کی بات کرتے ہیں تو وہ سابقی عرصہ آج بھی ہمارے سامنے چلا آتا ہے۔ جہاں امیر وغریب ، چھوٹے بڑے کی خلیج اسی روپ میں موجود ہے۔ حاکم کا چہرہ ضرور بدل چکا ہے کین تحکوم کی حالت میں

David Washbrook has argued that postcolonial theory pandered to the modern rhetoric of racial and ethnic 'victimization' and fitted in with politically correct multiculturalism(31)

دراصل پس نوآبادیاتی ڈسکورس ان تما موامل کا مطالعہ کرتا ہے جونیور پ مرکزیٹ یا نوآبادیاتی صورت حال کے استحکام کا ذریعہ ہوتا ہے۔ انگریز دن نے ہند دستانیوں پر جو سیاسی اور معاشی غلبہ حاصل کیا وہ تو ظاہر ہے اور سب جانے ہیں۔ لیکن اس کے پس پشت انھوں نے ہند دستانیوں کو ذبخی طور پر غلام بنانے کے لیے کون سی عمد یع کمی استعمال کی ، اس کے لیے گئ پوشیدہ پہلووں پر بھی غور کرنے کی ضرورت ہے۔ یور پی مرکزیٹ کا تصور جس کے تحت یور پ کو (چونکہ یہاں ہندوستان کے تناظر میں بات کی جا رہی ہے تو انگریز / برطانیہ کہ یہ سیت ہیں) ایک قوت تسلیم کر لیا گیا اور ان سے براہ راست یا نفرت کی ایک صورت 'ان کے علم' سے نفر کی صورت ہے۔ یور پی مرکزیٹ کا تصور جس کے تحت یور پ کو (چونکہ یہاں ہندوستان نفرت کی ایک صورت 'ان کے علم' سے نفر انگار کر کے انگر یز ی علم' کے دائر سے میں میں موتی ۔ اس سے انگریز دن کو ہی فائدہ ہوا۔ ہندوستانی اس علم ہے دور ہوئی ۔ حالائکہ علم پر کسی قوم کی اجارہ داری نہیں ہوتی۔ نظام فکر کو طشت از بام کرنے کے مظرورت کی صورت میں ظاہر ہوئی ۔ حالائکہ علم پر کسی قوم کی اجارہ داری نہیں ہوتی۔ نظرت کی ایک صورت 'ان کے علم' سے نفرت کی صورت میں ظاہر ہوئی ۔ حالائکہ علم پر کسی قوم کی اجارہ داری نہیں ہوتی۔ نظرت کی ایک صورت 'ان کے علم' سے نفرت کی صورت میں خوب ہوئی ۔ حالائکہ علم پر کسی قوم کی اجارہ داری نہیں ہوتی۔ نظرت کی ایک سے ایک رہے ہوں کہ میں ای علم سے دور ہوتے گیے جو نہ صرف وقت کی ضرورت تھا بلکہ نوآبادیا تی میں میں پوشیدہ ای نوآبادیا تی مطالعہ یور پی مرکزیت' کے تصور میں پوشیدہ ان ہی نوآبادیاتی عن مرکو اجار کی تی کام کو تو تی بخش ۔ پی نوآبادیا تی مطالعہ یور پی مرکزیت' کے تصور میں پوشیدہ ان نی نوآبادیاتی عنا مرکو ای ای کار

We use the term 'post-colonial', however, to cover all

#### پس نوآبادیات کی شرح

the culture affected by the imperial process from the moment of colonization to the present day.(32) The idea of postcolonialism as an offshoot of cultural studies perhaps has its origins in this historical development, as the dominant idea of 'civilization' and European 'culture' came to be rejected.(33)

اس طرح دیکھیں تو پس نوآبادیاتی مطالعہ دراصل صرف سیاسی اقتد اراوراس کے اثرات کوموضوع نہیں بناتا بلکہ اس کے پس پردہ ایسے عناصر یا محرکات کو تہہ وبالا کرتا ہے جو عام طور پر نظر نہیں آتے۔ دوسر ےلفظوں میں کہہ سکتے ہیں کہ نوآبادیاتی اقوام کی فکری نوآبادیات اور ایسے کئی نہاں خانوں میں داخل ہونے کا کام مابعد نوآبادیات یا پس نوآبادیات کرتا ہے:

> Colonial discourse analysis has dominated in literary and cultural studies and has been influential in critical rereadings of representations of the colonized in travel narratives and other European literary genres(34)

مابعد نوآبادیاتی مطالعہ اولاً میشلیم کرتا ہے کہ نوآبادیات ایک ایسا تاریخی عہد ہے جو محض یور پی نسل کی ایشیائی وافریقی اقوام پر سیاسی حکمرانی کا عہد نہیں ہے ۔اسے ایشیائی وافریقی قوموں کی فقط محکومیت واستحصال سے بھی عبارت قرار نہیں دیا جاسکتا...... مابعد نوآبادیاتی مطالعہ آئس برگ کے اوجھل ، بھاری بھرکم وجود کو جس سے اکثر سابق نوآبادیاتی اقوام کی کمراب تک ڈہری چلی آتی ہے، ساحل پر کھینچی لانے کی کوشش کرتا ہے۔(35)

جسیا کہ پہلے ہی کہا گیا کہ پس نوآبادیات کو سمجھنے کے لیے نوآبادیات کی تفہیم ضروری ہے۔ نوآبادیات کی شرح پہلے بیان کی جاچک ہے۔اب دیکھتے ہیں کہ مختلف مفکرین نے اس کی کیا تعریف کی ہے۔

نوآبادیات Colony بنا کردوسر مے ممالک پر براہ راست حکومت کرنے کی ایک قشم ہے، جس میں حاکم ہمیشہ اپنی نام نہاد Mother Country سے جڑا ہوتا ہے اور محکوم ملک کے استحصال سے لوٹی گئی ہونجی اپنے ملک بھیجتا ہے۔ نوآبادیات

#### پس نوآباديات کي شرح

Colonialism / یورپ کا اقتداراورغلامی کی ایسی صورت حال ہے جس کے تحت ' زمین کا85 فی صد حصہان کے زمیر اقتدارتھا:

> Consider that in 1800 Western powers claimed 55" percent but actually held approximately 35 percent of the earth's surface, and that by 1878 the proportion was 67 percent, a rate of increa~e of 83,000 square miles per year. By 1914, the annual rate had risen to an astonishing 240,000 square miles, and Europe held a grand total of roughly 85 percent of the earth as colonies, protectorates, dependencies, dominions, and commonwealths.(36)

لاطینی امریکا، ایشیا، افریقه، آسٹریلیا کے ممالک ان کے زیرا قتد ارتھے۔اقتد ارکی نوعیت ہرجگہ مختلف تھی۔کہیں پوری کی پوری آبادی کا صفایا کر دیا گیا تھا تو کہیں انھیں غلام بنا کر دیگر ممالک کو فروخت کیا گیا۔ جہاں جہاں Natural Resources زیادہ تھے وہاں استحصال کی صورت بھی قوی تھی۔ ہندوستان میں نسل کشی کاعمل تو نہیں اپنایا گیا لیکن انسانی تاریخ کے باب میں ایک انو کھا ستحصال کا بیانیہ ضرور رقم ہوا۔جس نے ہندوستان کے دوکلڑ بے کر کے گویا ایک ایساز خم دیا جس سے آج بھی لہور سر رہا ہے۔

کالونی بسا کر مقامی آبادی پر نہ صرف سیاسی و معاشی اقتر ار حاصل کیا جاتا ہے بلکہ تہذیب و ثقافت ، ادب ، لسانیات ، تاریخ نیز زندگی کے ہر شعبہ پر محکوم آبادی کو آباد کار کے 'other' کے روپ میں پیش کیا جاتا ہے۔ 'طاقت' کے بیانیہ ک تحت یہ حقیقت تشکیل دی جاتی ہے۔ خود محکوم اقوام بھی اس حقیقت پر در سور ُرایمان کے آتے ہیں۔ نو آباد کار خود کو مثالی اور آفاقی بنا کر پیش کرتا ہے گویا تہذیب و ثقافت کے سارے بیانیہ کا تخلیق کاروہ خود ہو۔ جبکہ محکوم آبادی گنوار، جاہل ، غیر تر تی یافتہ قوم کے طور پر پیش کی جاتی ہے۔ جس تر قی کرنے کے لیے اپنے حاکموں کی سخت ضرورت ہو۔ دوسر کے نفظوں میں نہم کہہ سکتے ہیں کہ آباد کار کے اندر 'حاکم' کی خصوصیات' فطری' طور پر موجود ہوتی ہیں جبکہ محکوم آبادی پیدا ہی اس لیے ہوتی ہے کہ اس پر حکومت کی جاتی ہے۔ بیٹرا میانیہ کا سی ڈسکورس کے خود تو ہو ہو جبکہ محکوم آبادی پیدا ہی اس لیے ہوتی کہ کہ محکم ہے ہیں کہ آباد کار کے اندر'حاکم' کی خصوصیات' فطری' طور پر موجود ہوتی ہیں جبکہ محکوم آبادی پیدا ہی اس لیے ہوتی

پس نوآبادیات کی شرح

لانے کا کام کرتا ہے۔ان باتوں میں اقتداری صورت حال کے پیش نظرنو آبادیات کی تعریف یوں کی گئی ہے:

Colonialism can be defined as the conquest and control of other people's land and goods.(37)

مغربی مفکرین نے اس سلسلے میں بنیا دی با توں کے ساتھ بڑی وضاحت اور صراحت سے اس کو پیش کیا ہے ؛

What, fundamentally, is colonization? To agree on what it is not: neither evangelization, nor a philanthropic enterprise, nor a desire to push back the frontiers of ignorance, disease, and tyranny, nor a project undertaken for the greater glory of God, nor an attempt to extend the rule of law. To admit once and for all, without flinching at the consequences, that the decisive actors here are the adventurer and the pirate, the wholesale grocer and the ship owner, the gold digger and the merchant, appetite and force, and behind them, the baleful projected shadow of a form of civilization which, at a certain point in its history, finds itself obliged, for internal reasons, to extend to a world scale the competition of its antagonistic economies.(38)

اسی طرح مفکرین نے بیجی دیکھنے کی کوشش کی ہے کہ کولونیل از م کس کسی مخصوص کلچرا ور ثقافت کی تصریح کرتی ہے؛

The term colonialism is important in defining the specific form of cultural exploitation that developed with the expansion of Europe over the last 400 years.(39)

'Colonialism' thus becomes a transhistorical thing, always present and always in process of dissolution in one part of the world or another.(40)

انہی باتوں کی تجمیل میں ناصر عباس نیر نے لکھا ہے: نوآبادیات ، طویل المیعاد ثقافتی منصوبہ تھا۔ سادہ لفظوں میں یہ نوآبادیوں کی ثقافت کو یورپی اصولوں سے جانے اور پھر اس جان کاری کو''نوآبادیاتی علم ، میں تبدیل کرنے سے عبارت تھا اور''نوآبادیاتی علم' ، علم کی وہ خصوصی شاخ ہوتے: سیاسی ، سماجی اور ثقافتی نوعیت کے بھی ہوتے ہیں..... یہ وہ علم ہے جس طاقت کے حصول کا ذریعہ بنایا جا سکتا یا طاقت میں تبدیل کیا جا سکتا ہے۔(41)

نوآبادیات کی مختلف تعریف کے بعد آئے ایک نظراس نوآباد کاراوراس کے شہر پر بھی ڈالتے ہیں جس نے اپنی نوآبادی میں خود کوابک تہذیب بافتہ قوم کی مثال کے طور پر پیش کیا تھا:

> انیسویں صدی کے وسط میں خود انگریزوں کی اخلاقی حالت اس قدر گرچکی تھی کہ سرسید تو سرسید، بہت سے انگریزوں کو بھی زوال کی اس شدت کا گمان نہ تھا ……شہر لندن کے نیچ زمین دوز نالوں اور غلاظت کی سرنگوں کے کنارے، بلکہ ان کے اندر بھی ، کم و بیش لندن ، تی کے برابرا یک شہر آباد ہے جس میں انسانی پستی اور ذلت کے ایسے مناظر اور حالات موجود ہیں ، انسانی تخیل جن کا احاطہ

نہیں کر سکتا۔ خود چارلس ڈکنس نے ان کے بارے میں جولکھا ہے وہ حقیقت کا ایک شمہ بھی نہیں ہے قتل، چوری، غارت گری، زنابا لجر، نوزائیدہ بچوں کاقتل، یا انھیں زمین دوز نالیوں میں زندہ بہا دیا جانا، ہر طرح کی نشہ آورا شیا کا بے دھر <sup>4</sup>ک استعال اور تجارت ، بھکاریوں اور چوروں کے منظم گروہ ، ہیفنہ اور دوسری مہلک بیاریاں، وہاں کیانہیں تھا؟ رہا سوال فخش ادب کا تو عہدوکٹور سے کے انگلستان کے بارے میں یہ بات مانی ہوئی ہے کہ اس زمانے میں جتنا اور جتنی قشم کا فخش ادب پیدا کیا گیا ، اس کی مثال پہلے کی تاریخ میں نہیں ملق ۔ (43)

میتھی اس مہذب ملک دقوم کی ایک تصور جس نے نوآبادیاتی ہندوستان میں خودکومثالی نمونے کے طور پر پیش کیا تھا۔ اس سے میبھی سمجھ میں آتا ہے کہ نوآبادیاتی نظام فکر میں حاکم وتحکوم کے درمیان استحصالی نوعیت کا کیسا رشتہ قائم ہوتا ہے۔ گویا یہاں گھوڑ ااور گھڑ سواروالی کیفیت ہوتی ہے، گھڑ سوار گھوڑے سے جس وقت چاہے بات کر سکتا ہے کیکن گھوڑے کو اپنے سوار سے بات کرنے کی اجازت نہیں ہوتی:

> Between colonizer and colonized there is room only for forced labor, intimidation, pressure, the police, taxation, theft, rape, compulsory crops, contempt, mistrust, arrogance, self-complacency, swinishness, brainless elites, degraded masses.(44)

ایٹرورڈ سعید کی کتاب Orientalism کواد بی دنیا میں پس نوآبادیات کی مبادیات کے طور پر جانا جاتا ہے۔ مشرقیات کی اصطلاح بنیادی طور پر مغرب کا مشرق کود کیھنے کا نظر بیاور مغرب کے مشرق کے تیکن متعصّبا نہ رویے کا بیا نیہ کہا جا سکتا ہے۔ایٹر درڈ سعید نے اپنی کتاب Orientalism میں مغرب کے اسی رویے کواجا گر کیا ہے۔ یورپ میں مشرق کا مطالعہ کرنے والے مستشرق یا Orientalism کہلاتے تھے۔Orientalism کا نظر بی مغرب کا پیدا کردہ ہے۔خود مشرق میں اس طرح کا کوئی تصور موجود نہ تھا۔ مشرق کا مطالعہ کرنے والے بی مستشرق اس تعصب سے پاک نہیں ہوتے جو حاکم و محکوم نے در میان استحصالی رشتے کے باعث پیدا ہوتا ہے۔مشرق کی تہذیب و نقافت ، زبان وعلوم ، مذہب کا مطالعہ اس لیے نہیں کیا جاتا کہ مستشرق کو مشرق سے دلچہیں ہوتی ہے بلکہ ان تمام معلومات کا دارو مداراس استحصالی رشتے کو تقویت بخش

کے لیے ہوتا ہے۔اس ضمن میں ایڈورڈ سعید لکھتے ہیں:

It is there-fore correct that every European, in what he could say about the Orient, was consequently a racist, an imperialist, and almost totally ethnocentric.(45) The Orient was almost a European invention, and had been since antiquity a place of romance, exotic beings, haunting memories and landscapes, remarkable experiences.(46)

Orientalism as a Western style for dominating, restructuring, and having au-thority over the Orient.(47)

جب معلومات حاصل کرنے کی بنیادی وجہ ہی کسی کوزیر کرنا ہوتو یہ بتانے کی ضرورت نہیں کیرکس طرح کا تصور وجود میں آئ گا، مشرقیات اسی تصور کا نام ہے:

Orientalism is fundamentally a political doctrine willed over the Orient because the Orient was weaker than the West, which elided the Orient's difference with its weakness.(48)

مشرقیات کی اصطلاح کے زیر نیکیں مشرق کی جوتصور یور پوں نے پیش کی تھی ،اس میں مشرق ایک ایسے بچے کی ما ند نظر آتا ہے جواپنا اچھا برانہیں جانتا، نہ بولنا جانتا ہے، نہ اپنے خیالات کی ترجمانی کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے، گویا مشرق کی حیثیت ایک گوئے کی سی ہے جسم واز صرف یور پی ہی 'عطا' کر سکتے ہیں۔ کیونکہ ایک وہی ہیں جو مشرق کے بارے میں 'مشرقی لوگوں' سے زیادہ جانتے ہیں ۔سعید کے مطابق مغرب میں 1800 سے 1950 کے درمیان مشرق پر تقریباً

> it has been estimated that around 60,000 books dealing with the Near Orient were written between

پس نوآبادیات کی شرح

1800 and 1950; there is no remotely comparable figure

for Oriental books about the West.(49)

جبکہ مشرق میں مغرب کواحاط تحریر میں لانے والی ایسی کوئی کتاب نظر نہیں آتی۔ مشرق کا جس طرح کا تصور مغرب کے یہاں نظر آتا ہے اس کی ایک مثال دیکھیے :

> There is very little consent to be found, for example, in the fact that Flaubert's encounter with an Egyptian courtesan produced a widely influential model of the Oriental woman; she never spoke of herself, she never represented her emotions, presence, or history. He spoke for and represented her. He was foreign, comparatively wealthy, male, and these were historical facts of domination that allowed him not only to possess Kuchuk Hanem physically but to speak for her and tell his readers in what way she was "typically Oriental." My argument is that Flaubert's situation of strength in relation to Kuchuk Hanem was not an isolated instance. It fairly stands for the pattern of relative strength between East and West, and the discourse about the Orient that it enabled.(50) Orientalism is nothing more than a structure of lies or of myths which, were the truth about them to be told, would simply blow away.(51)

یوں ہم کہہ سکتے ہیں کہ مشرقیات' مغرب کی ایک حیال سے زیادہ پچھنہیں ، جس کی صداقت مشتبہ ہے۔ بیہ مغرب کے ذریعے مشرق کے بارے میں گمراہ کن بیانات ہیں ، جس کا مقصد مشرق کوزیر کرنا تھااورخودکوتر تی یافتہ ، حاکم باور کرانا تھا۔

كرزن كےمطابق:

our familiarity, not merely with the languages of the people of the East but with their customs, their feelings, their traditions, their history and religion, our capacity to understand what may be called the genius of the East, is the sole basis upon which we are likely to be able to maintain in the future the position we have won, and no step that can be taken to strengthen that position can be considered undeserving of the attention of His Majesty's Government or of a debate in the House of Lords.(52)

From the days of Sir William Jones the Orient had been both what Britain ruled and what Britain knew about it: the coincidence between geography, knowledge, and power, with Britain always in the master's place, was complete. To have said, as Curzon once did, that "the East is a University in which the scholar never takes his degree" was another way of saying that the East required one's presence there more or less forever."(53)

استحصال کی اتن مہذب اور شائستہ مثالیں کم ہی دیکھنے میں آتی ہیں مغرب نے خودکوا یک ایسے مسیحا کے طور پر پیش کیا جس کے پاس مشرق کے تمام دکھ، دردٔ کامداوا تھا۔ سوچنے کی بات یہ ہے کہ کیا واقعی ایسا تھا؟ سعید لکھتے ہیں:

Orientalism staked its existence, not upon its openness, its receptivity to the Orient, but rather on its

internal, repetitious consistency about its constitutive will-to-power over the Orient.(54)

When Disraeli said in his novel Tancred that the East was a career, he meant that to be interested in the East was something bright young Westerners would find to be an all-consuming passion; he should not be interpreted as saying that the East was only a career for Westerners.(55)

مغرب مشرق کواپ career کے طور پردیکت ہے، یوں بھی دیکھی تو occident اور occident کے در میانی رشتے کی نوعیت استحصالی اور dominating ہوتی ہے۔ یہ سب طاقت کا تحمیل ہے جہاں مغرب طاقتور اور مشرق کمز ور ہے۔ cultural کا تصور ای بنیاد پر قائم ہے۔ مغرب نے اپنی تہذیب و ثقافت کو مہذب بتایا اور cultural reactions hegemony کے تصور ای بنیاد پر قائم ہے۔ مغرب نے اپنی تہذیب و ثقافت کو مہذب بتایا اور cultural reactions hegemony کے تصرق کے گھر کورد کیا۔ آج بھی گردو میش میں اس تہذیبی بالا دستی کی مثالیں دیکھی جاسمتی ہیں۔ ہم اب تک اس تصور سے نبرد آ زما ہیں۔ آج بھی مغربی تہذیب کواپنا نے والوں کی دہنی سائلی جسمی جاسمتی ہیں، نظر آ تی ہم اس کود کھر کر کہا جا سکتا ہے کہ ہم آج بھی دونی طور پر کولونا نز ڈ ہیں۔ ہر تہذیب کی اپنی خصوصیات ہوتی ہیں، ہماری (ہندوستانی) تہذیب و ثقافت میں ہماری مٹی کی خوشہور چی بی ہے جے کوئی غیر کلی بچھ سکتا ہے نہ اس کی ہو پاسکتا ہماری (ہندوستانی) تہذیب و ثقافت میں ہماری مٹی کی خوشہور چی بی ہو دقافت کو مردہ قرار دیکر ہوتی ہیں، ہماری (ہندوستانی) تہذیب و ثقافت میں ہماری مٹی کی خوشہور چی بی ہے جے کوئی غیر کلی بچھ کتا ہے نہ دیا سی ہوتی ہیں ہماری (ہندوستانی) تہذیب و ثقافت میں ہماری مٹی کی خوشہور چی بی ہے جے کوئی غیر کلی ہے حکام کی ہو ہوتی ہیں، ہماری (ہندوستانی) تر دی جائے۔ پہلی جنگ عظیم سے پہلے ہی کام یور پی کر رہے جے اور دور ہوتی جنگ عظیم کے بعد اس کی ہو پا سکتا ہماری (دی کر اپنی جنگی جنگ عظیم سے پہلے یہ کام یور پی کر رہے تھا اور دور مربی جنگ عظیم کے بعد امر کیا ہی کھی موجود ہے۔ شرک دی جائے۔ پہلی جنگ عظیم سے پہلے یہ کام یور پی کر رہے تھا اور دور مربی جنگ عظیم کے بعد امر کیا ہی کہ دیں ہو ج

> In our time, direct colonialism has largely ended; imperialism, as we shall see, lingets where it has always been, in a kind of general cultural sphere as well as in specific political, ideological, economic, and social practices.(56)

یہاں اس بات کی وضاحت ضروری معلوم پڑتی ہے کہ اس بات کا ذکر بھی کیا جائے چوں کہ ہندوستانی تناظر میں بات ہو رہی ہےاور ہندوستان پر برطانیہ کی حکومت رہی ہےاس لیے جہاں پور پی یا مغرب جیسے لفظ استعال کیے جائیں گے وہاں مراد برطانیہ ہے۔کولونیل ازم کی بات کرتے ہوئے زیادہ فو کس برطانیہ پر ہوگا کہ ہندوستان میں اسی کی حکومت تقمی۔ساتھ ہی پور پی،امریکی استعاریت کوبھی نظر میں رکھنا ہوگا۔اسی تناظر میں ہندوستانی نوآ بادیاتی صورت حال کو بریکٹ کیا جائے گااوراس کا پس نوآبادیاتی مطالعہ کیا جائے گا۔ یہاں مغرب اس تصور/ ڈسکورس کا نام ہے جونوآ باد کار /استعارکار ہیں ۔ یعنی مغرب ایک umbrella term ہے جس سے مراد western hegemony ہے جس کے تحت مشرق اورجنو بی امریکا،افریقه د فیره مما لک کوغلام بنایا گیا۔ یہاں'مشرق' بھی ایک نصوریا ڈسکورس ہےجس کے تحت وہ لوگ آتے ہیں جن پر مغرب نے حکومت کی ،انھیں غیر ترقی یافتہ ، دشق بنا کر پیش کیا۔ان کی تہذیب د ثقافت کومر دہ قرار ديا۔ بيہ بالاد بتي صرف تہذيبي سطح پر ہي نہيں بلکہ مٰہ ہي ،لسانياتي ، معاش ،ساجي ،سياسي ہرسطح پر قائم کي گئي ۔گويا مغرب کہتے وقت دراصل ہم اس ُ قوت ٗ سے معاملہ کرتے ہیں جنھوں نے علاقائی سطح پر اور دُہنی سطح پرلوگوں کوغلام بنایا ہوا ہے۔ آج بیہ غلامی ذ را مهذب روپ اختیار کر چکی ہے۔لیکن کبھی کبھی اس کا کریہہ چیرہ سامنے آ ہی جا تا ہے۔موجودہ تناظر میں اس میں پورپ کے ساتھ ساتھ امریکا کا شاربھی ہوتا ہے۔ تہذیبی اور ثقافتی غلامی کی کئی صورتیں آج دیکھی جاسکتی ہیں۔ کسی ملک کی تہذیب میں اس کی روح بسی ہوتی ہے۔اس لیےاستعار کارسیاسی غلبہ کے ساتھ تہذیبی غلبہ حاصل کرنے کی کوشش بھی کرتا ہےاورنوآبادیاتی اقوام کی تہذیب کواپنانشانہ بنا تاہے۔خلاہ سے اس کے لیےنوآباد کارکامحکوم باشندے کی تہذیب سے داقف ہوناضر دری ہے۔اسی صورت میں اس کی کمیاں با درکرا کے اپنی تہذیب کی بالاد سی قائم کی جاسکتی ہے۔ ،اورا بني تہذيب كومہذب،تر قي يافتہ قرارد بإجاسكتا ہے۔ رہجھىممكن ہے كە يحكوم آبادي كے جن ثقافتي عناصر كومردہ قرار ديا جاتا ہے وہ مشرق کی اصل کی شعریات میں داخل ہوں ۔مستشرق مشرق کا جوتصور پیش کرتا ہے وہ اصل حقیقت سے بہت دور ہوتا ہے۔سادہ گفظوں میں کہوں تو 'مشرقیات' (Orientalism) مغرب کے ایک فراڈ سے زیادہ تجوہیں ۔اس ضمن میں ایشیا ٹک سوسائٹ کاذکر بھی ضروری ہے جس نے نوآبادیات کے علم کوتشکیل دینے میں ایک اہم رول ادا کیا: سوسائٹی (Asiatic) کی تحقیقات بعض تاریخی وجوہ اور سامی محرکات کے تحت ··متن اساس' تقییں ۔ سوسائٹ کابنیا دی مقصدان قیدیم ، کلا سیکی مشرقی متون کی در بافت ، ان کے استناد کاتعین اوران کی قرأت وتعبیر تھا جن کے متعلق یور پیوں کا اعتقاد تھا کہ وہ ہندووں اورمسلمانوں کے بنیادی متون ہیں؛ اسی

مقصد نے شرق شناسی کی روایت کے راہ نما اصولوں کو مرتب کیا ۔مشرق کی

اصل،مشرق کے کلا سیکی متون ہیں ۔ یہی اصول شرق شناسی کی پور پی روایت اورمشرق کی احیا پیندتج یکوں کی بنیاد بناہے،اس فرق کے ساتھ کہ یور پی شرق شناسوں نے مشرقی کلا سیکی متون کی تعبیر میں دلچیسی لی ہےاور تعبیر میں پور پی وجودیاتی اورعلمیاتی تصورات کوبنیاد بنایا ہے، جب کہ اہل مشرق نے مشرق کی اصل کی حفاظت کوکلا سیکی متون کے تحفظ سے مشروط کیا ہے۔ چناچہ یوریی شرق شناسوں نے مشرق کے علم کو پورپ کی طاقت میں بدلنے میں کامیابی حاصل کی ، مگراہل مشرق نے کلا سیکی متون کی حفاظت کے نام پراس قیدامت پسندی کو فروغ دیا ہے، جس پرعظمت رفتہ کے ایک رومانی تصور کا غلاف چڑھا ے۔(57) آبادکاراورمىتىشرق جب نوآبادياتى ملكوں کا ثقافتى علم <sup>د ز</sup>ىشكىل'' ديتے ہيں تو گوباایک مدهم مگریرتیقن انداز میں بہ اعلان کرتے ہیں کہ افریقا اور مشرق کی ثقافتی ترجمانی کی ذمے داری ان کے کا ندھوں پر ہے۔ بیاعلان اس مفروضے کے بغیر ممکن ہی نہیں کہ افریقا اور مشرق گو نگے ہیں ۔ اس اعلان میں ہی نوآیا دیوں اورنیٹوز کی جہالت ویس مادنگی کا اثبات اوران کی تحقیر کا جذبیہ موجود يوتا ہے۔ (58)

Melman (1995) and Lewis (1996) challenged this concept of the Orient as stable and homogeneous in emphasizing the differences between male and female representations of the East.(59)

ان باتوں سے قطع نظر ہندوستانی قدیم روایات اوراد بی سرمائے پر جس بھی طرح کے سوالیہ نثان قائم کیے گئے ، ان کی جڑیں تلاش کریں تو بیہ سارے سوالات نوآبادیاتی سیاق اوڑ ھے نظر آئیں گے۔ حالی کے غزل پر اعتر اضات ، سر سید کو اپنے زبان وادب میں نظر آنے والے نقص ، آزاد کا مغربی تعلیم پر زور نو آبادیاتی ڈسکورس کا ہی پیدا کردہ ہے۔ نو آبادیات کے قیام سے پہلے بیاعتر اضات نظر نہیں آئے ؟ اب غور کرو کہ قوم کی فلاح اور بہبودی کے لیے ہم کو کیا کرنا چاہیے ۔ ہمیں اپنی

قوم کوانگریزی زبان کی ،جس کوخدانے اپنی مرضی سے ہمت دی ہے اور جس کے جانے بغیر ہم دنیا کا کوئی کا منہیں کر سکتے بلکہ میں کہوں گا کہ دین کی بھی خدمت نہیں کر سکتے تعلیم دینا ہے۔(60)

> Between colonization and civilization there is an infinite distance; that out of all the colonial expeditions that have been undertaken, out of all the colonial statutes that have beendrawn up, out of all the memoranda that have been dispatched by all the ministries, there could not come a single human

value.(61) خود برطانیہ میں مذہب کے نام پر جنگ لڑی گئی، بہت سےلوگ USA چلے گئے اور وہاں ان کی کالونیوں نے USA کی تشکیل میں حصہ لیا۔ نوآبا دیات کی محدود تعریف پس نوآبا دیاتی ڈسکورس کوبھی محدود کرتی ہے۔ اس لیے ضروری ہے کہ اس فرق كوخاطرنشان ركطاحائ به انبالومبالمحتى ہيں :

'Colonialism' is not just something that happens from outside a country or a people, not just something that operates with the collusion of forces inside, but a version of it can be duplicated from within. So that 'postcolonialism', far from being a term that can be indiscriminately applied, appears to be riddled with contradictions and gualifications.(62)

پس نوآبادیات صرف 'پس' نوآبادیاتی صورت حال نہیں بلکہ بینوآبادیاتی تسلط اوراس کے دیر پارثرات کا بیانیہ ہے۔مثال کے طور پر ہندوستان کی تقسیم اور پاکستان کا قیام ایک نوآبادیاتی عمل تھا۔جس نے ایک گھر کے دونگڑ بے کر دیے۔ آج ہندوستان آزاد ہے کیکن اب بھی اس نوآبادیاتی عمل سے نبرد آزما ہے:

> Postcolonialism not just as coming literally after colonialism and signifying its demise, but more flexibly as the contestation of colonial domination and the legacies of colonialism. Such a position would allow us to include people geographically displaced by colonialism such as African-Americans or people of Asian or Caribbean origin in Britain as 'postcolonial' subjects although they live within metropolitan cultures.

> Jorge de Alva suggests that postcoloniality should

experience as a subjectivity of oppositionality to i m p e r i a l i z i n g / c o l o n i z i n g ( r e a d : subordinating/subjectivizing)discourses and practices'.(63)

Post-colonialism (or often postcolonialism) deals with the effects of colonization on cultures and societies. As originally used by historians after the SecondWorldWar in terms such as the post-colonial state, 'post-colonial' had a clearly chronological meaning, designating the post-independence period. However, from the late 1970s the term has been used by literary critics to discuss the various cultural effects of colonization.(64)

Post-colonialism, for example, may offer us quite new ways of thinking about the implications of the centrality of nudity in artistic traditions in Western Europe. It may reveal the ways in which the discourse works not only to read the culture of the colonized, but also to deconstruct the hidden codes and assumptions of the colonial powers and their traditions.(65)

The origins of postcolonialism lie in the historical resistance to colonial occupation and imperial control, the success of which then enabled a radical challenge

to the political and conceptual structures of the

systems on which such domination had been based. (66)پس نوآبادیات کی اصطلاح معنوی طور برکافی وسیع ہے۔اس کا جنم ظلم وستم کے بیانیہ سے ہوا ہے،اور ظلم وستم کی کوئی ایک رقم شدہ تاریخ ہے نہ دور۔انگریز وں کی حکومت میں بھی عورت ،مز دور کی حالت نا گفتہ یہ تھی ،اب بھی ہے۔Tribal کلچر کی موجود ہ جالت کسی سے یوشیدہ نہیں ۔اس ضمن میں مہا شویتا دیوی (بنگال ) کی کہانیاں قابل مطالعہ ہیں، جن میں قبائل لوگ اوران کے حقوق کا بیانیہ موجود ہے۔ 'ردالی' اور' ہزار چوراسی کی ماں' کا بیانیہ اُٹھیں کہانیوں سے اخذ کیا گیا ہے۔ انھوں نے جنوبی بنگال، بہار، مدھیہ پر دیش اور چھتیں گڑ ھ کے قبائلی علاقوں اوران کے حقوق لیے کافی کام کیا ہے۔ناصر عماس نیر کی پس نوآیادیات کی تعریف میں بھی یہی یا تیں نظرآ تی ہیں : مابعد نوآبادیاتی مطالعہ ، اس مفروضے سے اپنی ابتدا کرتا ہے کہ تاریخ کا نوآبادياتى عہد طاقت کے رشتوں ہے وجود ميں آتا ہے.....چوں کہ نوآبادیاتی عہد میں طاقت ایجاد کی جاتی اور تشکیل دی جاتی ہے، اس لیے یہ عہد، تاریخ کا ایک فطری یا اتفاقی عہدنہیں ہوتا .....نوآبا دیاتی عہد کے صفحات برخلاہ رہونے والی ہرعمارت ارادی ہوتی اور''منشائے مصنف'' کے تابع ہوتی ہے۔(67) آج ہمارے پیہاںDigital India بنانے کی دھن میں یہاں کےلوگوں کے ساتھ کیسا سلوک ہوتا ہے یہ یہاں لکھنے کی ضرورت نہیں ۔ کسانوں کی خودکشی سے زیادہ اہم بلیٹ ٹرین چلانا ہے۔ جہاں ایک پیریس ٹرینیں آئے دن حادثات کا شکار ہوتی رہتی ہیں وماں نبلیٹ ٹرین' کا ساعجو یہ بھی قابل دید ہوگا۔ یہ بنیادی طور برطاقتورادر کمز ورکا بیانیہ ہےجس میں

شکار ہوئی رہی ہیں وہاں تبلیٹ ٹرین کا ساجو یہ بنی قابل دید ہوکا۔ یہ بنیادی طور پر طاقتورادر کمزور کا بیانیہ ہے جس میں کمزور کا استحصال صدیوں سے ہور ہاہے۔ پس نوآبادیات اسی استحصال کے خلاف اٹھائی گئی ایک آواز ہے ، اس لیے اس کے کوئی محدود معنی نہیں۔انیالومبا کے مطابق :

> Internal fractures and divisions are important if 'postcolonialism' is to be anything more than a term signifying a technical transfer of governance..... Internal fractures also exist in countries whose postcolonial status is not usually contested, such as

India.(68)

De Alva wants to de-link the term postcoloniality from formal decolonisation because he thinks many people living in both once-colonised and oncecolonising countries are still subject to the oppressions put into place by colonialism. And he justifies this expansion of the term by referring to post-structuralist approaches to history which have suggested that the lives of various oppressed peoples can only be uncovered by insisting that there is no single history but a 'multiplicity of histories'.(69)

'postcolonial' refers to specific groups of (oppressed or dissenting) people (or individuals within them) rather than to a location or a social order, which may include such people but is not limited to them. Postcolonial theory has been accused of precisely this: it shifts the focus from locations and institutions to individuals and their subjectivities. Postcoloniality becomes a vague condition of people anywhere and everywhere, and the specificities of locale do not matter.(70)

پس نوآبادیات کی متعدد تعریف کے بعدایک بات طے ہے کہ مید ڈسکورس حاکم وتحکوم، طاقتور اور کمزور، ظالم و مظلوم کی binary oppositions کے درمیان موجود استحصالی روپے کا مطالعہ کرتا ہے۔ اس کے تحت ان کمشدہ تاریخ کا بیانیہ تشکیل دیاجا تا ہے جو حاشے پرزندگی گزارنے والے لوگوں کو مرکز میں رکھ کرکھی جاتی ہے۔ یعنی پس نوآبادیات کی مختلف

اور متعدد شاخیس ہیں، پس ساختیات سے بھی اس کا رشتہ ہے، پدری ثقافت میں عورت کے استحصال اور غلامی کا بیا نیہ بھی پس نوآبادیاتی ڈسکورس کا حصہ ہے۔ نیز Queer theory اور L.G.B.T کے حقوق کا بیانیہ بھی اس میں شامل ہے۔ جہاں Gender اور Sex کی سماجی تشکیلات کو فطری اور Nature کا حصہ قرار دے کرعورت اور فرد کے Sex کو کنٹر ول کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ ان تمام بیانیات کا مطالعہ پس نوآبادیات کے ڈسکورس کے تحت کیا جاتا ہے۔ گویا تم کہہ سکتے ہیں کہ پس نوآبادیات ایک وسیع اصطلاح ہے جس کی معنوی وسعت زماں و مکاں کی قید سے آزاد ہے، بیا کی طرح سے دوج بین کا مطالعہ ہے، جس کو ان لفظوں میں سمجھا جا سکتا ہے کہ:

> European discourses about 'the other' are accordingly variable. But because they produced comparable (and sometimes uncannily similar) relations of inequity and domination the world over, it is sometimes overlooked that colonial methods and images varied hugely over time and place.(71)

پس نوآبادیات کی تفییم میں Vaughan اور Hulme کا میدیان بھی کا فی اہمیت رکھتا ہے: The 'Third World' is seen as a world defined entirely by its relation to colonialism. Its histories are then flattened, and colonialism becomes their defining feature, whereas in several parts of the once-colonised world, historians are inclined to regard colonialism 'as a minor interruption' in a long, complex history (Vaughan 1993: 47). Postcolonialism, then, is a word that is useful only if we use it with caution and qualifications. In this it can be compared to the concept of 'patriarchy' in feminist thought, which is a useful shorthand for conveying a relationship of

inequity that is, in practice, highly variable because it always works alongside other social structures. Thus feminist theory has had to weave between analysing the universals and the particulars in the oppression of women. Similarly, the word 'postcolonial' is useful as a generalisation to the extent that 'it refers to a process of disengagement from the whole colonial syndrome, which takes many forms and is probably inescapable for all those whose worlds have been marked by that set of phenomena: "postcolonial" is (or should be) a descriptive not an evaluative term' (Hulme 1995: 120). (72)

فوكوني كهاہے:

Power was centralized and coordinated by a sovereign authority who exercised absolute control over the population through the threat or open display of violence.(73)

پس نوآبادیاتی ڈسکورس میں فو کو نے طاقت اور علم کے تصور' کو خصوصی اہمیت حاصل ہے۔ ہندوستان میں نوآبادیاتی نظام کے استحکام میں اس کا بخوبی استعال دیکھا جا سکتا ہے۔فو کو جس 'bio-power' ہیکت کی بات کرتا ہے اس کے دو Poles کاذ کر کرتا ہے۔ پہلے کا تعلق معاشر تی مظہر سے ہے جس میں جنم ، موت ، یماری ، صحت ، جنسی تعلقات وغیرہ آت ہیں ، دوسرے کا تعلق 'usiciplinary power' سے ہے جہاں انسانی جسم کو ایک معروض کے طور پر bio-potec میں ، دوسرے کا تعلق کی بات کرتا ہے اس کے دو میں ، دوسرے کا تعلق 'usiciplinary power' سے ہے جہاں انسانی جسم کو ایک معروض کے طور پر manipulac میں ، دوسرے کا میں مارا بیانی روش ہوجا تا ہے۔ اب اسے ہندوستانی تناظر میں دیکھیں تو آباد کاروں کی ہندوستانیوں کو کنٹر ول کرنے کا سارا بیانی روش ہوجا تا ہے:

انصاف اور جنسی معقولیت کے ڈسکورس سے ہیں جو اضیس ایپ نغیر کے طور پر د با کر رکھتا ہے اور بے انصافی کا مرتکب ہوتا ہے ۔ فو کو کا کہنا ہے کہ تہذیب ، شرافت اور معقولیت کے تمام پیانے طاقت کے ڈسکورس سے پیدا ہوتے اور قائم رکھے جاتے ہیں۔ طاقت علم کا بھی سب سے بڑا طور ہے ۔ علم میں بھی صداقت اور عدم صداقت کا تعین طاقت کے ڈسکورس کی رو سے ہوتا ہے ۔ فو کو کا مشہور قول ہے کہ فقط سچائی کا فی نہیں ، سچائی کے اندر ہونا بھی ضروری ہے۔ (74)

آبادکاروں نے ہندوستانیوں کو کنٹرول کرنے کے لیے پچھ اسی قشم کی حکمت عملی سے کام لیا تھا۔ فو کو اپنی کتاب Discipline and Punish میں طاقت کے دائرہ عمل کے بارے میں کہتا ہے کہ اس کا استعال پہلے قید خانے ، فوجی دستے ، اسپتال ، اسکول ، کارخانے جیسے Isolated اداروں میں کیا جاتا تھا۔ بعد میں اس کا دائرہ عمل وسیع ہو گیا اور سے ساجی اور ثقافتی کنٹرول کے طور پر سامنے آیا:

> In Discipline and Punish he describes the way in which the central technique of disciplinary power constant surveillance which is initially directed toward disciplining the body, takes hold of the mind as well to induce a psychological state of 'conscious and permanent visibility' (Foucault 1977:201).(75.)

نوآبادیات کے استحکام میں طاقت اور علم کے تعامل سے ہی کام لیا جاتا ہے ، فو کو کہتا ہے کہ طاقت کا استعال یا عمل 'علم' خلق کرتا ہے اور پھریہی علم طاقت کی توسیع میں اہم رول ادا کرتا ہے۔ انگریزوں نے ہندوستان کی قدیم زبانوں کے مطالعے سے اسی قشم کا'علم' خلق کیا تھا، بلکہ اس ضمن میں با قاعدہ' مشر قیات Orientalism 'کا شعبتہ تخلیق کیا۔ پھر اس علم کا استعال نوآبادیات کو شتحکم کرنے کے لیے کیا: یورپ، ہندوستان/مشرق کو جس نظر سے دیکھر ہا تھا وہ 'دخشی ، عقلی ، سا ہی ''تھی یون پر ہندوستان /مشرق کو جس نظر سے دیکھر ہا تھا وہ 'دخشی ، عقلی ، سا ہی ''تھی یون پر میں اور کا رہ کہ تعلق کو ایک غیر کے طور پر دیکھتی اور اسے تسخیر کرنے میں یون پر میں رہیں کہ تعلق کی میں ایک ایک نے میں کا کا میں اور اسے تو میں ہوتی کر کے میں

ثمرات لیعنی ریاضی و سائنس مشرق کے پاس بھی تھے، مگر مشرق کی شناخت متعین کرنے میں اس سے بری طرح صرف نظر کیا گیااوراس لیے کیا گیا کہ یور یہ ومشرق کےاس فرق کو برقراررکھا جائے جس برنوآ بادیاتی نظام کا انحصار تھا\_(76)

In developing his arguments about Orientalism as a system of European/Western knowledge about the Orient that facilitated domination, Said drew on the apparently conflicting theories of Antonio Gramsci and Michel Foucault. Gramsci provided a dynamic model of hegemonic power and 'subaltern' resistance, and Foucault a post-structuralist analysis of power directed to suppressing resistance.(77)

بنیادی طور پرانگریزوں کا مقصد بی اس فرق کو پیدا کرنا تھا جس کے باعث وہ خودکوتر قی یافتہ قوم قرار دے سکیں۔ جب اضیں وہ فرق ملانہیں تو انھوں نے پیدا کیا۔ دغیر' کا تصوراسی پیدا کر دہ فرق کا بیانیہ ہے۔ نوآبادیاتی نظام کے ایتحکام کے لیے ایک تخلیلی بیا: یتخلیق کیا گیا۔ جس کی بنیاد محض تخل نہیں تھی بلکہ ایک سوچی تیجی سازش تھی۔ ہندوستانیوں کو مذہبی قرار دے کر، ان میں مذہبی تفریق کوہواد ہے کر گویا خصیں انہی خانوں میں بند کردیا۔ مذہبی تشخص عطا کر کے گویا نہیں سائنس اور دوسرے علوم وفنون سے اس قدر دور کر دیا کہ وہ خودہی بھول گئے کہ معلیہ ایک سوچی تیجی مازش تھی۔ ہم تری کو گیا نہیں سائنس از کر ، ان میں مذہبی تفریق کوہواد ہے کر گویا خصیں انہی خانوں میں بند کر دیا۔ مذہبی تشخص عطا کر کے گویا نہیں سائنس اور دوسرے علوم وفنون سے اس قدر دور کر دیا کہ وہ خودہی بھول گئے کہ Aryabhatta ، پانی ، پنجبلی ، بھر تر می ہر کی کو کی یور پی نہیں شرح صرف مذہبی شنا خت میں قدر کرنا گویا آباد کاروں کا نوآبادیا تی نظام کو مضبوط کر نا تھا اور ان سار کے موالی انداز کرنا تھا جونوآبادیاتی نظام کو سی بھی صورت میں نقصان پہنچا سکتے ہوں۔ یہ حکمت عملی کار گر تابت ہو کی اور پی اقوام ریٹم کے کیڑ ہے کے ماند مذہبی خول میں بند ہوگی اور ان سار ے علوم وفنون کو مغرب کی پیلی کی ہو کی ہو کی تصور تعلق آباد کار دوں سے تھا ہو ہو ہوں ہو کی تھی کر ہو گی اور ان سار ے علوم وفنوں کو مغربی/ یور پی تصور کر لیا گیا جس کا

> یور پی مرکزیت کے ذریعے ،مغرب کو گہراسیاسی فائدہ میہ ہوا کہ سابق نوآبادیاتی ممالک جدید فلسفوں اور سائنسوں کو یور پی/مغربی سمجھنے کی گم راہی میں مبتلا ہوئے ہیں ۔ان سے دور، بے زاراور نفور ہوئے ہیں .....اس صورت حال

کے نتیج میں مغرب'' ہم'' اور'' وہ'' کی اس میویت کو نا قابل عبورخلیج میں بدلنے میں کام یاب ہواہے،جس کی ابتدا نوآبادیاتی عہد میں ہوئی۔(78) ہد دراصل نوآبادیاتی اقوام کے اندر دوجذبی رجحان (Ambivalence ) پیدا کرتا ہے۔ جوآباد کاروں کونوآبادیاتی نظام کو استحکام بخشنے میں کا فی مدد گارثابت ہوتا ہے۔ بید دوجذ بی رجحان ایک طرف نوآ بادیاتی اقوام کومحد ود مذہبی تشخنص میں قید کرتا ہے۔ دوسری طرف اس محدود تشخص کے کھونے کا ڈران کے وجود کا حصہ بن جا تاہے۔ نوآبا دیاتی عہد میں انگریزی زبان سے ہندوستانیوں کا خوف نمایاں ہے ۔ گویا بہزبان وتعلیم ان کے مذہب پر ایک چوٹ تھی اورانھیں عیسائی بنانے کی کوشش۔نذیر احمہ کے ناولوں میں اس کی ایک صورت دیکھی جاسکتی ہے۔ بیرگو پاسی دوجذ بی رجحان کا پیدا کر دہ تھا۔اور آبادکاروں کی حکمت عملی جس میں وہ کامیاب ہوئے۔ نیر لکھتے ہیں: دوجذیی رجحان ، نوآیا دکار کو مطلوب وہ نفساتی کیفیت ہے جواس کے ثقافتی بیانیے کے سب سے اہم جھے کے انجذ اب ورداج کا ذریعہ بنتی ہے۔ دلیمی بإشند بحاايية واحد شخص يراصرارا سے متشدد بنا تاہے جب کہاس سے گریز ، ایک خلا اورنٹی ضرورت کوجنم دیتا ہے اور اسی خلا میں پور پی ثقافت کی اس عظمت وآفاقیت کے پُرشکوہ تخیلات انڈیلے جاتے ہیں، جس کی نمائندگی انگریزی زبان اوراس کاادب کرتا ہے۔انگریزی ادب محض ایک قوم کایا پوریی تہذیب کا فقط تر جمان نہیں، بلکہ اس کے تمام مثالی اوصاف عظمتوں، بہترین اقدارادرار فع تصورات کاایک کمل استعارہ ہوتا ہے۔(79) یپاستعارہ نوآباد کاروں نے نوآبادیاتی نظام کےاستحکام کے لیےخلق کیا ہوتا ہے۔انگریز می زبان وادب کو پیخصوص معنی

دینادراصل ای نوآبادیاتی بیانیه کا حصہ ہے جس کی ایک کڑ Orientalism یعنی مشرقیات ہے۔ جس کی تفصیل بیان کی جا چکی ہے۔ یہ بیانیے نوآبادیاتی بیانیے تھے جوایک خاص مقصد کے لیے وجود میں لائے گئے تھے۔ ہندوستانیوں کواپنے محدود تشخص سے نگلنے کے لیےاس<sup>2</sup> عظیم زبان وادب' کی طرف آنا طے تھا جیسا کہ سرسیداوران کے رفقاء نے انگریز ی تعلیم کی کچھاس طور پر حمایت کی ، آزاد کے لفظوں میں :

اب رنگ زمانے کا کچھاور ہے۔ ذرا آئلھیں کھولیں گے تو دیکھیں گے کہ فصاحت وبلاغت کا عجائب خانہ کھلا ہے، جس میں یورپ کی زبانیں اپنی اپنی تصانیف کے گلد ستے، ہار، طرب ہاتھوں میں لیے حاضر میں اور ہماری نظم خالی

ہاتھ الگ کھڑی منہ دیکھ رہی ہے ،لیکن اب وہ بھی منتظر ہے کہ کوئی صاحب ہمت ہوجو میرا ہاتھ پکڑ کرآگ بڑھائے .....تھھا رے بزرگ اورتم ہمیشہ نئے مضامین اور نے انداز کے موجد رہے مگر نے انداز کے خلعت وزیور جوآج کے مناسب حال ہیں وہ انگریز ی صند دقوں میں بند ہیں کہ ہمارے پہلو میں دھرے ہیں اور ہمیں خبر نہیں ۔ ہاں صند وقوں کی کنجی ہمارے ہم وطن انگریزی دانوں کے پاس ہیں۔(80) اب مدارعكم وہنراور قومی شائشگی كى ترقى كايور بي اورامريك پر ہے۔امريكہاور یورپ کے بہت سے ملک ہماری دسترس سے باہر ہیں۔البتہ انگلستان کےعلم کے خزانوں پر ہماری دسترس ممکن ہے ۔ خدانے ایک اجنبی قوم کوہم سے ملایا ہے،جس سےصاف اس کی مرضی ہی معلوم ہوتی ہے کہ ہم اس قوم کے ذریعے سے پھراپنے آپ کوا یک اعلیٰ درج کی تربیت اور شائستگی پر پہنچاویں۔(81) اسی پس منظر میں ایناادیس مرما بیختلف اعتراضات کا حامل ہوا۔ حالی کےغزل پراعتراضات اسی کی ایک مثال کہی جاسکتی ہے۔ جہاں ایک طرف شاعری سنڈ اس کی بو سے بھی زیادہ بد بودارقرار دی گئی، وہیں شعراحضرات کامسکن جہنم قراریایا: وه شعروقصا ئد کانایاک دفتر عفونت میں سنڈ اس سے ہے جو بدتر گینہگارواں چھوٹ جائیں گےسارے جہنم کوبھردیں گے شاعر ہمارے گویا شاعرایسی شاعری کرر ہے بتھے کہ مرنے کے بعد بھی انہیں اس کی سزاجہنم کے روپے میں دی جائے گی۔قابل غور بات ہیہ ہے کہ شاعراتنے بڑے گنہ گار میں کہ دوسرے گنہ گاروں کو چھوڑ کر شاعروں ہےجہنم بھراجائے گا۔ان کی نحات صرف اس میں تھی کہ وہ 'دعظیم انگریزی ادب' سے معاملہ کریں۔خاہر ہے کہ ہندوستانی دو جذبیت( Ambivalence) میں قید ہوکر confuse ہو گئے ۔ یہ ایسا dilemma تھا جس کا شکارنوآ بادیاتی دور میں کم وبیش ہرفرد تھا۔ یعنی پہلے غلام مما لک کومحدود مذہبی تشخص کی تاریکیوں میں قید کیا جاتا ہے پھرانہیں اس سے باہر نگلنے کے لیےایک ایسا چراغ دکھایاجا تا ہےجس کوجلانے کے لیےنوآباد کاروں نے نوآبادیاتی مما لک کوہی ایندھن کےطور پراستعال کیا ہوتا ے اور پھراسی روشنی سے انھیں برحکومت کرتے ہیں۔ گویا بیدا یک ایسا جال ہوتا ہے جس سے نوآبادیاتی اقوام کا بچنا مشکل

نہیں۔ جسے ہم حقیقت مان لیتے ہیں۔ سمان میں حاشے پر موجود لوگ ہی وہ اصل حقیقت ہیں جس کے مطالعے سے سمان یا تاریخ کی اصل تصویر دیکھی جاسکتی ہے، اور طاقت کے اس بیا نی تک رسائی حاصل کی جاسکتی ہے جو تاریخ رقم کرنے میں ایک اہم رول اداکرتی ہے۔ پس نوآبادیاتی تناظر میں ان کی تعریف کریں تو ان میں Hybridity کے اس تصور کو آسانی سے دیکھا جا سکتا ہے جو نوآبادیات کی پیدا کردہ ہے۔ اور آج بھی لوگوں کے ذہن میں زندہ ہے۔ جس کا تفصیلی ذکر الطلح باب میں کیا جائے گا۔ یہ ندوستان میں انگریزوں کی پیدا کردہ وہ قوم تھی جو شکل وصورت میں ہندوستانی تھ کی بی بودو ہاش، عادت وا طوار ہندوستانی بھائی بہنوں سے اتن ہی نظرت کر ای کے موق کر کے خود کو انگریز سیم میں ہندوستانی تھ کی بودو ہاش، عادت وا

'a class of persons, Indian in blood and colour, but

English in taste, in opinion, in morals and in intellect'.

میکالے کی اس پالیسی نے ایک ایسے لوگوں کا طبقہ پیدا کیا جنھیں پس نوآبادیاتی مطالع میں Hybrid کہاجا تا ہے۔ اکبر الدآبادی نے اپنی شاعری میں ایسے لوگوں کو' بر یکیڈ' (Brigade) کے نام سے یاد کیا ہے۔ انگریزوں کے زردیک ان کی نہ کوئی حیثیت تھی نہ دوقعت تا ہم وہ انگریز می طرز اپنا کران کے درمیان اٹھ بیٹھ کر خود کوخوش نصیب اور کسی انگریز سے کم تصور نہ کرتے تھے۔ ان کی نظر میں ہندوستانی غیر مہذب تھے۔ ادب میں اس کی بہت سی مثالیں موجود ہیں۔ نذیر احمد کے ناولوں میں اسے دیکھا جا سکتا ہے۔ منٹو کے افسانے 'خونی تھوک میں سیٹھ کا کردارا سی مثال ہے۔

ایک طرف انگریزوں کی وہ چال تھی جس میں ہندوستانی اقوام کی شناخت خالص مذہبی بتائی گئی۔سارےعلوم وفنون مغربی قرار دیے گئے۔جس کا نتیجہ سیہوا کہ ہندوستانیوں نے اپنی ثقافت کو شک کی نظر سے دیکھنا شروع کیا۔ بیشک نوآبادیات کا تشکیل کیا ہوا تھا جس پر یقین بھی کرلیا گیا۔ Hybrid افراد کی<sup>د</sup> تشکیل 'اسی یقین کی ایک عملی صورت کہی جاسکتی ہے۔جس کا تفصیلی مطالعہ دوسرے باب میں پیش کیا جائے گا۔نوآبادیاتی جھوٹ کو ثقافتی اشتراک کے اس بیانیہ سے بھی مستجھا جاسکتا ہے، جس کا ذکر ناصر عباس نیر نے پچھان لفظوں میں کیا ہے:

اسلامی اورعیسوی ثقافتوں میں سامی مذہبی عضر مشترک تھا۔ دونوں کے یہاں سائنس وفلسفے کی روایت کا ماخذ یا محرک یونان تھا۔ اسی طرح ہندوستان اور

یورپ میں نسلی سطح پر آریائی عضر اور لسانی سطح پر ہند آریائی زبان ایک عظیم قدر مشتر کتھی۔(84) نوآبادیاتی قوتیں 'ہم' اور'دہ' کی خلیج کے ذریع ان مشتر ک عناصرات پر پردہ ڈالنا چاہتی ہیں، جوان کے پیدا کیے گئے 'وہ' کو'ہم' کے ہم پلہ لا کھڑ اکرتی ہے۔ تو اس بیانیہ کی بنیادی سچائی یہ ہوتی ہے کہ دونوں میں پچھ چیز یں مشتر ک ہوتی ہیں۔ جس کا ذکر نیر نے بھی یہاں کیا ہے۔ لہذا تفریق کے نام پر تفریق کا بھرم پیدا کیا جاتا ہے۔ اس کے لیے نوآبادیاتی حاکم علم کی طاقت اور بیانیہ کی مدد لیتے ہیں۔ وہ بیانیہ جواس تفریق کواجا گر کرنے کے لیے تفکیل دیا جاتا ہے۔ جس کا ذکر او پر کیا جاچ کا ہے۔ مشتر ک عناصر اور تفریق کا بھرم ایک خلا پیدا کر نے کے لیے تفکیل دیا جاتا ہے۔ جس کا ذکر او پر کیا جاچ کا ہے۔ مشتر ک عناصر اور تفریق کا بھرم ایک خلا پیدا کرتا ہے اس کے لیے نوآبادیاتی حاکم کیا جاچ کا ہے۔ مشتر ک عناصر اور تفریق کا بھرم ایک خلا پیدا کرتا ہے۔ اس کے لیے نوآبادیاتی حاکم کیا جاچ کا ہے۔ مشتر ک عناصر اور تفریق کا بھرم ایک خلا پیدا کرتا ہے۔ اس کے لیے نوآبادیاتی حاکم کیا جاچ ہوتی نظر آتی ہے جہاں سے دوسر شخص کی پرچان شروع ہوتی ہے جس کی وجہ ہے وہ دوسر کے کر

> He is required not only to be black but he must be black in relation to the white man. It is the internalization, or rather as Fanon calls it epidermalization, of this inferiority that concerns him.(85)

جب اپنی تاریخ، تہذیب، انقافت سب بے مصرف اور فضول نظر آن لیکیں تو اپنے آپ سے بد کمان ہو جانالاز می ہے۔ کیونکہ آپ بھی اس تاریخ و تہذیب کا کسی نہ کسی طور پر حصہ ہوتے ہیں۔ جس طرح سعید کی تھیوری پس نو آبادیا تی ڈسکورس قائم کرنے میں ایک اہم رکن کی حیثیت رکھتی ہے ویسے ہی فینن کا مطالعہ اور ان کی تحریریں بھی پس نو آبادیا تی ڈسکورس کو مشحکم کرنے میں پیش پیش رہی ہیں ۔ فراز فینن نے انسانی سائگی پر کولونیل تشدد کا مطالعہ کیا۔ ان کی سے کتاب Black Skin, White Masks پس نو آبادیا تی ڈسکورس میں ایک seminal text کی میں نو آبادیا تی ڈسکورس کو مشحکم کرنے میں پیش پیش رہی ہیں ۔ فراز فینن نے انسانی سائگی پر فینن نے انسانی ذہن پر نو آبادیا تی از ان کی سے کتاب Suck کہ میں کیا جائے گا۔ یہاں سے بتانا کا فی ہوگا کہ فینن نے انسانی ذہن پر نو آبادیا تی از ان کا تو میلی جائزہ باب دوم میں کیا جائے گا۔ یہاں سے بتانا کا فی ہوگا کہ اس کے نمائندوں کے لیے استعال کی ہے فین نو آبادیا تی اقوام کی نی خیر ہے، کو اس کاذاتی مسئلہ نہیں مانے:

> It will be seen that the black man's alienation is not an individual question. Beside phylogeny and ontogeny

stands sociogeny. In one sense, conforming to the view of Leconte and Damey, let us say that this is a question of a sociodiagnostic. (86)

However painful it may be for me to accept this conclusion, I am obliged to state it: For the black man there is only one destiny. And it is white. (87)

> زبان و ثقافت کسی بھی سان کے حواس خمسہ ہیں ، جن کے ذریعے وہ کا تکنا ت اور د نیا کا ادر اک کرتا ، ان سے معاملہ کرتا اور ان سے متعلق مخصوص تصور ات قائم کرتا ہے۔ حواس خمسہ کونہیں بدلا جا سکتا ، مگر میہ جن معلومات پر انحصار کرتے ہیں ، انھیں تبدیل کیا جا سکتا ہے۔ (88) وہ نہایت گھن گرج کے ساتھ میعظیم دعوی کرتا ہے کہ وہ پوری انسا ندیت کا نما ئندہ ہے؛ تمام انسانی مسائل کا حل اس کے پاس ہے کہ اسے عقلی و سائل پر دست ایجاد کیا جا تا ہے جو ہڑی حد تک مجاز مرسل سے عبارت ہے؛ یعنی کبیری بیا ہے یا یورپ سے قربت رکھنے والی ہر شے آفاقی ، مثالی اور قابل تقلید ہے۔ یقربت مکانی ، جغرافیا کی ، تاریخی ، ثقافتی ہو تم کی ہو سکتی ہے۔ (89)

بنیادی تھی۔ حقیقت سے ہے کہ اس بیانے کی شعریات کی تشکیل میں اس تفریق نے مرکز کی کردار ادا کیا۔ یہ تفریق ہی وہ مرکز اور منبع تھا جہاں سے بیانے کی شعریات کے تمام اجزا نمود پاتے تھے اور ایک دوسرے سے ہم رشتہ ہوتے تھے۔ ۔۔ یورپ سے متعلق ہر بات ، ہر چیز، ہر واقعہ ، خض، خیال ، متند مطاقت کا حامل، تہذیب آ موز ، روثن خیال ، قابل تقلید و تحسین تھا اور مشرق مطاقت کا حامل ، تہذیب آ موز ، روثن خیال ، قابل تقلید و تحسین تھا اور مشرق میں اس تی پر ہہت کم غور کیا گیا کہ یورپ اور مشرق/ ہندوستان کی ایک دوسرے کو بے دخل کرنے والی خصوصیات کا منبع ، خود یورپ اور مشرق نہیں ، بلکہ ان کے درمیان قائم کی گئی تفریق تھا، جسے یورپ بطور کبیر کی بیانے میں ریڑ ھر کی ہڑ کی کی حیثیت دی گئی تھر اور (90)

سرسید، آزاد جہاں اس تفریق کونمایاں کرنے میں پیش بیش سے وہیں دوسری طرف اکبرالد آبادی نے اس بیاند یکوتو ٹر نے کی کوشش کی ۔ حالانکدا کبر کے بارے میں ادب میں بہت سارے Myths موجود میں ۔ اس سے پرے جب ہم ان کی شاعری کا مطالعہ کرتے ہیں تو اکبر کی جو Image بختی ہے، اس میں وہ ایک ایسے خص نظر آتے ہیں جو بدلتی ہوئی قدروں پر گہری نظر رکھتا ہے اور ان تبدیلیوں کو محسوں کرتا ہے جو آنے والے اوقات میں ہند وستان کی تصویر بد لنے والا تھا۔ وہ نہ صرف نو آبادیاتی سیاست کو تبحور ہے تھے بلکہ اس کے معز اثر ات پر بھی ان کی نظر تھی ۔ اس کا ظہر رکھتا ہے اور ان تبدیلیوں کو محسوں کرتا ہے جو آنے والے اوقات میں ہند وستان کی تصویر بد لنے والا تھا۔ وہ نہ مرف نو آبادیاتی سیاست کو تبحور ہے تھے بلکہ اس کے معز اثر ات پر بھی ان کی نظر تھی ۔ اس کا اظہارا نصوں نے اپنی شاعری بی کھل کر کیا ہے ۔ قابل غور ہے کہ اکبر جو ڈیش سروں میں تھا اور الہ آباد میں سیشن ج کے عہد ے پر فائز تھے۔ اس کے باوجودان کی شاعری میں حکومت کے خلاف جو احتجابتی بیا نیہ موجود ہے، وہ ان کے بیا ک اد بی ہونے کی دلیل ہے۔ ' تر قی پینڈ کے بس کی بات تو نہیں ہے ۔ اپنی ثافی قد ار کا ایسا مرشد کوئی ' رجعت پینڈ ہی پڑھ سکتا ہے، جو نو آبادیاتی نظام کر زیا شر مردی تھی ۔ یہ ہذی ہے صرف ہند وستان کی نہیں بلکہ اس عظیم شاعری میں، اپنے خیالات پیش کیے ہیں وہ کسی

ا کبر کی شاعر می اس احتجاج کا بیانیہ ہے جونوآبادیاتی فکر کی رد پر قائم ہے۔ا کبر کی شاعر می میں انگریز می الفاظ اور ریل، انجن،موٹر،اروپلین، کمپ (Camp)، پہپ ہجیسی دوسری نجدیڈ چیز وں کا علامتی استعال،ا کبر کی پس نوآبادیاتی فکر کا علامیہ کہا جا سکتا ہے۔وہ نوآبادیاتی فکر اور اس کے پس پشت کی حقیقت سے واقف تھے۔انھوں نے اپنی شاعر می میں ان

> اب کہاں ذہن میں باقی ہیں براق ورفرف ٹکٹی بند ھگئی ہےقو م کی انجن کی طرف

ا کبر جانتے تھے کہ انگریز ہندوستانی ذہن کونا کارہ بنار ہا ہے۔ جدید تعلیم اور تہذیب کے نام پر جو چیزیں ہمیں دکھار ہا ہے، ان کا تعلق صرف اور صرف اس کا ذاتی مفاد ہے اور کچھ ہیں۔ اکبر اور دوسر بے لوگ اپنی جو پہچان مذہب میں تلاش رہے تھے وہ بھی نوآبا دیات کی محد ودوشخص کی ایک چال کہی جاسکتی ہے۔ بیداور بات ہے کہ اکبر نوآبا دیاتی حکمت عملی کو بخوبی سمجھتے تھے اس کی مثال اکبر کی شاعری میں دیکھی جاسکتی ہے۔ نظم 'برق کلیسا' میں شامل ان کے ان اشعار میں چھپے طز کو آسانی سے مجھا جاسکتا ہے:

> مجھ پہ پچھ وجہ عمّابا آپ کواے جان نہیں نام ہی نام ہے ورنہ میں مسلمان نہیں میر ےاسلام کواک قصبہ ماضی سمجھو ہنس کہ بولی کہ تو پھر مجھ کو بھی راضی سمجھو

عسکری نے اکبرکوار دوکا' جدیدترین شاعر' کہا ہے توسمس الرحمٰن فاروقی انھیں پہلی خص کے طور پریاد کرتے ہیں جنھوں نے نوآ بادیات کی حقیقت کو بہت پہلے ہی سمجھ لیا تھا:

مغربی تہذیب کے لئے اکبر نے بعض الفاظ وضع کئے مثلاً ''بریگیڈ''(Brigade)، کمپ (Camp)، توپ، انجن ،وغیرہ جوعلامت کا حکم رکھتے ہیں اور جن کی کارفر مائی ہم آج بھی دیکھ سکتے ہیں۔ بریگیڈ سے ان کی مرادوہ ہندوستانی تھ جوانگریزوں کے وفادار تھے۔اوریکمپ سے ان کی مراد مغربی معاشرت تھی۔ توپ، استعاری قوت کے اظہارا ورانجن اس قوت کو پھیلانے والے ذرائع کا استعارہ ہیں۔ عسکری صاحب نے بہت درست کہا ہے کہ اکبراس زمانے میں واحد شخص تھے جنہوں نے انگریزوں کی لائی ہوئی چز وں میں استعارے اور علامتیں دیکھیں اور اکبر کے سواکوئی ایسانہ ہوا جو'' نشان' کو'' علامت' کا درجہ دینے میں کا میاب ہوا ہو۔ ص، 268) علامت کی اپنی اہمیت ہے جو معنوی سیاق کو دسمت عطا ازراہ تعلق کوئی جوڑا کر استقارہ ہوتی جوڑا کر استعار کے معاون کی معنو کی ایک ہو ہوں کے اور میں اور معت عطا ازراہ تعلق کوئی جوڑا کر استقارہ ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا ہو ہوں ہو ہوں ہو کہ ہوتا ہوتا ہوتی ہوتا ہوتی ہوتا ہوتا ہوتی ہوتا ہوتا ہوتا ہو ہو ہوں استعار کا میں معاد ہو ہوتا ک

انگریزوں کا مقصد طاہر ہے ہندوستان کی ترقی کسی صورت نہ تھا۔ ہاں اگراس سے تھوڑا بہت فرق پڑبھی گیا' ترقی' کے خانے میں تواسے ترقی قرار دینا بے وقوفی ہے کہ بیرترقی سالوں کا استحصال اور ہندوستان کی لوٹ پاٹ کے سامنے' ترقی' تو کسی بھی طور پڑہیں کہی جاسکتی۔تقریباً دوسوسال کا استحصال کسی بھی' ترقی' سے زیادہ بڑا اور افسوس ناک المیہ ہے۔لیکن کیا تیجیے کہ آج بھی بہت سے لوگوں کی سمجھ میں بیہ بات نہیں آتی۔ میری ضیحتوں کون کروہ شوخ بولا نیڑو کی کیا سند ہے صاحب کہیں تو مانوں

'نیٹو'اور'صاحب' کے درمیان کا دوجاپن(otherness)اوراس کی پوری نفسیات کواس ایک شعر میں اکبر نے بہت خوبصورتی سے پیش کیا ہے۔ یہاں Hybridاشخاص کی وہ ذہنیت بھی دیکھی جاسکتی ہے جس کے تحت ان میں حاکم کا

' دوجا' روبیہ (otherness ) بھی شامل ہوجا تا ہے۔ گویا اس کی نظر میں اپنے ہندوستانی بھائی بہن ہی 'نیٹو' بن جاتے ہیں۔اکبرنہ صرف حاکم کی سیاست، پالیسی، یعنی نوآبادیاتی ہیانیہاوراس کے پس پشت کام کررہے عناصر سے داقف تھے بلكه محكوم قوم كي نفساتي حالت كالبھي انھيں بخو بي اندازہ تھا۔ يوں اكبر كاشعرى بيانيہ پس نوآ باديات كي مشحكم آ واز كہا جا سكتا ہےاورہم کہہ سکتے ہیں کہ وہ تعلیم پاتر تی کے مخالف نہیں تھے بلکہ نوآبادیاتی نظام اوراس کے متعلقات کے خلاف تھے۔ وہ طنز ومزاح کے بڑے شاعر تو تھے ہی، یہی مخالفت انھیں پس نوآبادیاتی بیا نیہ میں ایک خاص مقام عطا کرتی ہے۔ چز وہ ہے بنے جو پورپ میں بات وہ ہے جو یا نیر میں چھیے ا کبرنے جوہات بہت پہلے محسوں کر لی تھی وہ ہالآخر ہو کرر ہی۔ ہماری تہذیب د ثقافت کے سارے تذکر ے صرف کتابوں کی زینت ہوکررہ گئے۔ ہم نےخودا بنے ہی ہاتھوں اپنی شناخت کا گلا گھونٹا۔اکبر کی نظم' نئی تہذیب' کی چندسطریں پہاں پیش خدمت ہیں، جوآنے والے وقت کا پیش خیمہ ثابت ہوئی۔ ہماری اصطلاحوں سے زبان نا آشنا ہوگی لغات مغربی بازار کی بھاشا سے ضم ہوں گے بدل جائے گا معیار شرافت چشم د نیامیں زیادہ تھےجواپنے زعم میں وہ سب سے کم ہوں گے گزشتہ ظمتوں کے تذکر ہے بھی رہ نہ جا ئیں گے کتابوں میں ہی فن افسانۂ جاہ دشتم ہوں گے جسیا کہا کبرنے کہاتھا دبیاہی ہوا۔نوآبادیاتی اثرات نے ہند دستان کی پیچان ہی بدل دی۔ تہذیب د ثقافت کو سنج کیا اور کلچز کے معنیٰ ہی بدل کے رکھدیے۔صرف یور پی کلچز کلچز قرار پایااور ہاقی دنیا نغیر مہذب ' قدامت پرست ' نہ نہ بی جیسے خانوں میں تقسیم کردی گئی۔ آج بھی ہم اس کے اثرات سے نبر داؔ زما ہیں۔ افسوس ہے گشن کوخز اں لوٹ رہی ہے شاخ گل ترسوکھ کے اب ٹوٹ رہی ہے اس قوم سے وہ عادت دیرینۂ طاعت بلکل نہیں چھوٹی ہے مگر چھوٹ رہی ہے/ کیمیہ ہی میں نظر آتی ہے انھیں قوت قوم

ورنه بسنے کوتو دیہات بھی ہے شہر بھی ہے/ چھوڑلٹر بچرکواینی ہسٹری کو بھول جا شخ ومسجد سے تعلق ترک کراسکول جا

اس مطالعاتی منہاج کو سیجھنے کے لیے بھگت سنگھ کے سیاسی ڈسکورس کا مطالعہ بھی ضروری ہے۔ ان کی تحریر یں پس نوآبادیاتی تناظر میں انگریز ی تابوت کی آخری کیل ثابت ہو سکتی ہیں۔ لیکن افسوس کہ اس تناظر میں ان کی تحریروں سے کو نکی استفادہ نہیں کیا گیا۔ جس میں ملک کے چھوٹے بڑے ہر مسلے کا حل پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ 23 سال کی مخضر سی عمر میں اپنے آ در شوں کے لیے پچانی کو طلح لگانے والے اس نو جوان کی تحریر میں نہ صرف حیران کرتی ہیں بلکہ اس کا وسیع مطالعہ دل کی د نیا میں ایک جیب کیفیت پیدا کرتا ہے۔ جہاں اس کی تحریر وں اور خیال کا جادوا کی ایس ہیں بلکہ اس کا وسیع مطالعہ ہے جو آج کے ہندوستان سے مختلف و بہتر ہے۔ جان اس کی تحریر وں اور خیال کا جادوا کی ایس ہیں ملک کی تصویر دکھا تا د میں ۔ مذہب ، غربت ، فرقہ وارانہ فسادات کی جڑ میں گھس کر بھگت سنگھا اس کا حل تک تو ہوں کا حل تک ہوں یہ آزاد کرنے کے لیے اس کے خیلات بیا ہے خود کسی <sup>2</sup> کر ان تی سے کہ ان کر تا ہے۔ سان کی تصویر کے مسلوں سے آزاد کرنے کے لیے اس کے خیلات بی ہے خود کسی <sup>2</sup> کر ان تی سے کہ انہم ہیں ہیں ہیں جھات کی لیے ایں ایس ایس کیوں

نوآبادیات اوراس کی ثقافتی اجارہ داری کو سمجھنے کے لیے فو کو کی اصطلاح 'Knowledge 'اور علم وطاقت ' کے اس تصور کو بھی ذہن میں رکھنا ضروری ہے جس کے تحت معلم، تشکیل دی جاتی ہے اور ُطاقت ' کے طور پر ڈھالی جاتی ہے، استعال کی جاتی ہے:

> اس نے اندازہ لگایا کہ سماج کے وہ اصول وقوانین جو سے طرتے ہیں کہ نارل اور عقلی کیا ہے ، وہ نہایت کا میابی سے ان آ واز وں کو خاموش کر دیتے ہیں جو ان کے دائرے سے باہر ہوں ۔ افراد کو بالعموم سماج کے ان کہ محافظ خانے (Unspoken Archives) کے اصول وقوانین کو ماننا پڑتا ہے ورنہ ان کو پاگل قرار دیا جا سکتا ہے ، یا خاموش کر ایا جا سکتا ہے ۔ ایسا صرف الگ کر کے نہیں بلکہ دائر کے کوتگ کر کے بھی کیا جا سکتا ہے ۔ پھر تعلیمی نظام ہے جس کی رو کہنا ہے کہ تاریخ کے محلف ادوار میں علم کی محتلف شکلیں بنیں ، بالخصوص جنس ، جرائم ، طب د ماغی اور طب جسمانی کے بارے میں ، اور پھر سے بالکل بدل گئیں

۔ ایسا عہد بہ عہد ہوتا رہا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ تاریخ مبر ، من تبدیلیوں کا ایک غیر مسلسل سلسلہ ہے ۔ طاقت کے دباؤ کے بدلتے رہنے والے زمروں کو وہ ثقافت کے محافظ خانے قرار دیتا ہے، اور ان کو مثبت لاشعور کا نام دیتا ہے۔ (ص، 1966 بحوالہ نارنگ، ساختیات، پس ساختیات اور مشرقی شعریات) د یوانگی، جرائم اور جنسی بے راہ روی کے تصورات پیدا ہوتے ہی عقمندی، عدل و انصاف اور جنسی محقولیت کے ڈسکورس سے بیں جوانصیں اپنے نفیر کے طور پر د باکر رکھتا ہے اور بے انصافی کا مرتکب ہوتا ہے۔ فو کو کا کہنا ہے کہ تہذیب، شرافت اور معقولیت کے ڈسکورس سے بیں جوانصیں اپنے نفیر کے طور پر مثر افت اور معقولیت کے ڈسکورس سے بین جوانصیں اپنے نفیر کے طور پر مرافت اور معقولیت کے تمام پیانے طاقت کے ڈسکورس سے پیدا ہوتے اور قائم رکھے جاتے ہیں۔ طاقت علم کا بھی سب سے بڑا طور ہے۔ علم میں بھی صدافت اور عرصد افت کا تعین طاقت کے ڈسکورس کی رو سے ہوتا ہے۔ فو کو کا مشہور تول ہے کہ فقط سچائی کا فی نہیں، سچائی کے اندر ہونا بھی ضروری ہے۔ کا مشہور تول ہے کہ فقط سچائی کا فی نہیں، سچائی کے اندر ہونا بھی ضروری ہے۔

اس نقطہ نظر سے دیکھا جائے تو طاقت کا بیانیہ ہی طے کرتا ہے کہ کم، تاریخ اور دیگر فنون میں کیا ہوگا اور طاقت کا استعال ڈسکورس کے ذریعے ہوتا ہے۔اوروہ اسی سے حاصل کی جاتی ہے۔جس کی ایک مثال ایشیا ٹک سوسائٹی کے روپ میں دیکھی جاسکتی ہے۔

انگریزوں نے خودکو تہذیب کے جس مثالی نمونے کے طور پر پیش کیا تھا آیئے اب اس تہذیب کے اندر ذرا سا جھا نکنے کی کوشش بھی کی جائے، نوآبادیاتی حقیقت اور اس کے پرو پیگنڈ کو سمجھنے کے لیے بیضروری ہے۔ پھر بہت سی وضع کردہ حقیقت کی' حقیقت' سمجھنے میں بھی آ سانی ہو گی:

> مغربی تہذیب اور ہماری تہذیب میں اساسی طور پر کیا فرق ہے مغرب میں بھی قرون وسطی کی تہذیب ایک مذہبی تہذیب تھی ۔ جدید مغربی تہذیب نے مذہب کے خلاف بغاوت کی تو اس کا پہلا نتیجہ سے برآ مد ہوا کہ اس تہذیب کی ذات بھر کررہ گئی ...... مذہب تہذیب وثقافت کے تمام شعبوں پر محیط تھا۔ اس کے درمیان سے نکل جانے سے ہر شعبہ الگ ہو گیا۔ پہلی علا حدگی سیاست میں ہوئی۔ پھر عوام الگ ہونے شروع ہوئے۔ سائنس کی تو ابتدا ہی بعادت

ہے ہوئی تھی ،فلسفہ بھی باغی ہو گیا۔اگلی منزل تھی معا شرت کی ۔اس میں سب سے پہلے زداخلا قیات پریڑی۔ پھرانسانی تعلقات متاثر ہونا شروع ہوئے اور خاندان کی بنیادی اکائی تک بکھر کررہ گئی۔رہی سہی سر معاشیات کی یے مہار آزادی نے یوری کردی محبت کے خدا سے بچھڑ کرمغربی کے لیے کنو س جھانگنا اس کا مقدرتھا۔ اب اس کا آخری کنواں خود تہذیب و ثقافت کی مکمل نفی ہے۔ ہماری مذہبی تہذیب ایک اکائی تھی ۔جدید مذہبی تہذیب اس اکائی سے محروم ایک بکھری ہوئی چیز ہے۔ میں اسے کسریت کہتا ہوں ۔اس لیے دونوں کا پہلا فرق بہ ہے کہ ہماری تہذیب ایک کلی تہذیب تھی جب کہ مغربی تہذیب ایک کسری تہذیب ہے۔ان دونوں کا دوسرا بنیا دی فرق بہ ہے کہ ہماری تہذیب کے برعکس جدید مغربی تہذیب کسی بھی اصول سے تعلق نہیں رکھتی اس لیے اس میں کسی قتم کا کوئی نظام مرا تب موجودنہیں ہے۔کون سی چز کس رہنے کی ہےاور اسے کہاں رکھنا جاہیے،مغربی تہذیب اس کا کوئی تصور نہیں رکھتی۔اس کا لا زمی · بتیجہاقدار میں ایک ایپاانتشار ہے جس کی وجہ سے پیت در جے کی چیزیں اور آگئی ہیں اور بلند درجے کی چیزیں پنچے چلی گئی ہیں۔۔۔۔ان تہذیبوں میں تیسرا بنیادی فرق یہ ہے کہ مذہبی تہذیب انسانوں کے مزاجوں کوایک خاص قابل لحاظ عضر بحقی تقی اوران کے اعتبار سے ان کے درمیان فرق کرتی تقی۔ جدید مغربی تہذیب میں اس قشم کا کوئی تصور موجود نہیں ہے جس کا نتیجہ بیہ ہے کہ ہر مزاج کا انسان دوسر مے مزاج کے انسان کا احتر ام کرنے کی بچائے اس کی تحقير کرتا ہےاور صرف اپنے مزاج کوانسانیت کانمائندہ قرار دیتا ہے۔ (93)

گویاہمیں بی معلوم چلتا ہے کہ مغربی تہذیب میں ایسی کوئی بات نتھی کہ اسے سی مثالی نمونے کے طور پر قبول کیا جاتا پھر وہ کیا بات تھی جس نے انگریزوں کواپنے مقاصد میں کا میاب کیا۔اس سوال کے جواب میں نو آبادیاتی ڈ سکورس کا مطالعہ کافی اہمیت رکھتا ہے کہ اسی سے ان وضع کردہ حقائق اور خقائق میں فرق کیا جاسکتا ہے۔جس کے پچھنمونے یہاں پیش کیے گئے ہیں۔

☆☆☆

## حواشى

- 1. The Cambridge Dictionary of Philosphy: General, Editor R Audi, P:321
- 2. Empire: A Very Short Introduction, Stephen Howe, P:14

3. Colonialism/Postcolonialism: Ania Loomba; Routledge, P:10

4. Culture and Imperialism, Said, W., Edward, P:7

5. Culture and Imperialism, Said, W., Edward, P:9

.6 مابعدنوآبادیات، اردو کے تناظر میں، ناصرعباس نیر، ص: 7

8. Empire: A Very Short Introduction, Stephen Howe, P:13

9. Imperialism and Postcolonialism, Barbara Bush, P:45

10.Beginning postcolonialism, John Mcleod, P:7

11.Colonialism/Postcolonialism,Loomba,Ania,P:.9

12. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:.12

13.World History, Unit 02, class 11th, NCERT, P:51

.14 كليات عبدالعليم، جلداول، عابد سهيل، ص: 191

15. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:7

16.Colonialism/Postcolonialism,Loomba,Ania,P:.12

17.Culture and Imperialism, Said, W., Edward, P:9

18.Imperialism and Postcolonialism, Barbara Bush, P:45

19.Imperialism and Postcolonialism, Barbara Bush, P:46

20.Imperialism and Postcolonialism, Barbara Bush, P:22

21.Beginning postcolonialism, John Mcleod, PP:7-8

22.Beginning postcolonialism, John Mcleod, P:32

پس نوآبادیات کی شرح

23.Beginning postcolonialism, John Mcleod, P:17

24.Beginning postcolonialism, John Mcleod, P:33

25.Imperialism and Postcolonialism, Barbara Bush, P:51

26.Imperialism and Postcolonialism, Barbara Bush, P:54

27.Contemporary Postcolonial Theory, Padmini Mongia, P:2

.28مابعدنوآباديات،اردوك يتناظر ميل، ناصرعباس نير، ص6: .29 ايضاً، ص: 6 .00 الضاً، ص: 10

31.Imperialism and Postcolonialism, Barbara Bush, P: 58

32. The Empire Writes Back, Ashcroft, Griffiths and Tiffin, ,P:2

33. The Politics of Postcolonialism, Rumina Sethi, P:2

34.Imperialism and Postcolonialism, Barbara Bush, P:54

.35 مابعدنوآ بادیات،اردو کے تناظر میں: ناصرعباس نیر،ص: 3

35.Culture and Imperialism, Edward Said, P:8

36.Colonialism/Postcolonialism,Loomba,Ania,P:8

37.Discourse On Colonialism, Aime Cesaire, PP:32-33

38.Post-Colionial Studies The Key Concepts, Ashcroft, P:40

39. The Politics of literary Postcoloniality, Padmini Mongia, P:283

.40 مابعد نوآبادیات،اردو کے تناظر میں: ناصرعباس نیر جس:80

.41 ايضاً بص:6

.42 مثم الرحمن فاروقى، نوآبادياتى شعريات اور بهم مشموله دانش، مدير قاضى افضال حسين ،ص:11

43.Discourse On Colonialism, Aime Cesaire, P:42

44.Orientalism, Edward W. Said, P:204

45. Orientalism, Edward W. Said, P:1

46.Orientalism, Edward W. Said, P:3

47. Orientalism, Edward W. Said, P:204

48. Orientalism, Edward W. Said, P:204

49. Orientalism, Edward W. Said, P:6

50. Orientalism, Edward W. Said, P:6

51:Orientalism, Edward W. Said, P:214

52. Orientalism, Edward W. Said, P:215

53.Orientalism, Edward W. Said, P:223

54. Orientalism, Edward W. Said, P:5

55.Culture and Imperialism, Edward Said, P:9

58.Imperialism and Postcolonialism, Barbara Bush, P:57

.59 كليات عبدالعليم، جلددوم، عابد سهيل ص:248

60.Discourse On Colonialism, Aime Cesaire, P:34

61.Colonialism/Postcolonialism,Loomba,Ania,P:16

62.Colonialism/Postcolonialism,Loomba,Ania,P:16

63.Post-Colionial Studies The Key Concepts, Ashcroft, P:168

64.Post-Colionial Studies The Key Concepts, Ashcroft, P:167

65.Postcolonialism: An Historical Introduction, Robert J. C. Young, P:60

.66 مابعدنوآبادیات،اردو کے تناظر میں: ناصرعباس نیر جس:10-9

67.Colonialism/Postcolonialism,Loomba,Ania,P:14

68. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:17

69. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:20

70. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:19

71. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:21

72.Foucault, Michel: Feminism, Aurelia Armstrong, P:2

74.Foucault, Michel: Feminism, Aurelia Armstrong, P:3

76.Imperialism and Postcolonialism, Barbara Bush, P:51

85.Black skin white mask, Fanon,P:14

86.Black skin white mask, Fanon,P:4

87.Black skin white mask, Fanon,P:4

باب دوم اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کے روپے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ پس نوآبادیاتی ڈسکورس کے تحت یہاں نسلی تفاخر کے احساس اور The Other کے تصور پر مکالمہ قائم کیا جائے گا کہ نوآبادیاتی ہندستان میں انگریزوں نے ہندستانیوں پر حکومت کرنے کے لیے اس ڈسکورس کا بھی خوب سہارالیا۔لیکن یہاں یہ بتادینا ضروری ہے کہ نسلی Stereotyping اور The Other کا تصور صرف نوآبادیات یا انگریز وں سے منسلک نہیں ہے بلکہ ہندوستان کی جا گیردارانہ تاریخ پر نظر ڈالیس تو اس کے معاشرتی نظام میں نسل ، خاندان اور ذات پات کے تناظرات بذات خود متوجہ کرتے ہیں۔دراصل اس نظام میں فرق وامیتاز کی تمام تر صور توں بیں اقتداری رو ہے کہ ہیں ہمیت حاصل ہے۔اس نظام کے بارے میں ہم جانتے ہیں کہ اس میں منصب اور عہدے کا تصور ہیں سے او پر

تاریخ پر سرسری نظر بھی ڈالیس تواندازہ ہو کہ جا گیردارکون نتے ، سل، خاندان اور ذات پات کے سیاسی کھیل میں کون لوگ اقتدار پر قابض نتھے۔ ہندوستانی ساج میں اس اقتد ارکو قائم رکھنے کے لیے نسلی نفاخر (Rascim) کے نظریات کو کس طرح فروغ دیا گیا۔ ایسا بھی نہیں ہے کہ سیہ ہندوستانی معا شرت کے کسی ایک طبقے کی سچائی تھی۔ اگر ہندووں میں ورن کو اہمیت دے کر ذات پات کو برقر ارر کھنے کی کوشش کی گئی تو مسلمانوں میں بھی اشرافیہ طبقے نے فرق دامتیا زکی کم ومیش وہی صور تیں نکال لیں جو کسی اور ہندوستانی ساج کی سچائی تھی۔

تاریخ کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ جب مسلمان یہاں ایک فاتح کی طرح آئے اور حکومت کی توان کے ہاں بھی سے نسلی امتیاز کی صورتیں برقر ارتقیں ، حالاں کہ مذہبی طور پر انہوں نے اس نظریے کا استحصال بڑی کا میابی سے کیا اور یہ باور کراتے رہے کہ ان کے ہاں مساوات ہے کسی کوکسی پر کسی بھی دجہ سے فوقیت حاصل نہیں ہے ، کیکن اندرونی سچائی کسی اور طرح سے پاؤں پیار چکی تھی ۔ اس کو اس طرح سمجھا جا سکتا ہے کہ سماج اور حکومت نے عملی طور پر محکوم کو مساوات کا درجہ اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کے روپے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

مہیں دیا۔ مسلمانوں کی حکومت کے ابتدائی دور پر نظر کریں تو یہ بات سا منے آتی ہے کہ جب اقتدار پر ترک نسل کا اختیار تھا توانہی کو عہدے اور منصب سے سرفر از کیا گیا۔ اس سے قطع نظر محکوم معا شرہ محرومی کا استعادہ بنتا چلا گیا۔ تاریخ میں اگر کوئی بات اس رویے اور نظر بے خلاف نظر بھی آتی ہے تو وہاں رضیہ سلطان کا واقعہ عبرت انگیز ہے کہ جب اس نے ملک یا قوت کے عہدے اور منصب کے سلسلے میں کوشش کی تو اس کوترک کے اہل افتد ار طبقے نے تحت و تاج اور اقتد ار سے ہی کہ و مکر و یک اس کر می میں تاریخ ہمیں یا دولا تی ہے کہ جب سلطان خان افتد ار طبقے نے تحت و تاج اور افتد ار سے ہی محروم کر دیا۔ اس کر ٹی میں تاریخ ہمیں یا دولا تی ہے کہ جب سلطان غیاث الدین بلبن نے تحت و تاج سنچا لاتو اس نے نسلی تفاخر کی خواہ وہ ہندو ہو یا مسلمان ، ان کو جگہ نہ ملے ۔ معروف تاریخ نو یس ضیاء الدین بر نی نے بلبن کے اس نظر ہے کہ معروف میں لکھا کہ؛

> اس نے کسی رو بیل، بے کار، تم اصل، کمینے اور بیت ہمت شخص کو کو کی عہدہ نہیں دیا۔ بلکدا یسے لوگوں کامحل کے قریب آنے کا بھی روادار نہ تھا جب تک وہ آ دمی کی اصل اور بنیا دکونہ جان لیتا، کو کی شخل یا، کا م اس کے سپر دند کرتا۔(1) برنی نے اس بات کی وضاحت میں مزیر لکھا کہ؛ اگر بادشاہ سفلوں، تم ظرفوں، مفردوں، سپا ہیوں، نالا تفوں، ناا بلوں، مودا گروں، دوکا نداروں.....متخروں اور بداصل لوگوں سے بات کرے گو..... تو وہ حشمت باد شاہی اور بیت اولا امری کو خود اپنے ہاتھ سے تباہ کرد کے تقورہ حشمت باد شاہی اور بیت اولا امری کو خود اپنے ہاتھ سے تباہ کرد کے گا۔.... تو وہ حشمت باد شاہی اور بیت اولا امری کو خود اپنے ہاتھ سے تباہ کرد کے تقار جب بلین کے ایک عہد ہے کے لئے ایک شخص کا انتخاب ہوا، جس کا نام کال مہیا ر ہوں نے اس سلط میں ایک واقعہ بھی نقل کیا کہ؛ تقار جب بلین نے اس سے مہیا رکے معنی ہو چھوتو اس نے کہا؛ مہیا رمیرا بپ چاہ دونا م تقار ہو میں اور خان ہو میں سے مہیا رک معنی ہو چھوتو اس نے کہا؛ مہیا رمیرا پاپ جاوروہ ہندو خلام تقار باد شاہ میں سنے ہی خضب کے عالم میں دربار سے اٹھ کر کہی میں سے ماح زیل کو کی محکم ہم کی تما م اور ہوں ہی اس میں کو کی م مرے میا منہ آ جی میں میں کی کم اصل، کمینے، رو نے کا کو کی م مرے میا ہو آ تی ہیں میں رہ جس کی کو ہم اصل، کینے، رو نے اور کی کو کی م مرے میا میں آ جی میں میں جسم کی تما م رکیں حرکت میں آ جاتی ہیں۔....

60

اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کے روپے کا پس نوآ بادیاتی مطالعہ

میں کسی کمین نسل کے لڑکے کو حکومت میں جو بچھ کو خدا کی طرف سے ملی ہے، شریک نہیں کر سکتا...... اگر اس کے بعد کسی خدمت اقطاع، خوا جگی مشر فی یا مدبری پر تقرر کے سلسلے میں کسی کمینے، بداصل یا ذلیل زادہ کو ان کارکنوں نے میرے سامنے پیش کیا، چاہے وہ ہزار ہنر مند ہوتو میں ان کے ساتھ وہ برتا ک کروں گا جس سے دنیا کے لوگ عبرت حاصل کریں گے۔(3) نسلی تفاخر کا احساس بادشاہی نظام میں اس قدر نمایاں تقا کہ بر نی کی ہی کتاب میں بیدوا قعہ درج ملتا ہے کہ؛ ایک مرتبہ اس سے بیشکایت کی گئی کہ اس کے وزیر نے کم اصل لوگوں کو عہدے دے رکھے ہیں، تو سلطان نے فوراً حکم دیا کہ ایسے لوگوں کو ونسب کی تفتیش کی جائے۔ اس پر 33 عہدے دارا ایسے نظے جو کم اصل سے چنا نچہ انہیں فوراً ملازمت سے برطرف کر دیا گیا۔ (4)

ان مثالوں سے بہ بات سامنے آتی ہے کہ اقتد ار کی خواہش میں کم وبیش ہر نظام کی ایک ہی پالیسی ہوتی ہے کہ دہ ذات پات کی بنیاد پر فرق کرے، اپنی نسل اور حسب ونسب کواعلی سمجے اور اس کے لیے جینے بھی نظریا یے ممکن ہوں ان کو فروغ د سے اور محکوموں کو سی بھی طرح سے اقتد ار میں شامل نہ کر ہے۔ ضیاء الدین برنی کے مطالعے سے ان باتوں کو بنیا دیں فراہم ہوتی ہیں۔ برنی نے ان خیالات کا اظہار فقاد کی جہا نداری میں کیا اور بڑی وضاحت سے اس فرق وا متیاز کو صحیح قرار د اسم دوتی ہیں۔ برنی نے ان خیالات کا اظہار فقاد کی جہا نداری میں کیا اور بڑی وضاحت سے اس فرق وا متیاز کو صحیح و اس وقت بھی سے برنی خود اس بات کا کا قائل تھا کہ انسان برابر پیدائیں ہوا بلکہ فطرت نے ہی اس امتیاز کو تا کو محکم اس وقت بھی سمجھا جا تا تھا اور آج بھی یہ نظر یہ ہمارے ڈسکورس کا حصہ ہے کہ انسان پٹی پیدائش سے ہی اصل اور کم اصل ہوتا ہے۔ مذہب کا حوالہ د سے کر گی بار سہ بات کہ ہی جاتی ہی ہوں کہ حصہ ہے کہ انسان اپنی پیدائش سے ہی اصل اور کم اصل اور ادنی کے زمرے میں رکھا جا تا تھا کہ انسان برابر پیدائیں ہوا بلکہ فطرت نے ہی اس امتیاز کو تا کھی کہا وا علی اور ادنی کے زمرے میں رکھا جا تا تھا ہوں ہیں جن کہ ہی جاتا ہی پہلی ان کا پیشہ ہے۔ اس کی بنیا د پر اس کو اعلی اور ادنی کے زمرے میں رکھا جا تا ہے۔ ایسے لوگوں کے اوصاف بھی شار کیے جاتے میں اور ان کو انصاف و عدل کا نمائندہ سے ہیں دوستانی معاشرت میں بھی بیا تا ہی اصطلا حات نے بھی نسلی تھا خرکو فروغ د سے میں اہم کر دار ادا کیا ہو ہیں جس میں محکم ہوا تا ہے۔ ایسے اوگوں کے اوصاف بھی شار کیے جاتے میں اور ان کو انساف و عدل کا نمائندہ ہو ہو ہوں او صاف کے حال لوگ ہیں ہوتے ہیں۔ اس سونچ کی نمائند کی میں برنی نے لکھا کہ ؛ دوسری طرف کم اصل لوگ ہیں جو تھیں جی میں نہیں نہ کی برنی نے نہ کھا کہ ؟

یہاں برنی کا مطالعہاس لیے بھی دلچیپ ہے کہ وہ اس بات پراصرار کرتا ہے کہ کہ کم اصل لوگوں کے لئے تعلیم ہونی ہی نہیں چاہئے کیوں کہ اگر ریتعلیم حاصل کرلیں گے تو بیدائق اور قابل ہوجا ئیں گے۔انہوں نے اس سلسلے میں ریبھی لکھا ہے کہ'

> ہرطرح کے اسا تذہ کو پیختی سے حکم ہوتا ہے کہ وہ کتوں کے حلق میں قیمتی پی پھر نہ ٹھونسیں، یا خنز بروں اورریچھوں کے گلوں میں گلو بند نہ پہنا ئیں، یعنی کمینوں، رزیلوں اور نکموں کو، دوکا نداروں اور کم اصلوں کو نماز، روزہ، زکو ۃ اور حج کے ارکان اور قرآن کے پچھ پاروں اور پچھودینی عقائد سے زیادہ کی تعلیم نہ دیں، جن کے بغیران کا ایمان مکمل نہیں ہوسکتا.....اس کے علاوہ انہیں پچھ بھی نہ پڑھائیں کہ ان کمین نفوں کو عزت نہ مل جائے۔(6)

ان بانوں سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ نسلی تفاخر کی صورتیں کس طرح ہماری معاشرت کو تنگ کرتی آئی ہیں اور آج بھی اس میں بہت زیادہ کشادگی نہیں آئی ہے نسلی تفاخر کے احساس میں تنگ ذ<sup>ہ</sup>نی کا ثبوت پیش کرتے ہوئے برنی نے اپنے ان خیالات کا بھی اظہار کیا کہ؛

63

خون کا شریف خون سے مخلوط ہوجانا دراصل میشم کی گالی ہے، جس کی بنیاد پروہ یہ قبول کرنے کوراضی ہی نہیں ہیں کہ کوئی کم اصل انسان بھی اپنے اوصاف میں عالی نسب کا ہوسکتا ہے۔ ایسانہیں ہے کہ نسلی تفاخر کا بیا حساس کسی مخصوص زمانے تک محدود تھا، تاریخ میں سلسلے واراس کی کڑیاں نظر آتی ہیں ۔ اس طرح مغلوں کے زمانے میں بھی اس کی مثالیں مل جاتی ہیں۔ اپنے سیکولر نظریات کے لیے معروف اکبر کے ہاں بھی دیکھا جائے تو مسلمانوں کے عالی نسب لوگوں کے علادہ راجپوتوں کو ہی اہمیت حاصل تھی ، اور آئی بین اکبر کے ہاں بھی دیکھا جائے تو مسلمانوں کے عالی نسب لوگوں کے علادہ یہ جن سیکولر نظریات کے لیے معروف اکبر کے ہاں بھی دیکھا جائے تو مسلمانوں کے عالی نسب لوگوں کے علادہ راجپوتوں کو ہی اہمیت حاصل تھی ، اور آئین اکبر کی میں تو سے بات بھی درج ہے کہ ؛ فتریم خاندانوں کونظر انداز نہ کیا جائے۔ اسلاف اور بزرگوں کے کمالات کو پیش نظر رکھ کران کے نا اہل جانشینوں کا بھی لحاظ رکھا جائے۔ اسلاف اور بزرگوں کے کمالات کو

## اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کے رویے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

اس طرح دیکھیں تو مغلوں کے زمانے میں بھی نسلی تفاخر کے نظریات کوفر وغ حاصل ہوااور سماج میں فرق وامتیاز کو قائم رکھا گیا۔ قد کمی ہندوستان کے ہندوورن کے علاوہ مسلمان بادشا ہوں کے وقت کی سچا ئیاں بھی تلخ ہیں۔ اس لیے ہم کسی ایک کو یا مخصوص عہد کواس کے لیے ذمہ دارنہیں تھہر اسکتے۔ اس لیے یہاں یہ کہنا بھی درست ہوگا کہ ہر زمانے میں نسلی تفاخر کی بنیا د پراکٹریت کوزندگی جینے کے حق سے اپنے اپنے طور پر محروم رکھا گیا۔ یہی وجہ ہے کہ آج بھی جدید ہندوستان میں اشرافیہ طبقہ موجود ہے اور اس میں کوئی سید ہے تو کوئی مغل ، کوئی پٹھان کوئی شخ اور دوسری طرف اجلاف جس میں مختلف پیشہ ورساج کے علاوہ قصائی اور بھنگی شامل ہیں۔

قدیم یونان اور روم میں بھی نسلی تفاخر کی شکلیں نظر آتی ہیں۔ یونان میں غیر یونا نیوں کے لیے لفظ Barbarian استعال کیا جاتا تھا، جس کے معنیٰ غیر مہذب اور 'وشق کے ہیں۔ گویا کہہ سکتے ہیں کہ بینو آبادیات یا استعاریت کی کھوج تونہیں تھی، لیکن نو آبادیات کے استحکام کے لیے انگریز وں نے اس کا استعال ایک ٹول کے طور پر بخوبی کیا۔ اس طور پرنسلی تعصب کا یہ بیانیہ نیانہیں۔ ماں یہ دوج پن' otherness کے تصور کی ہی ایک مثال کہی جاسکتی ہے۔

دراصل پن نوآبادیاتی بیانیه میں دوج کا تصور ایک اہم ٹول کی حیثیت رکھتا ہے۔ چنانچہ نوآبادیاتی ہندستان میں انگریزوں نے ہندستانیوں کواور ان کی تہذیب و ثقافت ، رہن سہن ، ادب ، تاریخ گویا ان سے وابستہ ہر چیز کو دوج کا تصور کے انگریزوں نے ہندستانیوں کواور ان کی تہذیب و ثقافت ، رہن سہن ، ادب ، تاریخ گویا ان سے وابستہ ہر چیز کو دوج کا Che Other) کی طرح دیکھا۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے نزدیک ہندستانی ایک ایسی قوم تصح جو پیدا ہی اس لیے ہوئے کہ ان کے نزدیک ہندستانی ایک ایسی قوم تصح جو پیدا ہی اس لیے ہوئے کہ ان ریزک کو دوج کہ ان کی طرح دیکھا۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے نزدیک ہندستانی ایک ایسی قوم تصح جو پیدا ہی اس لیے ہوئے کہ ان پر حکومت کی جائے۔ گویا ان کا ذہن غلامی کے نزج کے ساتھ پیدا ہوا تھا۔ یہا تھ ورتھا جس کو تفتیقی بنا نے م کہ ان پر حکومت کی جائے۔ گویا ان کا ذہن غلامی کے نزج کے ساتھ پیدا ہوا تھا۔ یہ ایک ایسا تصور تھا جس کو تفتیقی بنا نے میں انگریز کا میا بر ہے۔ ہم زیا دہ سے نزد یک ہند ستانی ایک ایسی قوم متھ جو پیدا ہی اس لیے ہوئے انگر یز کا میا بر ہے۔ ہم زیا دہ سے ان کو نز کی کے نزد کی ہندستانی ایک ایس انھور تھا جست کی جائے۔ گویا ان کا ذہن غلامی کے نزج کے ساتھ پندا ہوا تھا۔ یہ ایک ایسا تصور تھا جس کو تھتی بنا نے میں انگر یز کا میا بر ہے۔ ہم زیا دہ سے نزدہ یہاں یہ فرق کر سکتے ہیں کہ انگریز ایک ایسے ملک میں سے جہاں کا ہر شہری خواہ انگر یز کا میا بر جہ یہ ملک میں تصح جہاں کا ہر شہری خواہ دہ ہندو ہو یا مسلمان اس نسلی تفاخر کی زد میں آیا اور اگر کسی کو اس فائدہ حاصل بھی ہوا تو دہ اس ملک کے عالی نسب لوگ سے حصل ان کہ نہیں کرتی لیکن اس کو ان کر نہ میں تو یہ بات سا من آتی ہے کہ؛

> Racism can be defined as: a way of thinking that considers a group's unchangeable physical

characteristics to be linked in a direct, causal way to psychological or intellectual characteristics, and which on this basis distinguishes between 'superior' and 'inferior' racial groups. Physical differences did not always represent an inferiority of culture or even a radical difference in shared human characteristics. (15)

دراصل يہاں جس فکرى رويے کى ترجمانى کى گئى ہے اوراس كوسو چنے كا ايک طريقة قرار ديا گيا اگراس كواس كى نہاد ميں جا كرديكھيں تو بيصرف سى فرد كا مسكلة نہيں كہ وہ اعلى ہے يا ادنى بلكہ اس ميں انسان كى بيدائتى شناخت اوراس كى جسمانى ساخت كے علاوہ اس كى تہذيب وثقافت كوتھى براہ راست كمتر اور برتر كے زمرے ميں ركھا جاتا ہے۔ اس سلسلے ميں يہ با تيں عام مباحث كا حصہ ہيں كہ جلد كے رنگوں سے فرق وامتياز كى صورتيں پيدا كى جاتى ہيں۔ اٹھنے، بيٹھنے اور بسلے ميں يہ اس ميں شامل كيا جاتا ہے اور اس طرح انسانى معاشرت كا كو كى بھى پہلواس سے اچھوتا نہيں رہ جاتا۔ حالاں كہ نسى شامل كيا جاتا ہے اور اس كا ٹھ يک تھى انداز ہو لكن بيل ہيں ان ميں انسان كى بيدا تكا ہے۔ اس سلسلے ميں يہ حالاں كہ ہيں شامل كيا جاتا ہے اور اس طرح انسانى معاشرت كا كو كى بھى پہلواس سے اچھوتا نہيں رہ جاتا۔ حالاں كہ نسى شامل كيا جاتا ہے اور اس كا ٹھ يک ٹھ يہ انداز ہو لكن ہے پہلواس سے اچھوتا نہيں رہ جاتا۔

> Race' is first used in the English language in 1508 in a poem by William Dunbar, and through the seventeenth and eighteenth centuries it remained essentially a literary word denoting a class of persons or things.(16)

گویا ادب میں بھی اس اصطلاح کا استعال کسی فرد کے رہنے اور کلاس کونمایاں کرنے کے لیے ہی کیا گیا۔اس طرح ہماری ہرانسانی تہذیب میں اس کے معنی ومصادر کیساں ہیں لیکن اس کے معنوی توسیع میں اپنے اپنے وقتوں کی تاریخ نے حصہ لیا اور اس کی تجسیم ہوتی چلی گئی ہے،جیسا یہاں بتایا گیا ہے کہ؛

> It was only in the late eighteenth century that the term came to mean a distinct category of human beings with physical characteristics transmitted by descent. Humans had been categorized by Europeans on

اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کےرویے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

physical grounds from the late 1600s, when François Bernier postulated a number of distinctive categories, based largely on facial character and skin colour. Soon a hierarchy of groups (not yet termed races) came to be accepted, with white Europeans at the top. The Negro or black African category was usually relegated to the bottom, in part because of black Africans' colour and allegedly 'primitive' culture, but primarily because they were best known to Europeans as slaves.(17)

یہاں یہ بات بالکل واضح ہے کہ تاریخ کے الگ الگ ادوار میں جہاں اس کے جمع نی کو کو بھی نسلی تفاخر کے نظریات میں جگہ دی گئ اس میں شامل کیا گیا و ہیں انسان کے چہرے مہر ے اور اس کی جلد کے رنگوں کو بھی نسلی تفاخر کے نظریات میں جگہ دی گئ ہے۔ اسی طرح <sup>د</sup> نسلی امتیاز' کے تصور کو 'البرٹ قانون 1803' کی ناکا میا بی میں بھی دیکھا جا سکتا ہے۔ اس قانون کے مطابق عد التوں میں انگریز وں اور ہند ستانیوں کے متعلق شنوائی میں برابری کا درجہ دینا ، اور انگریز وں کے خصوصی اختیارات کو ختم کرنے کی تجویز بیش کی گئی تھی جس کے مطابق ان کا مقد مہ صرف سی انگریز بی ج کی عد الت میں ہی چھی و سکتا تھا۔ اس قانون کے خلاف آباد کاروں نے ایک تحریک چلائی اور اس قانون کو واپس لینا پڑا۔ انگریز ہند وستانیوں کو اختیارات کو ختم کرنے کی تجویز بیش کی گئی تھی جس کے مطابق ان کا مقد مہ صرف سی انگریز بیچ کی عد الت میں ہی چلایا جا اختیار ات کو ختم کرنے کی تحویز بیش کی گئی تھی جس کے مطابق ان کا مقد مہ صرف سی انگریز بیچ کی عد الت میں ہی چلایا جا سکتا تھا۔ اس قانون کے خلاف آباد کاروں نے ایک تحریک چلائی اور اس قانون کو واپس لینا پڑا۔ انگریز ہند وستانیوں کو اختیار ایخ ان ہوں کی اندوں ایس ہی ہوں کی میں ہوں کی مطابق ان کا مقد مہ صرف کی انگریز ہو کہ ہوں کی میں شامل کیا ہوں کو میں ہی ہوں کو رہے ہوں کو رہوں کے خصوصی سکتا تھا۔ اس قانون کے خلاف آباد کاروں نے ایک تحریک چلائی اور اس قانون کو واپس لینا پڑا۔ انگریز ہند وستانیوں کو این نایا جائے ۔ جیسا کہ عرض کیا جاچا کہ نسلی امتیاز کا یہ بیا نیہ نیا نہیں تھا ، اس پس نوآبادیا تی ڈسکور سی میں سی ایک اہم ٹول کی حیث ہے رکھتا ہے ؟

> In post-colonial theory, it can refer to the colonized others who are marginalized by imperial discourse, identified by their difference from the centre and, perhaps crucially, become the focus of anticipated mastery by the imperial 'ego'.(18)

اردوا نسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کے روپے کا پس نوآ با دیاتی مطالعہ

اس ڈسکورس کی توسیع میں کہہ سکتے ہیں کہ غیر' کا تصور نیٹو کو آزادا نہ طور پر دیکھنے کی صلاحیت سے محروم کر دیتا ہے۔ وہ ہمیشہ خود کو آباد کا ر/ دوسر کی دنیا کی دریافت کے طور پر دیکھتا ہے۔ واسکوڈ کی گاما اور کو کمبس کی دریافتیں' بھی اسی کا حصہ ہیں۔ تاریخی کتابوں میں ہمیں بحیچن سے ہی پڑھایا جاتا ہے کہ ان لوگوں نے امریکا ، انڈیا کی ' کھوج' کی ۔ حالانگہ یہ ' کھوج' یورپ کے لیے کھوج تھی ۔ ایسانہیں تھا کہ اس کھوج سے پہلے یہاں کو تی رہتا نہ تھا۔ بلکہ یہاں پہلے سے ہی لوگ رہتے آر ہے تھے۔لیکن پھر بھی ان ملکوں میں اس' کھوج' کو باقاعدہ' کھوج' کے طور پر ہی پڑھایا جاتا ہے۔ یہ خود کو یورپ کی نظر سے دیکھنے جیسا معلوم ہوتا ہے۔خود کو دوسر کی آنکھوں سے دیکھنے کا یہ تصور نو آبادیا تی دور میں باقاعدہ اسٹیلش ہو چکا تھا، اور کہیں نہ کہیں بہی تھو ہوتا ہے۔خود کو دوسر کی آنکھوں سے دیکھنے کا یہ تصور نو آبادیا تی دور میں باقاعدہ اسٹیلش ہو چکا تھا، اور کہیں نہ کہیں بہی تھو ہمیں دو تہذیبوں کے ما بین نسلی تفاخر کے میلان سے رو بر دیمیں کہا تا ہے۔ دراصل ان سب احساس کمتری میں مبتلا کرد ہے ہیں ۔ اس بات کی نظانہ ہی تا کہ تکھوں سے دیکھنے کا یہ تصور نو آبادیا تی دور میں باقاعدہ اسٹیل ش

اس سلسلے میں ناصر عباس نیر کے مطالعات میں کٹی با تنیں دیکھنے کوملتی ہیں جن سے نوآبادیات کے مرتسم اثرات کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ؛

> انیسویں صدی میں عمومی مغربی اثرات اور نوآبادیاتی حکم را نوں کی خصوصی کوششوں سے ہندوستانیوں میں قومیت کی بنیاد مذہب تسلیم کی جا چکی تھی۔ یہاں تک کہ قومی شناخت کے دیگر مظاہر (سب سے بڑھ کر زبان ) بھی مذہبی حیثیت کے حامل سمجھ جانے لگہ تھے۔(20) نوآبادیاتی عہد میں حکام، اصلاح پسندوں کے دعووں اور حقیقی سماجی و سیاس صورت حال میں فرق اس قدر نمایاں ہوتا ہے کہ خود دعوے مطحکہ خیز صورت اختیار کر لیتے ہیں۔(21) و برتری کے کلامیے (ڈسکورس) پڑھی نے کی امتیاز ہی کی بنا پر گورے، منی کرالے بنا کر لوگوں سے صرف جغرافیائی فاصلہ ( مقامی آبادی سے دور کنٹو نمنٹ، بنگلے بنا کر اوگوں سے صرف جغرافیائی فاصلہ ( مقامی آبادی سے دور کنٹو نمنٹ، بنگلے بنا کر

اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کےرویے کا پس نوآ بادیاتی مطالعہ

> The concept of Otherness sees the world "as divided into mutually excluding opposites: if the Self is ordered, rational, masculine, good, then the Other is chaotic, irrational, feminine, and evil". This construction of the Other is a process of demonization, which in itself expresses the 'ambivalence at the very heart of authority'.

> 'postcolonial' refers to specific groups of (oppressed or dissenting) people (or individuals within them) rather than to a location or a social order, which may include such people but is not limited to them. it shifts the focus from locations and institutions to individuals and their subjectivities. Postcoloniality becomes a

vague condition of people anywhere and everywhere, and the specificities of locale do not matter.

It is there-fore correct that every European, in what he could say about the Orient, was consequently a racist, an imperialist, and almost totally ethnocentric.(23) According to Helen Carr,

In the language of colonialism, non-Europeans occupy the same symbolic space as women. Both are seen as part of nature, not culture, and with the same ambivalence: either they are ripe for government, passive, child-like, unsophisticated, needing leadership and guidance, described always in terms of lack—no initiative, no intellectual powers, no perseverance; or on the other hand, they are outside society, dangerous, treacherous, emotional, inconstant, wild, threatening, fickle, sexually aberrant, irrational, near animal, lascivious, disruptive, evil,

unpredictable.(24)

نسلی تفاخر اور دوج پن سے متعلق یہ تمام با تیں فیدن کی کتاب بلیک سکن وائٹ ماسکس کے ابتدائیہ میں بھی Foreword to the 1986 اور Foreword to the 2008 edition—Ziauddin Sardar اور Foreword to the 1986 فیل کتھی گئی ہے۔ جوفیدن کی کتاب پران کی تفہیم کہی جاسکتی ہے۔ So the first thing that the black man wants is to say no. No to degradation of man. No to exploitation of man. No to the butchery of what is most human in man:

freedom. And, above all, no to those who attempt to build a definition of him.(25)

When a black man arrives in France it is not only the language that changes him. He is changed also because it is from France that he received his knowledge of Mostesquieu, Rousseau, and Voltaire, but also because France gave him his physicians, his department head, his innumerable little functionaries. At issue is thus not just language but also the civilization of the white man.(26)

This ambivalent identification of the racist world—moving on twoplanes without being in the least embarrassed by it, as Sartre says of the anti-Semitic consciousness—turns on the idea of Man as his alienated image, not Self and Other but the "Other-ness" of the Self inscribed in the perverse palimpsest of colonial identity.(27)

Mankind set free of the trampoline that is the resistance of others, and digging into its own flesh to find a meaning..... The black man wants to be white. The white man slaves to reach a human level.(28)

There is a fact: White men consider themselves superior to black men. There is another fact: Black men want to prove to white men, at all costs, the richness

71

چوں کہ نغیر اپنی اصل میں تخیلی ہے، اس لیے اس میں پچھ بھی فرض کرنے، سنج کرنے، دن کورات دکھانے، واقعیت کو مضحکہ خیز، یا معمولی بات کو انتہائی شدت کا حامل بنا کر پیش کرنے کی گنجائش ہوتی ہے ؛ اور اس سارے عمل میں وہ واقعیت سے وہی فاصلہ اختیار کرتا جاتا ہے، جسے قیقی دنیا میں استعار کار، استعارز دوں سے روارکھتا ہے۔(31)

پریم چند کی کہانی <sup>د</sup> کفن کونسلی تفاخر کے احساس میں پڑھا جائے تو اندازہ ہوتا ہے کہ بید کہانی پسماندہ اور دبے تجلیلوگوں کا بیانیہ ہے۔ اس بیانیہ کی تشکیل کے پس پر دہ سماج کی جو معاشرت نظر آتی ہے اور جس نظام کے اردگر دہم اس کے کر داروں کو دیکھتے میں اس کو صحیح صحیح بیان کیا جائز زمیند ارجہاں اس میں اقتد ار کی تمثیل ہے و ہیں اس کے اوصاف نسلی تفاخر ک نظریات میں نو آباد کا روں کی کہانی ہے۔ گھیہو ، مادھوا ور ٹر ھیا کون لوگ ہیں ؟ اس سوال کا جواب دیا جائز طاقت کا بیانیہ ہمارے سا منے آئے گا۔ اس کہانی ہے۔ پھیلو ، مادھوا ور ٹر ھیا کون لوگ ہیں ؟ اس سوال کا جواب دیا جائز طاقت کا

72

افسانے میں یہ بے صحی کہاں سے آئی؟ یہ دبی بدھیا ہے جوان بے غیرتوں کا دوزخ تجرتی آئی ہے لیکن آئی یہ دونوں برحس بند بیٹھے ہیں؟ سوال ہے آخر کیوں؟ ان کی انسانیت کہاں چلی گئی؟ ان سوالوں کا جواب دینے کی کوشش کی جائے تو کہ سستے ہیں کہ ہماری معاشرت نے جس طرح سے ان کوذات پات کی بنیاد پر احساس دلایا ہے کہ تم تم تر ہو ، زمیندار کے سا منڈ ہیں بیٹھ سکتے بتہ ہاری کوئی حیثیت نہیں ہے۔ در اصل ان سب نے مل کر ان کے اندر کی انسا نیت کو بھی ختم کر دیا اور یہا نہی معنوں میں کم اصل ہو گئے جن معنوں میں ان کو بار بار یا ددایا گیا کہ تم چھوٹی ذات ہے ہو اپنی ہی ہی جنوں میں کم اصل ہو گئے جن معنوں میں ان کو بار بار یا ددا یا گیا کہ تم چھوٹی ذات ہے ہو اپنی ہی ہیوی کی حالت پر ایک انسان یہاں اپنے پیٹے کو ترخیح دے رہا ہے اور کسی انسانی زندگی پر آلوکو ترخیح دے رہا ہے۔ اصل میں ان کی ذات دالے تخاطب نے اور سان کے دویے نے ان کو میر یا دو کر ان ان نی ندگی پر آلوکو ترخیح دے رہا جس کو اپنی ہیوی کی فکر ہونی چا ہیچھی لیکن پر یم چند کے میہ کردار گھیدو اور مادھوآ لولوکھانے میں مگن ہیں۔ گویا انسان ک بھی خال پی انسانی ذمہ داریاں سب آلوکی تمثیل میں بھوک اور پر یہ کی کہانی میں بدل کئیں ہیں کہ ہی ۔ پنی شاخت ، اس کی انسانی ذمہ داریاں سب آلوکی تمثیل میں بھوک اور پر پی کی کی این میں بدل کئیں ہیں ؟ میں دن آرام ۔ مادھوا تا کام چور تھا کہ گھند بھر کام کر تا تو گھند بھر چلم پیتا۔ اس لیے اپنی شاخت ، اس کی انسانی ذمہ داریاں سب آلوکی تمثیل میں بر کام ۔ گیسو ایک دن کام کر تا تو تین مرکز میں مزدوری نہیں ملی تو تھی ۔ گھر میں مشی تھر انان جہ ہوتو ان کے لیے کام کر نے کی قتم تھی۔ جب ایک دودا نے ہوجاتے تو گیسو درختوں پر چڑھا کر کر میں تو ٹر لاتا اور مادھو باز ار میں نیچ آتا اور جب تک پیسے رہتے دونوں اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کےروپے کا پس نوآبا دیاتی مطالعہ

اب ان کو یہاں کام چور کہنا آسان ہے، لیکن جس تہذیب نے ان کو جنم دیا اور ان کی انسانیت کا سودا کرلیا غور سے دیکھیں تو بیو ہی تہذیب ہے جس میں نسلی تفاخر ہی انسان کی سچائی ہے۔ عالی نسب آدمی ہی انسان ہے باقی سب گھیسو اور مادھو ہیں۔ گھیسو اور مادھو کی بیر پہچان ان کی پیدائش سے جڑی ہوئی ہے جس کو اشرافیہ سان نے فروغ دینے میں مدد کی ۔ ان کو ایک خاص طرح کے نظام میں دبایا گیا کچلا گیا اس لیے ان کی اپنی انسانی شناخت بھی ان کے حسب ونسب کی جھینٹ چڑھ گئی۔ اب یہی دیکھیں کہ ان کی زندگی کا سب سے بڑائی کیا ہے، ان کی خوشگواریا دیں کیا ہیں؟ پیٹ بھر کھانا؟ وہ بھون نہیں بھولتا، تب سے اس طرح کا کھانا اور بھر پیٹے نہیں ملا۔ اصلی کھی کی پوریاں، چٹنی، رائنا، تین طرح کے سو کھے ساگ، ایک رس دار ترکاری، دہی بچٹنی مٹھائی۔ اب کیا بتا وک کہ اس بھون میں کننا سواد ملا۔ اصلی کھی کی کو لیاں، ایسا کھایا کہ ہی سے پانی نہ پیا گیا۔ گر پر و سنے والے ہیں گرم گرم اور گول گول گول مہتی کہوں ڈالے دیتے ہیں۔ اسی دریا دی ایک رہی دانے میں ماہ اور ہو

یہی دریا دل تھا کر جو عالی نسب انسان ہے ، اس نے گھیسو اور مادھوکواس بات کا عادی بنادیا ہے کہ بس پیٹ بھر کھا نا ہی سب سے بڑا پچ ہے۔ اس لیے اپنی مرکی ہوئی بیوی کے ماتم میں بھی ہمیں ایک طرح کا دکھا وا نظر آتا ہے۔ اس نظام کا سے کتنا بڑا پچ ہے کہ وہ بدھیا کے گفن دفن کے لیے بھی زمیندار کے پاس جانے کو مجبور ہیں۔ یہاں زمیندار کے احسان کرنے کا رو بیا ور ان کی صورت سے نفرت کی عادت دونوں اصل میں ایک ہی بات ہے کہ زمیندار کا حسب و نسب عالی ہے ۔ اقتد ار کے نشے میں چور زمیندار جہاں ان کو گالی دے کر دور و بے ان کی طرف بھینک دیتا ہے و ہیں گاؤں و الے بھی اس میں تین روپے جوڑ دیتے ہیں۔ اس کل جع رقم کے علاوہ انا ج اور کلڑی سے مدد کرنے و الے کسانوں کا چہرہ بھی ہمیں حکم ہے۔

دراصل پریم چند کا بیافسانہ بڑی خوبصورتی ہے ذات پات کے نظریے میں محکوم طبقے کی انسانیت کو پیش کرتا ہے اور ان سب کے درمیان مادھواور گھیسو کی بے حسی انثرافیہ سماج کی گھن کی انسانی صورت کی علامت محض ہے۔ شاید اس لیے بیہ دونوں کفن کے خرید نے کے بجائے سماج پر بلیغ تبصرہ کرتے ہیں کہ؛

کیسابرارواج ہے کہ جسے جیتے جی تن ڈھا نکنے کوچیتھڑا بھی نہ ملے،اسے مرنے پر نیا کفن چاہیے۔ مادھوکا جواب بھی ملاحظہ سیجیے کہ؛

74

کفن لاش کے ساتھ جل بی تو وہ وہ میں کہیں تو دونوں ایک دوسر ے کے دل کی بات تا ڈر ہے تھے۔ چنا نچہ بہت فطری طور پر وہ شراب خانے میں داخل ہوتے ہیں ؛ ساہو جی ایک یوتل ہمیں بھی دینا۔ دونوں برآ مدے میں بیٹھے تل ہو کی ثیجلی کا ذا کقہ لیتے ہوئے پی رہے تھے۔ دو تین پیک کے بعد سرور آگیا۔ اس حالت میں پھٹی حس جاگ جاتی ہے۔ اب فلسفیا نہ با تیں ہونے لگتی ہیں ؛ کفن جل بی تو جاتا ، ہو کے ساتھ تو نہ جاتا۔ دستور ہے نہیں تو لوگ بانسوں کو ہماروں روپ کے پی رہے تھے۔ دو تین پیک د کچتا ہے پرلوک میں ملتا ہے یا نہیں۔ ہمر پیٹ کھانے کے بعد مادھو بنی ہوئی تو پر جاتا ہے۔ سی اٹھا کر ایک ہے کاری کو دیا۔ جو کھڑا ان کی طرف بھو کی نظروں سے د کچتا ہے پرلوک میں ملتا ہے یا نہیں۔ ہمر پیٹ کھانے کے بعد مادھو بنی ہوئی پر یوں کا تیں اٹھا کر ایک ہے کاری کو دیا۔ جو کھڑا ان کی طرف بھو کی نظروں سے د کچتا ہے پرلوک میں ملتا ہے یا نہیں۔ ہمر پیٹ کھانے نے بعد مادھو بنی ہوئی پر یوں کا تیں اٹھا کر ایک ہے کاری کو دیا۔ جو کھڑا ان کی طرف بھو کی نظروں سے اس بیٹا، وہ بے کنٹھ میں ضرور جائے گی۔ کسی کو سایا نہیں پہلی باراحساس ہوا۔ گیسو کہر رہا ہے کہ نہیں۔ مرتے ماری زندگی کی سب سے بڑی لالسا پوری کرگئی۔ دو بایا ہتھوں ہو ہے گی تو ہوا ہے ہوں ندگی کی سب سے بڑی لالسا پوری کرگئی۔ دو بی کو دونوں ہتوں سے او شی ہیں اور اپنے پاپوں کو دھونے کے لیے گڑھا میں نہا ہی کا ہوں

یہاں کسی بھکاری کودینے کے احساس میں بھی پل بھر کوو ہی زمینداروں کی حاکمیت نظر آتی ہے اور ان کے تبھر ے میں اپنی حالت زار کا میر بچ بھی کہ ان کو کس طرح دبایا گیا ، کچلا گیا اور ان سب کے پس پر دہ ان کے ذات پات کو ہی دخل ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ ہند وساج چار ورن میں تقشیم ہے ؛ برہمن ، چھتر یہ وی بٹید اور شودر۔ ان کو سور ان یعنی اشرافید کہا جا تا ہے اور اس ورن سے الگ ایک ذات ہوتی ہے جس کو اچھوت کہتے ہیں۔ اچھوت اور سودر کو تفیر نظر وں سے دیکھنے کی ایک تاریخ ہے ۔ اس تاریخ میں ان کی معاشرت ایک طرح کی پابندی میں فید نظر آتی ہے کہ ان کو تما میادی حقوق کے علاوہ تعلیم ہے ۔ اس تاریخ میں ان کی معاشرت ایک طرح کی پابندی میں فید نظر آتی ہے کہ ان کو تمام بنیادی حقوق کے علاوہ تعلیم جیسی چیز وں سے بھی محروم رکھا جاتا تھا۔ اس لیے ان کی آوازیں اد بی اسالیب میں بہت زیادہ جگہ ہیں بنا پائیں ۔ حالال کہ نی تفاخر کے احساس میں ان کا بیا نہ پنی کہیں موجود تھا۔ اس سلسلے میں ان تمام افسانوں کا ذکر بیہاں کیا جاست تو ہندوستانی معاشرت کی پول کھتی نظر آتی ہے۔ اس ایک اور پی اسالیب میں بہت زیادہ جگہ ہیں بنا پائیں ۔ حالال

افسانہ نگار کے استخلیقی عجز میں کچھ دریر کے لیے ہمارے سامنے وہ بیانیہ روشن ہوجا تا ہے جس میں اقتدار کی نمائندگ کرنے والے کردارا دب میں زیادہ نمایاں تھے لیکن کالو بھنگی کی ذات ،اس کا حسب ونسب اور اس کی طرز معاشرت میں یہ بات زیادہ نظر آتی ہے کہ انسان کی شناخت سے معاملہ کرنا بھی ادب کے لیے آسان نہیں ہوتا۔ آخر رادی یہ کیوں سوچتا ہے کہ کالو بھنگی کے متعلق لکھا ہی کیا جاسکتا ہے؟ اس سوال کے جواب میں ہی ہماری معاشرت کی نسلی تمدن کا بیانیہ صیقل ہونے لگتا ہے۔

پھر نہ جانے کیابات ہے۔ ہرافسانے کے شروع میں میرے ذہن میں کالو بھنگی آن کھڑ ہوتا ہے اور مجھ سے مسکرا کے پوچھتا ہے۔ چھوٹے صاحب مجھ پر کہانی نہیں لکھو گے؟ کتنے سال ہو گئے ،تہھیں لکھتے ہوئے؟ (37)

کالو بھنگی کی زبان سے اس صاحب والے تخاطب میں زبان پر نور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ بیا فسانہ بھی اس بر ٹش انڈیا کی یادگار ہے جس میں ایک ہندوستانی بھی اپنے نسلی امتیاز کی وجہ سے اپنے ہی لوگوں کے لیے صاحب ہو گیا تھا۔ کالو بھنگی چاہتا تو اپنے صاحب کو مالک بھی کہہ سکتا تھا کمین نو آباد کا روں کی پھیلی ہوئی دنیا اور اس کے اقتد ارنے کالو بھنگی جیسے کر دار کی بھی زبان کو متاثر کیا اور اس کو سکتا تھا کمین نو آباد کا روں کی پھیلی ہوئی دنیا اور اس کے اقتد ارنے کالو بھنگی جیسے کر دار کی بھی زبان کو متاثر کیا اور اس کو سکتا تھا کمین نو آباد کا روں کی پھیلی ہوئی دنیا اور اس کے اقتد ارنے کالو بھنگی جیسے کر دار کی میں زبان کو متاثر کیا اور اس کو بر کا نمائندہ بنا دیا جو کسی بھی طور پر ہند وستانی تہذیب و ثقافت نہیں تھی ۔ کر شن چند ر کے فن کی بیہ بڑی خوبی ہے کہ وہ کسی کر دار کے طرز تکلم میں ہند وستانی سماج کے اس روپ کو بھی نمایاں کر دیتے ہیں ، جن میں تہذیب و ثقافت کا گھال میل ہے اور اس کی دنیا صرف اس کی دنیا نہیں ہے ۔ اس لیے اس کا مالک اس کے لیے صاحب بھی ہے ۔ اس دور کے افسانوں میں زبان کی اس صورت حال کو بنیا دبنا کر ہم بڑی آسانی نے نسلی تفاخر کے اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کےروپے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

خالص ہندوستانی احساس میں بھی برٹش انڈیا کے متعلقات کونشان ز دکر سکتے ہیں۔ اس افسانے کی ایک اور بڑی خوبی ہیہ ہے کہ کا لو بھنگی جیسے کر دارکواپنے صاحب سے توقع ہے کہ وہ اس کی کہانی لکھیں گ ۔ یعنی کا لو بھنگی کی بھی کہانی ہو سکتی ہے اور اس کا احساس خود کا لو بھنگی کو ہے۔ یہاں پڑھ ہر کر خور کیا جائے توجس سان میں نسلی امتیاز ات کی طویل تاریخ موجود ہو وہاں کسی کا لو بھنگی کا یہ سو چنا کہ اس کی کہانی ککھی جا سمتی ہے، اپنے آپ میں ایک اہم سوال ہے۔ اصل میں خور کرنے والی بات ہیہ ہے کہ جس انسان کی پہچان ، ہی مشکوک ہو، وہ کہا اس کہ وار ای جھی ہو ، ہند وستانی سان میں اس کے اس احساس کو کو گی نام دینا بہت مشکل ہے۔ کرشن چندر نے اپنے اس کر دار کے بہا نے اس کی ناراضگی کو موضوع نہیں بنایا بلکہ وہ اکثر مسکر اکر اپنے صاحب سے کہتا ہے کہ 'چھوٹے صاحب! محمد پر کہانی نہیں لکھو گے؟

اس کی مسکرا ہٹ میں شایدا یک طنز بھی ہےاوراس ذات پات والے سماج سے شکایت بھی کہ اس کی کہانی کیوں نہیں؟ کالو بھنگی یہیں نہیں رکتا بلکہ وہ راوی سے سیبھی پوچھتا ہے کہ <sup>ر</sup>کتنی کہانیاں لکھیں تم نے؟ اور پھراپنی شناخت پراصرار کرتے ہوئے بڑی معصومیت سے کہتا ہے؛

یہاں کالو بھنگی کتنی صفائی سے کہتا نظر آتا ہے کہ وہ اس کا پرانا حلال خور ہے۔ وہ بینہیں کہتا کہ میں بھی انسان ہوں ۔کہانیوں پر میرا بھی حق ہے، دراصل اس کی اس معصومیت میں ہی ہندوستانی ساج کے ذات پات اور ورن پرایک گہر اطنز ہے۔حالاں کہ اس کی ساری دلچیسی بیر جاننے میں ہے کہ اس کو بیہ بتایا جائے کہ اس میں کمی کیا ہے۔ جس ساج نے اس کو حلال خور کی صف میں کھڑ اکر کے ایک ایسانام دیا ہے جو ناپاک ہے، مکر وہ ہے اور اس کی مہذب سوسائٹی میں کوئی جگہ نہیں ہے۔

آج تک کالو بھنگی اپنی پرانی حجاڑ ولیے، اپنے بڑے بڑے ننگے گھٹنے لیے،

اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کے رویے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

اپنے بیٹے پرانے کھر درے اور بدصورت پاؤں لیے ،اپنی سوکھی ٹانگوں پر ابھری دریدیں لیے ،اپنے کولہوں کی ابھری ابھری ہڈیاں لیے اپنے بھوکے پیٹ اوراس کی خشک جلدکی سیاہ سلوٹیں لیے، اپنے مرجعائے ہوئے سینے پر گرد آلو دبالوں کی جماڑیاں لیے اپنے سکڑے سکڑے ہونٹوں، بھیلے بھیلے نتھنوں، جھریوں والے گالوں اوراپنی آنکھوں کے نیم تاریک گڑھوں کے اوپر نتگی چندیا ابھارے میرے ذہن کے کونے میں کھڑا ہے۔(39)

راوی کے ذہن کا کونہ اس ساج کا حاشیہ ہے جس میں انسان اچھوت ہوجا تا ہے اور رادی کی طرف کھڑا انسان عالی نسب ، کیوں کہ قلم اس کے ہاتھ میں ہے،اقتدار پراس کا قبضہ ہے اور یہی سچائی پھیل کر ہندوستا نیوں کو کالے نیٹو میں بدل دیت ہے جبکہ انگریزوں کو کالوبھنگی کے صاحب والے منصب پر بٹھا دیتی ہے۔

یہاں کالو بھتگی کی جس جسمانی ساخت اور حلیے کو بیان کیا گیا ہے، حالاں کہ وہ ایک اچھوت قوم سے مخصوص ہے، کیکن دراصل بیان تمام ہندوستانیوں کی تمثیل ہے جن کوانگریز دوئم در جے کا شہری مانتے تصاور کالے نیٹو کہتے تھے۔ اس طرح دیکھیے توانگریزوں کے سامنے سارے ہندوستانی کالو بھنگی ہی تو ہیں۔ اس طور پر اس افسانے کو اس کے لغوی معنی سے الگ کرکے پڑھا جائے تو Racism کے تناظرات روش ہوجاتے ہیں۔ گویا کالو بھنگی ہندوستانیوں کا استعارہ ہے اور راوی نوآباد کاروں کا نمائندہ ، اس لیے اب اس کے تمام اعمال وافعال

بدلے بد لے نظراتے ہیں،مثلاً؛

بڑھاپے اور موت تک ۔ اس نے ہر اجنبی کو اس گھر کے دروازے کے اندر جھانگتے دیکھا ہے۔ اور اسے اندر آتے ہوئے دیکھ کر اس کے لیے راستہ صاف کر دیا ہے۔ وہ خود پرے ہٹ گیا ہے۔ ایک بھنگی کی طرح الگ ہٹ کے کھڑ اہو گیا ہے۔ جتی کہ داستان شروع ہو کرختم بھی ہوگئی ہے۔ حتیٰ کہ کر داراور تماشائی دونوں رخصت ہو گئے ہیں۔ لیکن کا لو بھنگی اس کے بعد بھی و ہیں کھڑ ا ہے۔ اب صرف ایک قدم اس نے اور آگے بڑھا لیا۔ اور ذہن کے مرکز میں آگیا ہے۔ (40)

ذہن کے مرکز میں آنا دراصل حاشے کا مرکز میں چلے آنا اورکہیں نہ کہیں بیاس بات کی طرف بھی اشارہ ہے کہا قتد ارکے معنی ومطالب بد لتے ہیں،اوراسی تبدیلی میں ایک دن وہ بھی آتا ہے جب کا لوبھنگی کواس کی کہانی مل جاتی ہے کہ؛ اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کے رویے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

اب اس کہانی میں اس کی پیچان کے متعلقات برغور تیجیے تو کہیں کوئی تبدیلی نہیں ہوئی ہے البیتہ اس کی پیدائشی شناخت کو بھی ہیانیہ میں جوڑ دیا گیا۔ یوں کالے نیٹو ہندوستانیوں کی شناخت میں بھی کیابدلا ہے، ہاں کچھلوگوں کے منصب ضرور بدل گئے ہیں۔حالاں کہ بیجائی آج بھی وہی ہے کہ کالوبھنگی کوانسانوں کی د نیامیں جانوروں انس ہے کہ؛ جنگل میں راستہ میں وہ انھیں پالکل کھلا چھوڑ دیتا تھا،کیکن پھربھی گائے اور بکری دونوں اس کے ساتھ قدم سے قدم ملائے چلے آتے تھے۔ گویا تین دوست سیر کرنے کے لیے نکلے ہیں۔داستہ میں گائے نے سبز گھاس دیکھ کے منچہ ماراتو بکری بھی جھاڑی سے پیتاں کھانے لگتی اور کالو بھنگی ہے کہ منبھلوے تو ڑتو ڑ کے کھار ہاہے اوران سے بھی برابر باتیں کیے جار ہاہے۔اور وہ دونوں جانور بھی تبھی غزّ انبھی کان پھڑا پھڑا کرتبھی یاؤں ہلاکر ببھی دم دیا کر ،تبھی ناچ کر کبھی گاکر، ہرطرح سے اس کی گفتگو میں ضرور شریک ہور ہے ہیں۔این سمجھ میں تو کچھ بیں آتا تھا کہ بہلوگ کیایا تیں کرتے تھے۔ پھر چند کھوں کے بعد کالو بھنگی آ گے چلنے لگتا تو گائے بھی چرنا چھوڑ دیتی اور بکری بھی جھاڑی سے برے ہٹ جاتی اور کالوبھنگی کے ساتھ ساتھ چلنے گتی۔ آگے کہیں چھوٹی سی ندی آتی یا كوئى ننھا ننھا ساچشمەتو كالوبھنگى وہيں بيٹھ جاتا بلكہ ليٹ كروہيں چشمے كى سطح ے اپنے ہونٹ ملادیتا اور جانوروں کی طرح پانی پینے لگتا۔اوراسی طرح وہ ددنوں جانور بھی یانی پینے لگتے۔ کیونکہ بیجارے انسان تونہیں تھے کہ اوک سے بی سکتے۔اس کے بعد اگر کالو بھنگی سبزے پر لیٹ جاتا تو بکری بھی اس کی ٹانگوں کے پاس اپنی ٹانگیں سکیڑ کے دعا سّہ انداز میں بیٹھ جاتی اور گائے تو اس

اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کے روپے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

انداز کے قریب ہوبیٹھتی کہ مجھے ایسا معلوم ہوتا کہ وہ کالو بھنگی کی بیوی ہے او رابھی ابھی کھانا پکا کے فارغ ہوئی ہے۔اس کی ہر نگاہ میں اور چہرے کے ہر اتار چڑھاؤ میں اک سکون آمیز گرمستی انداز جھلکنے لگتا اور جب وہ جگالی کرنے لگتی تو مجھے معلوم ہوتا گویا کوئی بڑی سگھڑ ہیوی کروشیا لیے سوزن کاری میں مصروف ہے اور کالو بھنگی کے لیے سوئیٹرین رہی ہے۔(42)

راوی نے کالو بھنگی کی جود نیا یہاں بیان کی ہے وہ اصل میں صرف اس کی دنیا نہیں ہے بلکہ نوآباد کاروں اور گور ۔ انگریز کی دنیا میں ہندوستانیوں کی دنیا بھی ہے۔ اس کو اس طرح سمجھ سکتے ہیں کہ عام ہندوستانی انگریزوں سے ل جل نہیں سکتے تھے، ان سے ساتھ اٹھ بیٹھ نہیں سکتے تھے۔ گویا ان کی اپنی محد ودد نیاتھی جو محکوموں کی دنیا ہوتی ہے۔ اس بیانیہ کا توجہ طلب پہلو یہ بھی ہے کہ اس میں کالو بھنگی کی زندگی اپنی پہچان کے حوالے سے تبدیل نہیں ہوتی ، سیٹھ کے اس طرح ہے کہ ہندوستانی بھی برلٹن انڈیا میں ایک خاص پہچان میں مقید تھے۔ اب ان ہندوستانی انگریزوں سے واپ اس کی اس

> توبیہ چاہتا ہے کہ کوئی تیرے ہونٹوں میں رس ڈال دے، انھیں گویائی بخش دے۔ تیری آنکھوں میں چمک پیدا کردے۔ تیرے گالوں میں لہو کجردے۔ تیری چندیا کو گھنے بالوں کی زلفیں عطا کردے۔ کچھے اک مصفا لباس دے دے۔ تیرے اردگرد ایک چھوٹی سی چار دیواری کھڑی کردے۔ حسین مصفا پاکیزہ۔ اس میں تیری بیوی راج کرے۔ تیرے نچے قیقصے لگاتے کچریں۔ (43)

یہاں جوراوی کے بیانیہ میں کوئی ہےاس کی اصل تک پہنچنا آسان نہیں ہے۔لیکن راوی اس کی شناخت کومکن بنانے کی کوشش کرتا ہے کہ '

> اس کے لئے افسانہ نگار اور اس کا پڑھنے والا اور ڈاکٹر اور کمپونڈ راور بختیار اور گاؤں کے پٹواری اور نمبر دار اور بنئے اور دوکا ندار اور حکام اور سیاست داں اور مزدور اور کھیتوں میں کام کرنے والے کسان پڑ شخص کی لاکھوں کروڑ وں اربوں آ دمیوں کی اکٹھی مدد چاہئے ۔(44) اور پھر پی بھی کہتے ہیں کہ؛

## اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کےرویے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

یہاں افسانہ نگار نے مساوات کی بات کی ہے جوا یک خوبصورت خیال محض ہے سچائی آج بھی وہی ہے کہ حلال خور حلال خورہی ہے اور ہندوستانی کالے نیٹو۔

چوتھی کا جوڑ اعصمت چغتائی کامشہورا فسانہ ہے۔اس فسانے کا موضوع یوں تو انسان کی بے بسی ، مفلسی اور اس کی مجبور ی ہے،لیکن اس میں معاشرت کی وہ تصویر بھی جس کو، ہم نسلی تفاخر کے تحت رکھ کر پڑھ سکتے ہیں۔ا فسانے کی کر دارا یک بیوہ عورت ہے جس کی دو بیٹیاں ہیں ۔ یہ بیوہ عورت کپڑے سینے پرونے کا کام کرتی ہے اور یہی اس کا ذریعہ معاش ہے۔عصمت نے اس بیوہ عورت کی بیٹیوں کی زندگی میں جھانگتے ہوئے لکھا کہ ؟

> ٹاٹ کے پردے کے بیچھےایک کی جوانی آخری سسکیاں لےرہی ہےاورایک نئی جوانی سانب کے پھن کی طرح اٹھر ہی ہے۔(46)

جس کوہم اب تک ایک لڑکی کا خواب سمجھر ہے تھے وہ دراصل اس معاشرت کی پیدا کی ہوئی ایک صورت حال ہے۔اس لیے یہاں روٹی کپڑ بے سے سوال میں بیوہ ماں کے بوجھ کو کم کرنے کے لیےایک انسان کا اپنے ہی وجود سے انکاری ہونا ہمیں سوچنے پر مجبور کرتا ہے کہ عورت دوج پن کے دکھ میں نسلی تفاخر والے اس سماح میں ذات پات سے کہیں زیادہ اردوا نسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کے روپے کا پس نوآبا دیاتی مطالعہ

اینے وجود کے لیےلڑ رہی ہےاوراینے ہی وجود کی متلاثق بھی ہے، یعنی اس کی اصل پیچان اس سے چھین لی گئی ہےاوراس ساج نے اس کو پڑھنے لکھنے کی آزادی نہیں دی۔ اس طرح ایک بنے بنائے سانچے میں اس کی زندگی کاعذاب ہی سب یچھ ہے۔ شایداس لیے بھی اس میں طنز بیہ بیانیہ فطری طور پر درآیا ہے کہ؛ میراجی جاپا کہاس کا منہ نوچ لوں ، کمپنے مٹی کے تو دے یہ سوئٹران پاتھوں نے بنے ہیں جو جیتے جاگتے غلام ہیں،اس کے ایک ایک پھندے میں کسی نصیبوں جلی کی گردنیں پینسی ہوئی ہیں ، بیران ہاتھوں کا بنا ہوا ہے جو نتھے پنگورے جھلانے کے لئے بنائے گئے ہیں۔ان کو تھام لو، گد ھے کہیں کے.....انھیں پیانوں پر قص کرنانہیں سکھایا گیا،انھیں پھولوں سےکھیلنانہیں نصیب ہوامگر بیہ ہاتھ تمہارےجسم پر چربی چڑھانے کے لیے صبح سے شام تک سلائی کرتے ہیں ،صابون اورسوڈ بے میں ڈبکیاں لگاتے ہیں، چو کیج کی آپنچ سہتے ہیں جمھاری غلاظتیں دھوتے ہیں تا کہتم اجلے، چٹے بگا بھگتی کا ڈھونگ رجائے رہو، محنت نے ان میں زخم ڈال دیے ہیں،ان میں کبھی چوڑیاں نہیں کھنکتی ہیں۔(50) اس طرح بیہ یوراا فسانہ ہی عورت کی ذات اوراس کے وجود کا بیانیہ ہے جس میں مرداوراس کا ساج ایک عالی نسب پیچان ر کھنےوالا اور اہل اقتدار ہے۔ اسی ذیل میں را جندر سنگھ ہیدی کےافسانہ وہ بڑھا کا مطالعہ کریں تونسلی تفاخر کی معاشرت کا تانیثی بیانیہ توجہ طلب ہے کہ اس افسانے میں عورت کواس کی معاشرت اور اس کے ہندوستانی ہونے کی سزا دی جاتی ہے، مثلاً افسانے کا بہ حصہ ملاحظہ کر س؛

میرے گھر میں اور کوئی بھی تو نہ تھا۔ بی اے پاس کر چکی تھی اور پا پا کہتے تھے کہ آگ پڑھائی سے کوئی فائدہ نہیں ، ہاں اگر کسی لڑکی کو پروفیشن میں جانا ہوتو ٹھیک ہے لیکن اگر ہندوستانی لڑکی کی شادی ہی اس کا پروفیشن ہے تو پھر آگ پڑھنے سے کیافائدہ۔(51)

جب افسانے میں اس قشم کے خیالات نظر آتے ہیں تونسلی امتیاز کے وہ پہلو بھی بامعنی ہوجاتے ہیں جن میں عورت بھی ایک ذات اور حسب ونسب کی ہوجاتی ہے۔ یہاں بیانیہ کے لب ولہجہ پر ہی غور کریں تو اندازہ ہوتا ہے کہ ایک بی اے پاس لڑکی کی بھی وہی دنیا ہے جوایک عام لڑکی کی ہوتی ہے۔ یہاں پر وفیشن کی بات بھی کی گئی ہے لیکن الحکے ہی جسلے میں اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کےروپے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

اس کی ففی کرتے ہوئے میہ بتادیا گیا ہے کہ ہندوستانی لڑکی کے لیے پروفیشن کا مطلب ہے شادی۔ بیافسا نہ اس اعتبار سے بھی دلچیپ ہے کہ اس میں ایک بڈ ھے کا کر دار ہے جوا یک جوان لڑکی کے سامنے نسلی تناظرات کے کم ومیش تما م پہلو پر بات کرتا ہے، مثلاً وہ کہتا ہے؛

> ..... میں اس خوبصورتی کی بات نہیں کرتا۔ وہ بولا جسے عام آ دمی خوبصورتی کہتے ہیں مثلاً وہ گورےرنگ کواچھا شبچھتے ہیں۔ مجھے جھر جھری سی آئی۔ آپ دیکھ ہی رہے ہیں میرارنگ کوئی اتنا گورا بھی نہیں سانولابھی نہیں بس بیچ کا ہے۔ میں نے تو میں تو شر ما گئی۔ آپ؟ میں نے کہا اور پھر آگے پیچھےد کیھنے لگی کہ کوئی دیکھ تونہیں رہا؟ بس دندناتی ہوئی آئی اور یوں پاس سے گزرگئی کہ اس کے اور کار کے درمیان بس اپنچ بھر کا فاصلہ رہ گیالیکن وہ بڈھادنیا کی ہر چنز سے بےخبرتھا۔مرنا تو آخر ہرایک کو ہے لیکن وہ اس وقت کی بے کاراور فضول موت سے بھی بے خبر تھا۔ جانے کن دنیا ؤں میں کھویا ہوا تھاوہ ؟ دونتین گھا ٹیراما لوگ وہاں سے گز رے۔ وہ کسی نو کری بگار کے بارے میں جھگڑا کرتے جارے تھے۔ان کا شور جوالیٹر کی گھنٹیوں میں گم ہو گیا۔ دائیں طرف کے مکان کی ہاکنی پرایک دیلی سی عورت اپنے ہالوں میں کنگھی کرتی ہوئی آئی اورایک بڑا سا گچھا بالوں کا کنگھی میں سے نکال کر پنچ چینگتی ہوئی واپس اندر چلی گئی۔ کسی نے خیال بھی نہ کیا کہ سڑک کے کنارے میرے اور اس بوڑھے کے درمیان کیا معاملہ چل رہاہے۔شایداس لئے کہ لوگ اسے میر اکوئی براسمجصته بتصح بورها كہتا رہا تمہارا بد سنولایا ہوا، کندنی رنگ، بد کٹھا ہوا بدن ہمارے ملک میں ہرلڑ کی کا ہونا جا ہے اور پھر یکا یک بولاتہ ہاری شادی تونہیں ہوئی ؟ نہیں۔ میں نے جواب دیا۔ کرنا بھی تو کسی گبر وجوان سے۔ 3. اب خون میرے چہرے تک ابل ابل کرآنے لگا تھا۔ آپ سوچئے آنا جاہے تھانہیں؟(52)

83

اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کے روپے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

یہاں افسانے میں ایک لڑکی اور بڑھے کے مکالے میں بیدی نے ہندوستانی سماج کے اس پہلوکونمایاں کر دیا ہے جس میں لڑکی ہونے کا مطلب کیا ہوتا ہے اور اس کو شادی کس طرح کے لڑکے سے کرنا چا ہے۔ افسانے میں بہت مخصوص انداز میں Racism کے متعلقات اس بات کا پیانہ بن گئے ہیں کہ ہندوستان کی ہرلڑکی کو ایسا ہی ہونا چا ہے اور اس کو کس گہرو جوان سے ہی شادی کرنی چا ہے۔ در اصل نسلی نفا خرکا احساس ہماری معا شرت کی اجتماعیت کا حصہ ہے جو اس کے الشعور میں پنہاں ہے اور وہ موقع محل دیکھ کر اظہار کے پیرایے تلاش کر لیتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دولڑ کی بڑھے کی ان با تو ں کا مطلب سمجھنا چا ہتی ہے تو اس کو جواب نہیں ملتا ، الٹے وہ اپنے سراپا کا جائزہ لیتی ہے اور اس طرح کا بیا نیہ ہمارے سا صنے آتا ہے ؟

> اسے حق کیا تھا کہ ایک لڑکی کو سڑک کے کنارے کھڑی کر لے اور ایسی با تیں کرے ایک عزت والی لڑکی سے۔ ایسی با تیں کرنے کی اسے ہمت کیسے ہوئی ؟ آخر کیا تھا مجھ میں؟ بیسب اس نے مجھ سے ہی کیوں کہا؟ بے عزتی کے احساس سے میرکی آنکھوں میں آنسوا مڈ آئے میں کیا ایک اچھے گھرکی لڑکی دکھا نُہیں دیتی ؟ میں نے لباس بھی ایسانہیں پہنا جو بازار کی قشم کا ہوتی سے البتہ فٹ تھی، جیسی عام لڑکیوں کی ہوتی ہے اور پنچ شلوار۔ کیوں سے ایسا کیوں

> > يوا؟(53)

اب یہاں اچھے گھر کی لڑ کی سے جو مراد ہے اس کی تہہ میں ہی نسلی تفاخرا ور حسب ونسب کی تاریخ پوشیدہ ہے۔ اس کے بعد یدا فساندا یک لڑ کی کی نفسیات کی داستان بن جاتا ہے اور آخر میں وہی بڑ ھا اس کو ایک نئے باپ کی صورت میں ملتا ہے جس کوفکشن کے نقطہ نظر سے دیکھیں تو یدا فسانہ بہت کا میاب معلوم ہوتا ہے ، لیکن معا شرت کی سائیکی کے لحاظ سے دیکھیں تو پھر پدری ثقافت کے ہاتھوں یہاں ایک لڑ کی ہندوستانی عورت ہی بنائی جاتی ہے اور سے ہندوستانی ہونا ہی انگر یزوں کی نظر سے نیڈ ہونا ہے۔

☆☆☆

اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کےروپے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

حواشى

15.Post-Colionial Studies The Key Concepts, Ashcroft,P:181 16.Post-Colionial Studies The Key Concepts, Ashcroft,P:181 17.Post-Colionial Studies The Key Concepts, Ashcroft,P:181 18.Post-Colionial Studies The Key Concepts, Ashcroft,P:155 157 مرعباس نیر،، ص157 161-162 مرعباس نیر،، ص161-162 180: ایضاً مص

.23 ايضاً، ص:188-180

## اردوافسانے میں نسلی تفاخر (Racism) کے روپے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

24. Orientalism, Edward W. Said, P:204

25. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:135

26.Black skin white mask, Fanon, P:15

27.Black skin white mask, Fanon,P:16

28.Bhabha in black skin, white mask,P:28

29.Black skin white mask, Fanon, P:3

30.Black skin white mask, Fanon, P:3

31. پس نوآبادیاتی اردوفکشن جادوئی حقیقت نگاری اور ُغیر 'کے تصور کی روشنی میں ، ناصر عباس نیرص 61 .33 پريم چند کے نمائندہ افسانے، پروفيسر قمرر ئيس ،ص:225 .34 ايضاً م 226 .35 ايضاً من: 229 .36 الضاً من 232 .37 كرش چندر كے نمائندہ افسانے، كرش چندر، ص:33 .38 ايضاً من: 34 .39 ايضاً ص:36 .40 ايضاً من: 37 .41 ايضاً من 38 .42 ايضاً من: 38 .43 ايضاً من 38 .44 ايضاً من: 39 .45الضاً،ص:39 .46 كليات عصمت چنتائي ،عصمت چنتائي ،ص:223 .47 ايضاً، ص:24 .48 ايضاً م 25 .49الضاً،ص:25

.50 ایضاً،ص:26 .51 وہ بڈھا،را جندر سنگھ ہیدی ہص:63 .52 ایضاً،ص:68 .53 ایضاً،ص:69

بغیرزبان کے ساج کا تصور نہیں کیا جا سکتا اور زبان ساج کی روح کی تر جمان نظر آتی ہے۔ سی بھی ساج کی مخصوص شناخت زبان کے ان نشانات میں پوشیدہ ہوتی ہے جو اس ساج کی خصوصیت پر دال ہیں اور جنھیں اس ساج کی نقافت کا حصہ کہا جا سکتا ہے۔ ہندوستان کی ثقافت میں جو بوقلمونی ہے وہ یہاں کی زبان میں دیکھی جا سکتی ہے۔ اس کے باوجود کثر ت میں وحدت کی خصوصیت کے ساتھ تہذیبی تاریخ میں نہنڈ کی خاص شناخت ہے۔ تہذیب وثقافت کی داستانوں کی روح تک پہنچنے کا ذریعہ دیگر چیز وں کے علاوہ زبان اور اس کا خصوص کچر بھی ہوتا ہے، بلکہ یوں کہا جائز دادہ مناسب معلوم ہوگا کہ ہندوستانی ثقافت کی روح تیاں کی ذبان کی خصوص کچر بھی ہوتا ہے، بلکہ یوں کہا جائز دادہ مناسب معلوم ہوگا ہوں روں ہے کہ اور جی پہاں کی زبانوں میں محفوظ ہے۔ سی ثقافت کو بیچھنے کے لیے وہاں کے لوگوں کی زبان کو سمجھنا خروری ہے کہ زبان میں ان کی تہذیب و رتفافت کی روح سی محفوظ ہے۔ سی ثقافت کو محصل کی دوستانی ور بان کو ہوتی ہوں ہوں ہوں کی تی دوستانی رہاں کی زبانوں میں محفوظ ہے۔ سی ثقافت کو محصل کے دوس کہا جائز دوں کی داستانوں کی دوست کو سی معلوم ہوگا

> Language is a fundamental site of struggle for post-colonial discourse because the colonial process itself begins in language.(1)

> The emphasis on the use of language as the key to understanding Indians, hence being able to control them.(2)

ان باتوں کو حوالے میں رکھیں تو یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ یہاں زبان صرف زبان نہیں ہے بلکہ زبان کے جملہ قواعد میں پس نوآبا دیاتی مباحث کے نشان کو ڈی کو ڈکر کے اس کے تسلط کو قائم کیا جاتا ہے۔ گویا اس میں زبان کو بنیا دی اہمیت حاصل ہے۔ زبان کا ڈسکورس پس نوآبا دیاتی مطالعات میں یوں بھی اہم ہے کہ مقامی آبا دی کی جوشنا خت نوآبا دکار تشکیل کرتا ہے اس کی توسیع اور اسے حقیقی جامہ پہنا نے میں زبان کا ہی سہارالیتا ہے۔ وہ زبان کے اس اہم رول سے واقف ہوتا ہے لہذا اس کا استعال بخو بی کرتا ہے۔

اس طرح پس نوآبادیاتی ڈسکورس میں زبان کے مباحث کلیدی حیثیت رکھتے ہیں۔حالاں کہ ردنوآبادیات کے بیانے ' مرکز کی زبان میں تشکیل دیے جاسکتے ہیں یانہیں اس بات کو لے کر کٹی طرح کے مباحث سامنے آتے ہیں۔اس کے علاوہ نوآبادیاتی ہندوستان میں زبان وادب کے فروغ کے لیے قائم کیے گئے اداروں کا پس نوآبادیاتی مطالعہ کیا جائے گااور اس کے پس پشت نوآبادیاتی ڈسکورس کو شیچھنے کی کوشش کی جائے گی۔

ہم جانتے ہیں کہ ہندوستان زبانوں کا ملک ہے، اس لیے تہذیب وثقافت کے رنگ زبانوں میں بہت نمایاں نظر آتے ہیں۔جگہ کی تبدیلی کے ساتھ ہی بھاشا کا رنگ بدلتا جاتا ہے۔ یہاں کی مختلف بولیاں اور زبان ہندوستان کی خاص پیچان ہیں کہ 'کثرت میں وحدت' کی ایسی مثال ہر ملک کی مٹی میں نہیں ہوتیں۔زبان یہاں کی ثقافت میں ایک اہم حصہ ہے یہی وجہ ہے کہ قدیم متون میں لسانی فلسفے پر بھی مباحث مل جاتے ہیں۔اس کے علاوہ یہاں قدیم متون کی شرح کھنے کی روایت بھی کافی پرانی ہے؛

ہندوستانی فکر وفلسفے میں زبان کی نوعیت و ماہیت اور معنی کے مسئلے پر توجہ کی

روايت نہايت قديم ہے۔(3)

چونکہ ہندوستان میں مختلف زبانوں میں قدیم اورزبانوں کی ماں سنسکرت کوکہاجا تا ہے اس لیے بیتما مقدیم متون سنسکرت، پالی، ما گدھی، اردود غیرہ میں ملتے ہیں۔ ایک طرح سے ایک خاص دقت کے لسانی اشار سے سنسکرت میں ملتے ہیں اور اس میں ہندوستانی کلچر کی تاریخ کا سراغ بھی ملتا ہے۔ امیر خسر و نے اپنی ایک نظم میں اس حوالے سے مختلف زبانوں کے ساتھ سنسکرت کے بارے میں بھی اظہار کیا ہے، اور اس کوفارسی کے برابر قرار دیا ہے۔ ان کی نظم خوبی زبان ہند ملاحظہ کریں:

غلط کردم از دانش زنی دم نەلفظ مديست ازيارسى كم بجزتازي كيهمير مرزيانست

اس نظم میں بنیادی طور پرانہوں نے ہندی یعنی سنسکرت زبان کوئسی بھی طرح سے فارسی سے کم قرار نہیں دیا ہے اور کہا ہے کہ عربی کےعلاوہ اس کو تمام زبانوں پر فضیلت حاصل ہے۔ غور کرنے والی بات بیر ہے کہ خسرونے دنیا کی بڑی زبانوں کے ساتھ سنسکرت کا ذکر کیا ہے، اور چونکہ سنسکرت زبان ایک خاص طبقہ ہی بولتا تھا تو بیشلیم شدہ بات ہے کہ دوسری ز یا نیں بھی موجود تھیں ،لیکن تمام تاریخ وتہذیب کا بیانیہ صرف سنسکرت زبان میں ہی کیوں ملتا ہے؟ کیا کسی اور زبان میں بهصلاحيت نیقمی کهاس میں کسی طرح کاادت تخلیق کیاجاتا؟ ہمارے کچراور مذہب کا تمام تربیانیہ/انہاں سنسکرت زبان میں موجود ہوناسنسکرت زبان کواقتداری حیثیت کی تمثال میں پیش کرتا ہے۔ مانا کہ یہ سب سے قدیم اور باقی ساری زبانوں کی ماں تھی لیکن اس سے یہ کہاں طے ہوجا تا ہے کہ سب کچھا تی ایک زبان میں ککھا جائے ؟ صاف ظاہر ہے کہ سنسکرت کو بقیہ زبانوں پر برتر ی حاصل تھی۔شایداسی لیے ہندوستانی ادبیات میں سنسکرت کوفوقیت حاصل رہی ہے۔ بہت ممکن ہے کہ لسانی استعاریت کے باعث علاقائی زبانوں کی شعریات اوراد بی رویوں کو دبایا گیا ہو،نظرا نداز کیا گیا ہو یا ان کواس حد تک ترقی نہ کرنے دیا گیا ہو کہ وہ سنسکرت کے برابر کھڑی ہو سکیں؟ یعنی سنسکرت نے دوسری زبانوں کے ساتھ نیمز /'دوجے ین' (The Other ) کاسلوک روارکھا؟ یہ غیرز مانیں کس قدرتر قی یافتہ ثابت ہوئیں ،اس کااندازہ لگانا معاصر منظرنام میں اتنامشکل نہیں۔خود خسر وکا کلام بعد کے زمانوں میں بطور مثال پیش کیا جاسکتا ہے۔لیکن قدیم روایات وشعریات پینسکرت زبان جس قدر قابض نظراً تی ہے اس سے یہ خد شہ ضرور جنم لیتا ہے کہ آیا قدیم ہند دستان میں سنسکرت لسانی استعاریت کانمونہ تھی ؟ نوآبادکاروں نے اس سچائی سے کافی فائد ہ اٹھایا ہوگا، جس کانمونہ نوآبادیاتی ہند دستان میں اور آج بھی انگریز ی کی صورت میں ہم بخو بی دیکھ رہے میں ۔کسی زبان کو پڑ ھنایا بولنا کو ٹی بری بات نہیں لیکن جب سی زبان کولسانی استعاریت قائم کرنے کے لیےاستعال کیا جائے اور دوسری زبانوں کے ساتھ ُ دوجا ُ سلوک کیا جانے لگے تو پھر بہصرف زبان کا مسکنہ ہیں رہ جاتا۔ نوآ با دباتی دور میں انگریز ی کوجس طرح مقامی زبانوں کے تیئں ایک کمل اورآ درش زبان کےطور پر پیش کیا گیا ،اس میں نہ صرف تفاخر کا جذبہ شامل تھا بلکہ ہندوستانی زبانوں کے لیے ایک حقارت بھی موجودتھی۔ 'ترقی' کے نام پر ہندوستان کے ثقافتی تشخص کو سنج کرنے کی کوشش نوآیادیات کا خاصہ تھا۔

حیرت کی بات نہیں کہ وہ اس میں کامیاب رہے۔اردوزبان کے ساتھ آج بھی' غیر' کا سارویہ اسی نوآبادیات کی دین ہے؛

> یہ تاریخی حقیقت ہے کہ انگریزی نوآبادیات سے پہلے اردو کی کوئی علیحد گ پسندانہ مذہبی شناخت نہیں تھی ، یہاں تک کہ قبل نوآبادیاتی عہد کا ہندوستان مذہبی لسانی تشخص کی آئیڈیالوجی سے داقف ہی نہیں تھا۔(4)

اردو، ہندی کے جس تنازعہ کا پنج انگریزوں نے بویا تھاوہ اب تناور درخت کی صورت اختیار کر چکا ہے۔ اس میں دورائے نہیں کہ مختلف دور میں سیاست دانوں نے بھی اپنے ذاتی مفاد کے لیے اس تنازعہ کو ہوا دی اور اردو کے ساتھ 'دو ج ُرو بے کو جاری رکھا۔ آج جب مختلف مقامی زبانوں کو اپنی اپنی جگہ پرایک خاص مقام حاصل ہے وہیں اردو آج بھی سیاست کا شکار ہوکرا پنے ہی ملک اورا پنی ہی حکومت میں 'غیر' بنی ہوئی ہے۔ ان ہاتوں سے الگ اگر قدیم ہندوستان میں یا ننی ، کا تیان ، پنجلی ، بھرتر ی ہری ، ناگیش بھٹ ، بھرت رش جیسے مفکر بن کی

ان بانوں سے الگ الرقد یم ہندوستان میں پائی، کا تیاین، پنجلی، بھرتر می ہری، نالیش بھٹ، بھرت رشی جیسے مفلرین کی بات کی جائز وان کی موجودگی اس فکر کی روایت کا پند دیتی ہے جس میں فلسفہ لسان ، یوگ ، ناٹیہ ، کا ویہ، ساہتیہ وغیرہ کو خاص اہمیت حاصل رہی ہے۔ ہندوستانی تہذیب جتنی ترقی یافتہ اور زر خیز تھی ، اس کی مثال مشکل سے ہی ملے گی۔دراصل ہندوستانی تہذیب کا ذخیرہ اتنا وسیع ہے کہ اس مقالے میں ختمی طور پر ہی سہی اس کا احاطہ شکل سے ہی ملے ہندوستانی شعریات کے تفصیلی مطالعے سے اس کی وسعت کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے، اور ار کی مثال مشکل ہے ہی میں ثقافت سے رنگ وآ ہنگ کو دھند لانے کی سعی کو بھی بخو بی سمجھا جا سکتا ہے ، اور نوآ بادیات کے ذریعے اس لیا نہ کہ:

> The first step was evidently to learn the local languages. "Classical" Persian, Arabic, and Sanskrit as well as the currently spoken "vernacular" languages were understood to be the prerequisite form of knowledge for all others, and the first educational institutions that the British established in India were to teach their own officials Indian languages. The knowledge of languages was necessary to issue

commands, collect taxes, maintain law and order—and to create other form of knowledge about the people they were ruling. This knowledge was to enable the British to classify, categorize, and bound the vast social world that was India so that it could be controlled.

In Gilchrist's theory, Sanskrit, "the dead, sacred,

mysterious tongue of the Hindoos,"(5)

زیان پراقیدار کی جانب سے یہ پہلاحملہ تھا،جس میں تہذیب وثقافت کے ڈسکورس بھی شامل ہیں۔ بہصرف کسی حکومت کی حکمت عملی نہیں تھی بلکہ اس حکمت عملی میں ہی کسی اقتدار کے استبداد کے نشانات کومسوں کیا جا سکتا اوراس مات کا تجزیبہ کیا جاسکتا ہے کہ *س طرح* ایک نظام نے اپنے دائر ہ اختیار کو وسیع کرنے میں زبان کوآلہ بنایا اور پہیں سے ان کو وہ تمام را ہیں مل گئیں جو پالعموم کسی اجنبی کے لیے مسدود ہوسکتی ہیں۔اس طرح دیکھیں تو ہندوستان میں زبان ہی وہ بنیادی پٹرن ہےجس کے وسلے سے انگریز می ایک زبان محض سے زیادہ کا درجہ اختیار کرنے میں پہلے یہیں کی زبانوں پرحملہ کرتی ہے۔اس مات کو ہندوستان کی داخلی اسانی فلسفے کے تحت سمجھنا ہوتو ہماری قدیم زبان سنسکرت' جوعوام میں مقبول نہ تقمى اور کیوں اشرافیہ ہندوطیقہ کی زبان کہی جاتی تقمی ، کیوںعوام پانچلے طبقہ کو بولنے کی اجازت نہتھی۔ان باتوں میں ہی اقتدارکاوہ رویہ سامنے آتا ہے جس میں وہ ایک خاص حکمت عملی کے تحت امتیازات کواورفو قی تدارج کوفائم کرتا ہے۔اس طرح اگراس زبان میں ہندوستان کےادب وکلچراور مذہب کا انہا س بھی ملتا ہے، اور یہی زبان قدیم ہندوستان کی نمائندگی کرتا ہے تو یہ بات قابل غور ہے کہ عوام کی تاریخ اور اس کی تہذیب و ثقافت کے حوالے کیا ہیں ۔ دراصل ہماری تاریخ کے حوالے بھی اس لسانی فلسفے میں موجود ہیں ، بس ان کوالگ کرتے ہوئے زبان کے ان نشانات کو دیکھنا ہوگا جس میں جر ہے،امتیاز ہےاورانسانوں میں تفریق کی صورتیں ہیں۔اس کے باوجود یہ بات بھی توجہ طلب ہے کہ وہ زبان جو براہمنوں ہے خصوص کی جاتی ہے،اس کی شعریات پر کام کرنے دالوں میں غیر برہمن بھی موجود تھے۔ سنسکرت شعریات تمام و کمال برہمنوں کی مرہون منت نہیں ۔ اس میں دو دهارے واضح طور پر ملتے ہیں ، یعنی برہمن دھارا اور غیر برہمن دھارا.....بودھ،جین اور جارواک کاتعلق اسی غیر برہمن دوسرے دھارے

سے ہے۔(6) برہمن اور غیر برہمن کی تفریق میں پچھ باتیں واضح ہوجاتی ہیں ،لیکن زبان میں جبر کے نشانات بذات خودا قتداری رویے کی تصدیق کرتے ہیں ۔اس طرح دیکھیں تو سوسیئر نے زبان سے متعلق جن خیلات کا اظہار ( 1906 سے 1911 کے درمیان جنیوایو نیورٹی میں دیے گئے اپنے لکچر میں کیا، جواس کی موت کے دوبرس بعد 1916 میں شائع ہوااور جس کا انگریز می ترجمہ 1959 میں سامنے آتا ہے ۔ کیا، اس سے ملتے جلتے خیالات ہندوستان کے قدیم فکر وفلسف ( خاص طور سے بود ہو فلسف ) میں پہلے سے موجود ہیں ۔تعجب کی بات سے ہے کہ بیا تی تہذیب کا حصہ ہے جسے نو آبا دیا تی دور میں ' غیر مہذب اور 'پس ماندہ' کہہ کرر دکیا گیا تھا؟

بود ه منطقیوں میں ناگارجن اور دن ناگا خاص طور پر قابل ذکر ہیں جن کے نظر پیشونیا در نظر بیا یوہ میں اور دن ناگا خاص طور پر قابل ذکر ہیں جن کے نظر پیشونیا در نظر بیا یوہ میں سوسیئر اور در یدا سے صد یوں پہلے غیر معمولی طور پر ان سے ملتے جلتے مباحث ملتے ہیں ۔ ناگارجن کا زمانہ دوسری صدی اور دن ناگا کا زمانہ ۴۵۰ ء کا ہے۔ بودھی ایوہ فکر کو آگے بڑھانے والوں میں دھرم کیرتی اور رتنا کر کیرتی (مصنف ایو ہا سدتھی زمانہ ۱۰۰۰ ) خاص طور پر قابل ذکر ہیں جن کے ہوں ہیں دھرم کیرتی اور دن سے ملتے جلتے مباحث ملتے ہیں ۔ ناگارجن کا زمانہ دوسری صدی اور دن اور دن سے ملتے جلتے مباحث ملتے ہیں ۔ ناگارجن کا زمانہ دوسری صدی اور دن ہیں اور دن سے ملتے ہیں ۔ ناگا کا زمانہ دوسری صدی اور دن ہیں دھرم کیرتی اور رتنا کر کیرتی (مصنف ایو ہا سدتھی زمانہ ۱۰۰۰ ) خاص طور پر قابل ذکر ہیں ۔ (7)

زبان کے جس اقتداری رویے نے ہندوستانی زبانوں کو پسماندہ قرار دیا، اسی زبان کے اپنے اظہار یہ میں ہندوستان کا فلسفہ لسان اتن اہمیت کیوں اختیار کر گیا؟ یہ ایک اہم سوال ہے اور اس سوال کے جواب میں ہی پس نوآبا دیاتی مباحث کے در واہوتے ہیں۔ بہر کیف نیایے مفکرین نے لفظ ومعنی کے در میان من مانے رشتے کی بات کہی تھی، جور وایت اور چلن سے اپنے مخصوص معنی میں استعال ہوتے ہیں۔ وہ اسے شہد کی شکتی یا ابھد ہا کہتے ہیں جو فطری نہیں ہوتے بلکہ رواج پانے کی وجہ سے لفظ کی مخصوص معنی میں استعال ہوتے ہیں۔ اور اس اس کے بی بھی کہا گیا ہے۔ قابل خور ہے کہ ان مفکرین کا تعلق نفیر برہمن دھارا' سے تھا۔ یعنی پہیں کہا جا سکتا کہ سکرت زبان پر برہمنوں کی اجارہ داری ہے نہیں ان

> نیا بے والو نے وضاحت کی ہے کہ شبد اصوات محض کا مجموعہ نہیں جو واقعتاً بولی گئی ہیں (یعنی Parole) بلکہ شبد اس صوتیاتی یا حرفی ڈھانچ پر قائم ہے جو اصلاً ذہنی نصور ہے ، اور زبان کے نظام کا حصہ ہے (یعنی Langue)۔ اسی طرح ارتھ بھی شیخص نہیں ہے بلکہ شے کا ذہنی نصور یا وکلپ ہے، یعنی ذہنی

تشکیل یا شے کا دہ عمومی آفاقی تصور جواس نوع کی تمام اشیا کو حادی ہے، اور کو نی کی تمام اشیا کو حادی ہے، اور کو ن کوئی مخصوص شے جس کا صرف ایک حوالہ ہے۔(8)

سوسیئر اپنے لسانی نظریات میں وہی بات کہتا نظر آتا ہے جو نیا یے مفکرین نے پیش کیا تھا۔ اس بات سے بیا ندازہ لگان کی کوشش کی جاسکتی ہے کہ ہندوستان کن معنوں میں نغیر ترقی یا فنہ نھا جیسا کہ نوآبادیاتی ڈ سکورس کے تحت باور کرایا گیا، اور اسے کن بنیا دی باتوں کی ضرورت تھی انگریز قوم کی طرح ' ترقی یا فنہ ' بننے کے لیے؟ قابل غور بات بیہ ہے کہ ہندوستان میں ' پانٹن اور پنتی پنی ، جیسے مفکر موجود تھے جنھوں نے زبان کی ساخت کا تجز بیسائنسی اصولوں کے تحت کیا اور قیاسی مباحث سے دور رہے ، یہی وجہ ہے کہ وہ مغرب کی جدید لسانی فکر کو اپیل کرتے ہیں ۔ دوسری بات بیہ کہ ہندوستان روایت میں رواج اور چان کو مقدر درجہ دیا گیا ہے یعنی کسی لفظ کے تاریخی معنی پر اس معنی کو ترجے دیا جا تا ہے جو سان میں رائ چند نار مگل کھتے ہیں ؟

> ہندوستانی روایت میں اس بات کو بھی تشکیم کیا جاتا رہا ہے کہ تاریخی معنی پر وہ معنی مقدم ہے جو رائح ہے اور چلن میں ہے۔۔۔ پانی کہتا ہے کہ سنگیا یعنی موجودہ معنی کو سابقہ معنی پر ترجیح ہے ۔ پنتجابی بھی اسی پر زور دیتا ہے کہ شِشٹ لیعنی پڑھے لکھےلوگ یافصحا جو بولتے اور سمجھتے ہیں وہی مقتدر ہے۔کا تیاین اور پنتجابی اکثر و بیشتر متنا زعد لسانی مسائل میں رائح استعال سے سند لیتے ہیں (9)

ہندوستان میں موجود لسانیاتی مطالعات کے سائنسی ہونے کی اس سے بڑی دلیل اور کیا ہو سکتی ہے کہ زبان کی وہی سطح سائنسی مطالعے کا جواز رکھتی ہے جس پرزبان کمحۂ حاضر میں قائم ہوتی ہے باقی تمام تاریخی مطالعات کا حصہ قرار پاتی ہیں۔ سوسیئر بھی زبان کی ساخت کے مطالعے میں اسی رویے کا قائل نظر آتا ہے؛

> زبان کی ساخت کے تجزیح کا بیدوہ روبیہ ہے جسسوسیرُ نے سائنسی مطالع کے لیے مربح قرار دیا اس لیے کہ کسی ایسے مواد (Corpus) پر سائنسی تجزیے کی بنیاد نہیں رکھی جاسکتی جو غیر معین ہویا تغیر و تبدل پر مینی ہو۔ یعنی زبان کی فقط وہ سطح جس پر زبان کھ کہ حاضر میں قائم ہے، سائنسی مطالعے کا جواز رکھتی ہے، باقی ادلتی بدلتی تفصیل کو اس نے تاریخی مطالعے کے لیے چھوڑ دیا۔(10)

بہت ممکن ہے کہ سوسیئر نے ہندوستانی فلسفے سے استفادہ کیا ہو۔ایسے امکانات کو پوری طرح خارج تو بہر حال نہیں کیا جا سکتا۔ دریدا، سوسیئر اور بودھی فکر کے نظر بیا پوہ میں پائی جانے والی حیرت انگیز مشابہت پر بھی سوچنے کی ضرورت ہے۔

It is just possible that he (Saussure) had learned

something of Indian philosophy.(12)

بات سین ختم نہیں ہوتی کہ؛ راہر ٹ میں گلیو لانے اپنی کتاب Derrida on the mend میں بھی نا گار جن کے شونیتا اور در یدا کی روشیکی فکر کے گہر سے رشتے پر بحث کی ہے۔ گویا اس نوع کے مطالعات سے زبان کی کٹی با تیں سائے آپنی بی سائی سلسلے میں اس بات کو بھی ملا حظہ کیا جا سکتا ہے کہ؛ گھر تری ہری کے نظریۂ سپھوٹ کے متعلق 'پر وفیسر برد کا کہنا ہے کہ سنسکرت شعر یات میں سچھوٹ جد بدلسانیات کی اصطلاح Sign کا بدل ہے، اس معنی معریاتی وحدت کو در یدانی سی اصطلاح سوسیئر کے میہاں آئی ہے اور جس کی معنیاتی وحدت کو در یدانی جنی کی اصطلاح سوسیئر کے میہاں آئی ہے اور جس کی اور مشرق نے قدیم فلسفے کے مباحث کو پیش کیا ہے، اور دونوں کے درمیان خیرت انگیز مشاہبت پر بھی بحث کی ہے اور ان کا ماحصل بڑا معنی خیر ہے کہ: مغربی فکر کا کتاب 'ساختیات ، لیں ساختیات اور مشرقی شعریات 'میں تفصیل سے مغرب کی جد ید تصور یز ساور ان کا ماحصل بڑا معنی خیر ہے کہ: مغربی فکر کا دو یا ایشیائی وہ نہیں ہو ہو ہے ہوں اور جن و وہ ہو ہوں ہے۔ اور ان کا ماحصل بڑا معنی خیر کہ میں اختیات اور مشرق شعریات میں تفصیل سے مغرب کی جد میں کہ اور ان کا ماحصل بڑا معنی خیر ہو ہو کیا ہے، اور دونوں کے در میان خیرت انگیز مشا بہت پر بھی بحث کی ہے ساور ان کا ماحصل بڑا معنی خیر ہے کہ کا ہے ، اور دونوں کے در میان خیرت انگیز مشا بہت پر بھی بحث کی ہے رہا ہے، اس پر کسی تیمر کی ضرورت نہیں۔ گویا ایشیائی وہ نہن کے اکس بابت سی میں کہ ہو ہو ہے رہا ہے، اس پر کسی تیمر کی ضرورت نہیں۔ گویا ایشیائی وہ نہن کے اکسیا ہیں ان نے لیے کوئی وجود ہی نہیں رکھتے قطع نظر اس سے کہ میں بعد یا تی ہے اور

صديوں سے اس كا ارتكاب مور ہا ہے، بياس ليے بھى افسوس ناك ہے كہ اس طرح فكر انسانى كى جو تاريخ مرتب كى جاتى ہے وہ جانبدارا نہ اور يک طرفہ ہے۔(14) اب آپ خود ہى اندازہ لگا سکتے ہيں كہ مغرب ومشرق كى بيشو بيت كن اذہان كى خرافات ہے، اور ثقافتى برترى كے ليے كس قدر علمى بدديانتى سے كام ليا گيا ہے۔ نوآباديات تو ايک سو چى مجھى چال تھى جس كا مقصد ہى ہندوستان كوغلام بنائے ركھ كر، استحصال كرنا تھا، اس كے ليے زبان، تہذيب و ثقافت ، مذہب ، تاريخ ، ادب ہر سطح پر ايسے حقائق تشكيل ديے گئے جن كا حقيقت سے كو تى ليذادينا ہى نہ تھا۔ گويا كہ؛

> History, for the British, has an ontological power in providing the assumptions about how the real social and natural worlds are constituted.... Knowledge of the history and practices of Indian states was seen as the most valuable form of knowledge on which to build

the colonial state.(15)

جہاں سنسکرت میں زبان کے جدید، سائنسی مباحث ملتے ہیں وہیں یہ بھی کہنا پڑے گا کہ سنسکرت زبان ایک خاص مذہب کی نمائندہ تھی ،اور اعلیٰ طبقہ بی اسے بولتا تھا۔عوام میں سنسکرت رائح نہ تھی اس لیے بیا ندازہ لگانا مشکل نہ تھا کہ سسکرت کو Lingua franca کی حیثیت بھی حاصل نہ رہی \_عوام اپنی مخصوص بولیاں بولتے رہے اور سنسکرت سے ان کا رشتہ بھی استوار نہ ہو پایا؟

جیسا کہ پہلے بھی عرض کیا گیا کہ ہندو طبقے کے ہی پچھ خصوص لوگوں کواس زبان کو بولنے کی آزادی نہیں تھی ، یعنی بیزبان ایک Authority کی حیثیت رکھتی تھی ، جسے بولنے والے اشرافیہ طبق (براہمن) میں شار کیے جاتے تھے۔ گویاسنسکرت

زیان کووہی حیثیت حاصل تھی جونوآیا دیاتی دور میں انگریزی سے وابستہ کی گئی۔ سنسکرت زیان سے منسلک طاقت کا تصور اسے ایک خاص شناخت دیتا تھا۔ شایداتی لیے انگریزوں کے لیے زبان کونو آبادیات کے استحکام کے لیے طاقت کے طور براستعال کرنا اتنا مشکل نہ رہا ہوگا۔ ہندوستان میں موجود بھاشا اور کلچر کے اتہاس برنوآ ما دکاروں کی نظرتھی ہی لہذا انگرىزى زمان كوقائم كرنے ،تر قي مافتہ زمان كاتمغہد بنے اور ہندوستان ميں بھاشا كى اٹھا يُك كوہوا دينا كافي آ سان ہو گیا۔اردو، ہندی، ہندوستانی کی تمام اٹھا پڑک اسی نوآیا دیاتی ڈسکورس کا حصیقھی۔اردوزیان کوُ ہندوستانی'یا'اردو'نام دینا اوراسےمسلمانوں کی زمان قرار دینا جبکہ ہندی کو ہندوؤں سےمخصوص کرنا ، یہتمام بیانیے اسی لیےتشکیل دیے گئے تا کیہ برطانوی حکومت کومضبوط کیا جا سکے۔ یہ کہنے میں کوئی قباحت نہیں کہ وہ اس میں کامیاب بھی رہے۔ زبان کی بحث کوہوا دینے میں گلکرسٹ اور فورٹ ولیم کالج کے رول کونظرا ندازنہیں کیا جا سکتا ۔گلکرسٹ کی یہ پیشن گوئی بہت سی حقیقتوں اور وضع کردہ حقیقوں کو شجھنے میں کافی معاون ثابت ہو سکتی ہے۔ بالآخريه ہوگا کہ ہندولوگ قدرتی طور پر''ہندوی'' کی طرف جھکیں گے،اور مسلمان ، لامحالہ عربی اور فارسی کی پنج کریں گے۔اس طرح دواسلوب جنم لیں (17)\_\_\_\_\_ زبان کے مباحث آج بھی قائم ہیں بطور خاص اردو، ہندی زبان کے اور یہ نوآیا دیات کی' پھوٹ ڈالواور راج کرو' والی حکمت عملی کی ایک نمائندہ مثال کہی جاسکتی ہے۔نوآ با دکاروں نے اپنے 'ہندوستانی مطالعے' میں ہندوستان میں زبان کی اہمیت اوراس کے دخل کو سمجھا، پھر کہا تھاارد دمسلمانوں کی زبان بن گئی اور ہندی ہندوؤں کی ،اورانگر بزی ایک ترقی یا فتہ زیان قرار مائی، جوجد بد دور کی ضرورت تھی۔ایسی ْضرورتْ جسے پورا کرنے کی صلاحت ہندوستان کی کسی زمان میں نہ تھی؛

> In India, only Sanskrit, English, Hindi and to some extent Persian have acquired pan-Indian intranational functions. The domains of Sanskrit are restricted, and the proficiency in it limited, except in the case of some professional pandits. The cause of Hindi was not helped by the controversy between Hindi, Urdu and Hindustani. Support for Hindustani almost ended with

independence; after the death of its ardent and influential supporter, Gandhi, very little was heard about it. The enthusiasm and near euphoria of the supporters of Hindi were not channeled in a constructive (and realistic) direction, especially after the 1940s. The result is that English continues to be a language both of power and of prestige.(18)

زبان کسی بھی ساج میں سانس لے رہی روح کی تر جمانی کرتی ہے تو وہیں دوسری طرف بغیر ساج کے زبان کا وجود بھی ناممکن نظر آتا ہے کہ جب افراد ہی نہ ہوں گے تو زبان بولے گا کون؟ ساج ہی نہ ہوگا تو زبان 'معنی نما' اور' تصور معنیٰ کون سے ر شتہ خلق کرے گی ہر چند کے زبان کا اپناخود مکتفی نظام ہوتا ہے لیکن پی معنی نما' اور' تصور معنیٰ کے جس ر شت پر مرکوز ہوتا ہے وہ بغیر ساج کے مکن نہیں ۔مشہور ماہر لسانیات سوسیئر نے زبان کے جن نشاناتی نظام کا ذکر اپنی تھیوری میں کیا ہے، بغیر ساج کے اس کا تصور نہیں کہا سکتا ۔

> سوسیئر زبان کے سماجی حقیقت ہونے پر اصرار کرتا ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ فقط ایک سماجی گروہ ہی نشانات کوخلق کر سکتا ہے۔ زبان اول وآخرایک سماجی معمول ہے۔ 'معنی نما' اور' تصور معنی' کی ہم رشتگی خواہ خلام رنہ ہو، کیکن میڈ کل لسانی سماج کے اندر ہوتا ہے۔ کوئی بھی سماج بغیر زبان کے علامتی نظام کے قائم ہو، ہی نہیں سکتا۔ نہ ہی اس کے ذرائع پیداوار ، رہن سہن ، یا اداروں کا کوئی تفاعل زبان کے بغیر ممکن ہے۔ بقول سوسیئر زبان اسی وقت وجود میں آجاتی ہے جب سماج وجود میں آتا ہے۔ (19)

جیسا کہ ابتدا میں ہی رقم کیا جاچکا ہے کہ بغیر زبان کے سماج کا تصور نہیں کیا جا سکتا۔ مزید برآں زبان سماج کی روح اور رس کی تر جمان نظر آتی ہے۔ کسی بھی سماج کی مخصوص شناخت زبان کے ان نشانات میں پوشیدہ ہوتی ہے جو اس سماج کی خصوصیت پر دال ہیں اور جنھیں اس سماج کی ثقافت کا حصہ کہا جا سکتا ہے۔ ہندوستان کی ثقافت میں جو بوقلمونی ہے وہ یہاں کی زبان میں دیکھی جاسکتی ہے۔ اس کے باوجود کثرت میں وحدت کی خصوصیت کے ساتھ تہذیبی تاریخ میں 'ہند ' کی خاص شناخت ہے۔ تہذیب و ثقافت کی داستانوں کی روح تک بنچنے کا ذریعہ دیگر چیز وں کے علاوہ زبان 'اور اس کا

> Language as communication and as culture are then products of each other. Communication creates culture: culture is a means of communication.

> Language carries culture, and culture carries, particularly through orature and literature, the entire body of values by which we come to perceive ourselves and our place in the world. How people perceive themselves affects how they look at their culture, at their politics and at the social production of wealth, at their entire relationship to nature and to

other beings.(21)

محوله باتوں سے ظاہر ہے کہ زبان کتنے گہر بطور پر ساج کی تہوں کو منکشف کرتا ہے اور کس طرح اس ساج کی تشکیل بھی

The painstaking efforts by British Orientalists to study Indian Languages was not part of a collaborative enterprise responsible for a new renaissance, but rather was an important part of the colonial project of control and command.(24)

گويي چندنارنگ آ گے لکھتے ہيں:

سوسیئر کا ایک اورا ہم نکتہ ہیہ ہے کہ اگر نشان کے معنی نما' اور' تصور معنی' کا رشتہ خود مختارا نہ ہوتا تو 'شجر' کو ہر زبان میں 'شجر' ہی کہا جاتا اور ساری دنیا میں ایک ہی زبان بولی جاتی ، جبکہ اییانہیں ہے۔اب اسی اصول پر ذرا دوبارہ نخور تیجیے۔ 'معنی نما' اور' معنی' کا رشتہ فطرت کے تیکن تو خود مختارا نہ ہے ، کیکن ثقافت کے

تئیک خود مختارا نہ نہیں ۔ یعنی جس ثقافت میں اردو کا چلن ہے اس میں 'شجر' کو ' درخت' یا' پیڑ ' تو کہہ سکتے ہیں ، 'Tree' یا 'Arbor' نہیں کہہ سکتے۔ ( شجر کے علاوہ درخت اور پیڑ طاہر ہے کہان ثقافتوں کے لفظ ہیں جوار دومیں رچ بس گئی ہیں )۔(25)

محتلف ساج میں بید شیتا الگ نوعیت کے ہوتے ہیں۔ اسی لیے دنیا میں اتنی زبانوں کا وجود ہے۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو پوری دنیا میں ایک بی زبان بولی جاتی کسی کلچر کی روح وہاں کی زبان اور اس زبان میں موجود ادب میں بھی سانس لیتی ہے۔ وہاں کے قصے کہانیاں چاہے وہ کسی بھی صورت میں ہوں یکھی ہوئی ، یا عوامی روایت کا حصہ اس نقافت کا بیانیہ کہ جا سکتے ہیں۔ ہندوستانی نقافت کے دھارے زبان کے تو سط سے نیتی تنتر کی کتھا کہانیوں ، بیتال پیچیں اور پھر داستانوں (طلسم ہوش ربا، داستان امیر حمزہ، الف لیلیٰ) میں دیکھے جا سکتے ہیں۔ یوں زبان نشانات کا وہ نظام کہا جا سکتا ہے جس میں اس قوم کی روح مختلف سمبلس (symbols) کے روپ میں موجود ہوتی ہے۔ ان کے رسم وران کی مقا کہا جا سکتا میں اس قوم کی روح مختلف سمبلس (symbols) کے روپ میں موجود ہوتی ہے۔ ان کے رسم وران کی ہے۔ اس طرح کہنا چاہیں کی ایوں کی تفوظ ہوتے ہیں۔ زبان قکر ان انی کے ارتقا کوا پنے اندر محفوظ رکھتی ہے۔ اس طرح کہنا چاہے کہ آباد کاروں نے ایک زبان کو مرکز میں رکھ کر سان کی ران نظام کوا پنے دائر محفوظ رکھتی ایا۔ اس باب میں ناصر عبر میں اوں کی تفتیم بھی کی جاسمتی ہے، وہ کی تھا مہا کو این کے تیں وران میں اس میں میں میں ای قوم کی روح محلف میں محفوظ ہوتے ہیں۔ زبان قکر ان انی کی ارتقا کو اپنے اندر محفوظ رکھتی ہواں ہو خیاں کی نیر کی باتوں کی تفتیم بھی کی جاسمتی ہوں کی سان کے لیور نظام کو اپنے دائر ہو ان کے ایا۔ اس باب میں ناصر عباس کی نیر کی باتوں کی تفتیم ہی کی جاسمتی ہوں کی بیا نی میں میں میں میں میں سی میں دیور دین ایک با قاعدہ علامتی نظام ہے، جس میں کسی سی تی اس واقعات پر روکل خل کیا ہر کرتا ہے؟ (20) انداز میں کیوں دنیا اور کا نیات کا ادر اک کرتا اور خاص طربے تی کی سی کسی سان

> "When one sees the great number of divinities before which the human race has, for centuries, lived trembling and prostrate, arise from hieroglyphic writings, one become frightened by the power of symbols." (27)

یوں زبان اور ثقافت کا گہرار شتہ پس نوآبادیاتی مطالعات میں اسے ایک خاص معنوبیت عطا کرتا ہے۔ ناصر عباس نیر نے اسے پچھ یوں بیان کیا ہے؛

> زبان کے ثقافتی تصور کا نتیجہ زبان کے تمام گفتاری اور تحریری مظاہر کو گرفت میں لینا تھا؛ کمحۂ موجود میں بولی جانے زبان اور اس زبان میں ظاہر ہونے والے تحریری متون کا علم حاصل کرنا تھا۔ گویا اس ثقافت کی معاصر اور دستاویز ی صورتوں تک رسائی پانا تھا اور ثقافت کے علم برداروں کی ذہنی وجذباتی کا ئنات تک پہنچنے کی کوشش کرنا اور ثقافت کو ثقافت کے علم کے ذریعے اپنے دائرہ اختیار میں لانا تھا۔ لہذا آباد کاروں نے اگر نوآبادیوں کی کلا سکی زبانوں پر دست رس حاصل کی اور ور نیکر زبانیں سیکھیں تو وجہ ظاہر ہے! (28)

> The colonial state is seen as a theater for state experimentation, where historiography, documentation, certification, and representation were

all state modalities that transformed knowledge into

وراصل نوآبادیات کے استحکام کے لیے زبان وادب کا ستعمال بھی انگریزوں کی حکمت عملی تھی۔ جب انگریز کی زبان کو فارسی زبان کی جگہ دی گئی تو گویازبان کے ذریعے نوآبادیاتی استحکام کو عملی جامہ پہنایا گیا؛ لسانی استعاریت کا سادہ مطلب کسی زبان کا ایسا غلبہ ہے جو دیگر زبانوں کی پیپائی اور استحصال کی شرط پر ہو۔ (ص، 90 نیر، ما بعد نوآبادیات ) اس ضمن میں چارلس ٹریویلین کا یہ تو لسانی استعاریت کی نقاب کشائی کرتا نظر آتا ہے؟ انگریز کی ادب بلا شبہ مقامی سوچ پر استعاری گرفت کے نہایت مؤثر ذرائع میں جارلس ٹریویلین کا یہ تو لیانی استعاریت کی نقاب کشائی کرتا نظر آتا ہے؟ انگریز کی ادب بلا شبہ مقامی سوچ پر استعاری گرفت کے نہایت مؤثر ذرائع میں ہے میکار کی ای تو لی ای اور کی پی ای اور ای نواز کا دور کی موٹر زرائع بنیادی طور پر استعال کی ای مشہور تو لی میں اس نے یور پی ادب کی تعریف میں ہندوستانی اد بی سرمائے کی جسک کی تھی، نبیادی طور پر ای لسانی استعاریت کا حصر تھی؟

A single shelf of a good European library was worth

the whole native literature of India and Arabia(31).

لہذازبان وادب کے میدان میں انگریزی ادب کو بطور مثالی نمونہ پیش کرنے کے پیچھے نو آباد کار کا ایک ہی مقصد کار فرما تھا۔ اسی لسانی استعاریت کے ذریعے ایک ایسی قوم پیدا کی گئی جوشکل سے ہندوستانی تھی لیکن انگریزی بود وباش اپنائے ہوئے تھی اور خود کو انگریز ہی تصور کرتی تھی لیکن انگریز وں نے نز دیک ان کی حیثیت ایک کالے نیو بختنی ہی تھی ؟ یہا یک تاریخی حقیقت ہے کہ لسانی استعاریت سے پہلے مقامی لوگوں میں زبان کے حوالے سے اپنی ثقافتی اور قومی شناخت پر اصر ار موجود نہیں ہوتا۔ (32) کے حوالے سے اپنی ثقافتی اور قومی شناخت پر اصر ار موجود نہیں ہوتا۔ (32) کے حوالے سے اپنی ثقافتی اور قومی شناخت پر اصر ار موجود نہیں ہوتا۔ (32) کے حوالے سے اپنی ثقافتی اور قومی شناخت پر اصر ار موجود نہیں ہوتا۔ (32) کے حوالے سے اپنی ثقافتی اور قومی شناخت پر اصر ار موجود نہیں ہوتا۔ (32)

> اس زبان (انگریزی) نے فطرت انسانی اور حیات انسانی کی متوازن اور شگفتہ ترجمانی کی ہے۔اس زبان میں ہرتجر باتی علم کے بارے میں ایسی کمل اور صحیح معلومات فراہم کی گئی ہیں جن کی مدد سے صحت عامہ کا تحفظ ہو سکتا ہے۔۔۔اور

فراست انسانی کونگ نگ وسعتیں مل سکتی ہیں ۔ انگریز ی زبان سے جے بھی واقفیت ہے، اسے اس وسیح فکر کی اثاثہ تک ہمدوفت رسائی حاصل ہے جے روےز مین کی دانش درترین قو موں نے باہم مل جل کر تخلیق کیا ہے۔(33) گویا ساتھ ہی ساتھ میکا لے نے 'انگریز ی زبان اور اسے مل جل کر تخلیق کر نے والی دانش درترین قوم' کے علادہ' دوسر ی زبانوں اور اسے تخلیق کر نے والی قو موں پر سوالیہ نشان قائم کر دیا۔ یہ بات قابل غور ہے کہ ای کے زیرا ثر مقامی زبان و اوب کے اد ٹی وہ کی زبان اور اسے مل جل کر تخلیق کر نے والی دانش درترین قوم' کے علادہ ' دوسر ی زبانوں اور اسے تخلیق کر نے والی قو موں پر سوالیہ نشان قائم کر دیا۔ یہ بات قابل غور ہے کہ ای کے زیرا ثر مقامی زبان و اوب کے اد ٹی ولیں ماندہ ہونے کا احساس پیدا ہوتا ہے۔ سر سیدواز زاد کی یور پی علم وادب کی حمایت ای کی مثال ہے ۔ سر سید کہتے ہیں؛ مرسید کہتے ہیں؛ ماگر ہما پٹی تر قی چاہتے ہیں تو ہمارا فرض ہے کہ ہم اپنی مادر می زبان تک کو بھول چا سمیں ، ہمام شرقی علوم کو نسیاً سر دیں ، ہماری زبان یورپ کی اعلاز بانوں ہمار ہے داست مال ہوں، ہمار نے والی ٹی تر تی چو جاتے ، یورپ ہی کے تر قی یا فتہ علوم دن رات ہمار دوست مال ہوں، ہمار نے والی ٹی تر تی خیالات سے (بچر نیات علام دن رات گور خمنٹ انگریز می کے ہمیشہ خیر خواہ و رہیں اور اس کی تو یو یا جائم ہو ہیں ہی ہو گور خمنٹ انگریز دی کے ہمیشہ خیر خواہ دیں اور اس کو اپنی محسن ، ہم

لسانی استعماریت کا ایک نمونه سر سید کایہ بیان ہے اور دوسر اتفریق کاوہ احساس جو مشرقی قوم میں اپنی زبان کے ثقافتی پہلو پر اصرار پیدا کرتا ہے۔ جیسا کہ سر سید نے تمام مشرقی علوم کونسیاً منسیاً کرنے کا حکم صا در کیا ہے، مشرقی علوم آباد کاروں کے مشرق میں دخول سے پہلے بھی موجود تھا لیکن ان کآنے کے بعد <sup>د</sup> مشرقی علوم' کا استعمال اور اس کے معنی میں جو تبدیلی واقع ہوئی ہے وہ قابل غور ہے۔ در اصل نوآبادیات ہی' مشرق'، مشرقی علوم' کا تصنعال اور اس کے معنی میں جو تبدیلی کے ساتھ۔ 'mar ما خور ہے۔ در اصل نوآبادیات ہی' مشرق، 'مشرقی علوم' کا تصنعال اور اس کے معنی میں جو تبدیلی کے ساتھ۔ 'orientalism' کا تصور اسی حقیقت کا بیا نہ کہا جا سکتا ہے۔ ٹھیک ویسے ہی لسانی استعمار میت کے تحت اپ زبان وادب کی شناخت کا تصور اسی حقیقت کا بیا نیہ کہا جا سکتا ہے۔ ٹھیک ویسے ہیں لسانی استعمار میت کے تحت اپ آباد کار اور نوآبادیاتی اثر کا متیجہ ہوتی ہے۔ زبان کے حوالے سے ولیم جو نز کی کار کردگی یور پی اور ان کی ذہنی کیفیت نسل سے تحت کیا کرنے کی کھوج اور اس کی اصل کی بابت' گم شدگی کا بیا دیر اسی نوآبادیاتی ڈسکور کا مظہر تھا۔ اس کے تحت کا تیک اور کا میں دونو آبادیات ہے۔ موالے سے ولیم جو نز کی کار کردگی یور پی اور ان کی دہنی کیفیت انہ کہ شدگی' میں وہ نوآبادیاتی عناصر/ اسطور تر این کی موں رہ می خیچ کا بیا دیر آخان کا مظہر تھا۔ اسی نہ م شدگی' میں وہ نوآبادیا تی عناصر/ اسطور تر اش گی جو شرق وم خرب کی خیچ کو بر قرار رکھ تیا تھا؟

The "discovery" of the relationship between the

classical languages of Europe, Latin, and Greek, and on Indian Sanskrit, led to refinement of comparative method.(35)

> ہند میں اتفاق اگر ہوتا \_\_\_ کھاتے غیروں کی گھوکریں کیوں کر قوم جب اتفاق کھو بیٹھی \_\_\_ اپنی پونجی سے ہاتھ دھو بیٹھی پاؤں اقبال کے اکھڑنے لگے \_\_ ملک پرسب کے ہاتھ پڑنے لگے کبھی تو را نیوں نے گھر لوٹا \_\_ کبھی درا نیوں نے زرلوٹا کبھی تا در نے قل عام کیا \_\_ کبھی محمود نے غلام کیا سب سے آخر کو لے گئی بازی \_\_ ایک شائستہ قوم مغرب کی یہ بھی تم پر خدا کا تھا انعام \_\_ کہ پڑا تم کوالیں قوم سے کام ور نہ دم مار نے نہ پاتے تم \_\_ پڑتی جو سر پہ دہ اٹھا تے تم (حب وطن ، حالی)

ہندوستان میں انگریزوں کے آنے سے پہلے سے ہی مختلف زبانیں بولی جاتی تھی ۔ یوں کہہ سکتے ہیں کہ یہاں کثیرلسانی کلچر موجود تھا۔ طبقاتی تفریق میں بھی اس لسانی کلچر کا کافی عمل دخل تھا۔ سنسکرت ہندو پنڈ ت اور انثرافیہ طبقہ ہی بولتا تھا اور ایک طرح سے ہندو اپر کاسٹ کی نمائندہ زبان تھی۔ عربی نہ ہی زبان تھی جبکہ فارسی درباری زبان تھی اورعوام میں ہندوستانی یااردو بولی جاتی تھی جوایک طرح سے مخلوط زبان یا گری پڑی زبان مانی جاتی تھی اورا یک وقت تک انثرافیہ طبقہ

اسے بولنے سے گریز کرتا تھا۔حالانکہ ماہرین کا کہنا ہے کہ دنیا کی کسی زبان کی اصل کا فیصلہ اس کی لغت سے نہیں ، اس کی نحوی ساخت سے ہوتا ہے۔ ہندوستان میں قائم اس لسانی کلچرا ورطبقاتی تفریق کا انگریزوں نے نہ صرف سیاسی استعال کیا بلکہ جی بھر کراس کا فائد ہا تھایا اور نوآبادیات کے استحکام کے لیے اس تفریق کو بڑھایا بھی ؛

> Hastings encouraged a group of younger servants of the East India Company to study the "classical" languages of India—Sanskrit, Persian, and Arabic—as part of a scholarly and pragmatic project aimed a creating a body of knowledge that could be utilized in the effective control of Indian society.(36)

گو پاہیسٹنگز اورلا رڈمنٹو کے ذیریعے کلکتہ اور بنارس میں مسلمانوں و ہندؤں کے لیے تعلیمی ادارے کا قیام بھی اسی کی ایک مثال کہی جاسکتی ہے؛

The schools became the crucial civilizing institutions and sought to produce moral and productive citizens. Finally, nation states came to be seen as the natural ambodiments of history, territory, and society. The establishment and maintenance of these nation states depended upon determining, codifying, controlling, and representing the past.(37)

ناصر عباس نیرا س باب میں رقمطراز ہیں: انگریزوں کی آمد سے پہلے ہی کثیر اللسانی ہندوستانی معاشرے میں لسانی درجہ بندی موجود تھی اور اسی کی بنیاد پر سماجی طبقاتی تفریق بھی وجود میں آگئی تھی ۔ انگریزوں نے اس تفریق کاعلم حاصل کیا ، اس کا سیاسی استعال کیا اور سیاسی ضرورت کے تحت اسے بڑھایا۔(38) ولیم جونز ایشیا تک سوسائٹی کا بانی، جس نے دیوان حافظ کا فرانسیسی میں ترجمہ کیا تھا اور شکنتلا ، گیتا گودند ، ہتو پر ایش ، لیل

وہ سراسراس عہد کی ایک تاریخی ، سیاسی ضرورت کے تحت مشرقی زبانوں کی تحصیل اور تحقیق کررہے تھے اور اسی ضرورت نے اطلاقی اور تاریخی لسانیات کی بنیادیں استوار کیں۔(41)

ایشیا ٹک سوسائٹی کے قیام کواس پس منظر میں دیکھا جائے تو آباد کاروں کے قائم کیے گئے ہرادار یے کی اصل حقیقت تک پہنچنا مشکل نہیں رہ جا تا اور اس کے پیچھے چھپے نوآبادیا تی مقاصد کو بھی آسانی سے سمجھا جا سکتا ہے۔ انجمن پنجاب، ایشیا ٹک سوسائٹی ، ورنا کولرٹر اسلیشن سوسائٹی اور فورٹ ولیم کالج کا قیام بھی نوآبادیا تی مقاصد کا حصول تھا۔ اس کا اندازہ ان اداروں میں کیے جار ہے کام اور ان کے اثر ات سے لگایا جا سکتا۔ جس کے پس پشت ایک ہی مقصد کا رفر ماتھا ؟ اداروں میں کیے جار ہے کام اور ان کے اثر ات سے لگایا جا سکتا۔ جس کے پس پشت ایک ہی مقصد کا رفر ماتھا ؟ ایشیا ٹک سوسائٹی ، کلکتہ نے ہندوستان کے آدمی اور فطرت کا منظم ، سائنسی اور ادارہ حاق علم حاصل کرنے کی نہایت مشتحکم بندا درکھی۔ (42)

زبانوں نے ہند یور پی خاندان کے پیش کردہ جونز کے تصور کے پہلے این بی ہالہ یڈ نے بھی سنسکرت، عربی، فارسی، لا طین ، یونانی زبانوں کے اشتراک/ مما ثلت کی بات اپنی کتاب بنگالی گرامر میں کر چکے تھے۔ ان دونوں سے پہلے خان آرزو نے مشمر میں توافق لسانین کا نظر یہ پیش کیا تھا۔ ناصر عباس نیر کا یہ غالب گمان ہے کہ ہالہ یڈ اور جونز نے آرزو سے ہی استفادہ کیا ہوگا۔ اس ضمن میں انھوں نے ریحا نہ خاتون کا قول بھی پیش کیا ہے جو خان آرز وکو شرق و مغرب کا وہ پہل شخص مانتی ہیں جھوں نے توافق لسانین کا نظر یہ متعارف کرایا اور پھر آرز و اور جونز دونوں کے یہاں زبانوں میں مما ثلت کی بنیاد کا توافق السانین کا نظر یہ متعارف کر ایا اور پھر آرز و اور جونز دونوں کے یہاں زبانوں میں کیا ہوگا۔ اتی بات تو طے ہے کہ جونز نے ایشیائی زبان کی عظمت کا قائل ہونے کے باوجود اس کی اصل کے موجود نہ ہونے کی جوبات کہی ہے دہ شخص جانی کے نظر سے دیکھی جانی چا ہے۔ ایڈورڈ سعید کھتے ہیں ؟

> According to Bernal, whereas Greek civilization was known originally to have roots in Egyptian, semitic, and various other southern and eastern culrures, it was redesigned as "Aryan" during the course of the nineteenth cenrury, its Semitic and African roots either actively purged or hidden from view. Since Greek writers themselves openly acknowledged their

culture's hybrid past, European philologists acquired the ideological habit of passing over these embarrassing passages without comment, in the interests of Attic purity.(43)

کلا سیکی مشرقی زبانوں کے ساتھ قدیم عظمت رفتہ اور تفدّس کا جونصور چپا نظر آتا ہے وہ دراصل نوآبادیات کی دین ہے۔لسانی استعاریت نے انگریز ی کوجد پرزبان اور مشرقی زبانوں کو ماضی کی عظمت میں دفن رکھنے کا تصور عام کیا۔ جسے تقدّس سے یاد تو کیا جا سکتا ہے، اس کاعلم بھی حاصل کیا جا سکتا ہے لیکن یہ علم ماضی کی طرح ، ماضی میں دفن ہوگا جبکہ جد بدعلم (انگریز ی) حال اور مستقبل کے لیے از حدضر وری، بغیر اس کے علم کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا۔ آخ بھی انگریز ی زبان ک وہی اہمیت حاصل ہے، اسے نہ صرف علم کی ایک تمثال بنا کر پیش کیا جا تا ہے جلکہ بغیر اس کے انسان گا و دی نظر آتا ہے کہ انگریز ی ایک زبان سے زیادہ اسٹیٹس سمبل بن چکی ہے۔ہم اسے نوآبادیات کی کا میا بی اور اپنی ذہنی غلامی سے تعبیر ضرور کر سیکتے ہیں کیکن بیا کی ایں ایسی حقیقت ہے جس سے انکار مشکل ہے۔

اس ضمن میں گلکرسٹ کا ذکر نہ کیا جائے توبات ادھوری رہ جائے گی۔ گلکرسٹ، جس نے ہندوستانی قواعد کی پہلی کتاب لکھی، جس کی خدمات گنواتے ہوئے اردو والوں کی زبان نہیں تھاتی ۔ آج بھی تعلیمی اداروں میں نور ٹ ولیم کا لئ / گلکرسٹ کی ادبی خدمات 'پر صفرون لکھوائے جاتے ہیں، جن میں میر امن کی باغ و بہار کا ذکر خاص طور سے کیا جا تا ہے۔ لیکن ان خدمات ' کے پیچھے نوآبادیاتی استحکام کی ساز شوں کے بارے میں بھی نہیں بتایا جاتا۔ یہ بھی نہیں بتایا جاتا کہ دراصل فور ٹ ولیم کالی ہی وہ ادارہ تھا جہاں گلکر سٹ نے اپنے نوآبادیاتی منصوب کو کملی جامد پہنایا، میر امن سے نمان بہار' اور للو لال جی سے 'پر میں ساگر' لکھوا کر نہ صرف اردو ہندی تناز عہ کی داغ بیل ڈالی بلکہ زبان کو نہ ہی تشخص عطا کیا۔ 'پر یم ساگر' ہندوستانی میں کھی گئی لیکن اس میں عربی، فارتی لفظوں کے استعال سے گریز کیا گیا، تا کہ ہندودھرم کے لیے کسی جارہی کتاب ایو تر نہ ہوجا ہے۔ یہ خال کہ عربی، فارتی لفظوں کے استعال سے کریز کیا گیا، تا کہ ہندودھرم کے ایو تر ہوجائے گی، زبان کے مذہبی شخص کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ 'پر یم ساگر' سے بال کی کتاب ایو تر ہوجائے گی، زبان کے مذہبی شخص کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ 'پر یم ساگر' سے ای کا کہ دہیں تھی جن کا تی ہوا نظر آتا

> آخر کمپنی کے جونیئر سول سرونٹس کے لیے قائم کیے گئے کالج میں ہندود هرم کی کتاب تیار کرنے کی کیا ضرورت تھی ؟للولال کوی جی کے یہاں کیوں کر سے احساس پیدا ہوا کہ ہندو دھرم کی کتاب میں عربی فارسی لفظیات نہیں آنے

عپاہمیں ؟اگر آئیں تو ہندو دھرم بھرشٹ ہو جائے گا۔۔۔زبان کے مذہبی تشخص کا خیال للولال کو کیوں کر آیا؟۔۔۔گل کرسٹ کی سربراہی میں شعبۂ ہندوستانی اگر کمپنی کے جونیئر سرفٹس کی عملی لسانی ضرورت ہی مدنظر رکھتا تو پر یم ساگر کی نیژ کا نرالا تجربہ کرنے کی قطعاً گنجائش نہ تھی۔۔۔۔گیان چند نے ہندی کی یولی برج بھاشا کی گیارہ اور کھڑی یو لی نیژ کی دیونا گری خط میں کہ ہندی کی یولی برج بھاشا کی گیارہ اور کھڑی یو لی نیژ کی دیونا گری خط میں کہ ہندی کی یو لی برج بھاشا کی گیارہ اور کھڑی یو لی نیژ کی دیونا گری خط میں کہ ہندی کی یو لی برج بھاشا کی گیارہ اور کھڑی یو لی نیژ کی دیونا گری خط میں کہ ہندی کی یو لی برج بھاشا کی گیارہ اور کھڑی یو لی نیژ کی دیونا گری خط میں کہ ہندی میں نیژ قائم ہو چی کہ پڑیم ساگر سے پہلے ہی ہندی میں نیژ قائم ہو چکی تھی تھر سوال میہ ہے کہ آخر پر یم ساگر ہی سے کیوں ہندی الگ زبان کے طور پر ہو تک ہوئی ؟ پہلے کے متون ہندی کے لیے معیار کیون نہ بن سکے؟ بجا کہ پر یم ساگر شائع ہونے کی بنا پر وسیع چلقے تک پیچی، تا ہم اصل بات سے ہے کہ ٹھیک اس وقت پیچی جب لسانی استشر اق ہندوستان کے ساجی عربے کو کھر یو دہم میں لگا تھا۔(44)

فورٹ ولیم کالج میں نوآبادیاتی ایتحکام کے لیے کام کرر ہے گلکر سٹ دراصل ولیم جونز کی ایشیا ٹک سوسا کُٹی کی اگلی کڑی کہے جا سکتے ہیں۔اس نے 'ہندوستانی' کی لغت تیار کی اور فورٹ ولیم کالج میں جو کتابیں تصنیف کرائی وہ ہندوستانی سے اس کی دلچیپی کے باعث نہیں تھا بلکہ وہ اس تصور کومتن میں ڈھالنے کی ایک کا میاب کوشش کہی جاسکتی ہے جس کے تحت نوآبادیاتی ڈسکورس کوستفیض کیا جانا تھا۔جیسا کہ فو کونے بھی کہا ہے:

Knowledge is not neutral or objective; knowledge is a

product of power relations. Foucault.(45)

کسی ادارے کے تحت اقتدار کے استحکام کی کیا کیا حکمت عملی ہوسکتی ہیں، اس کی کچھ مثالیں اس طرح دی جاسکتی ہیں کہ؛

The connection between knowledge and power became even clearer in the concerns of men such Carey and Gilchrist to order and teach the vernacular languages of Bengali and Hindustani.... Gilchrist was actively prejudiced against the Brahmans and native elites whose motives were seen as insufficiently harnessed to the simple structures of command upon which colonial rule was to be based.(46)

British incompetence in Indian languages yielded to a concerted effort to produce a set of texts—grammars, dictionaries, teaching aids—which were to make the acquisition of a working knowledge of the languages of India available to those British who were to be part of the ruling groups in India. Cohn argues, even grammar could be converted from an Indian form of knowledge into a European object.(47)

ولیم جونز کے علاوہ Colebrook اور پھر گلکر سٹ نے اس کام کوجاری رکھا۔ نیر لکھتے ہیں: اس نے (گلکر سٹ نے)'' ہندوستانی'' سے متعلق جتنا کچھلکھایا اپنی گلرانی میں ککھوایا ، اس کا سیاق برطانوی امپائر کے استحکام کی لسانی بنیادیں تلاش کرنا اوراخیس بروئے کارلا ناتھا۔(48)

قابل غور ہے کہ انگریزوں نے نوآبا دیات کا سیحکام کے لیے ایسی کئی حقیقتیں وضع کی تعییں جن کا بظاہر حقیقت سے کوئی لینا دینا نہیں تھا۔ یہ وضع کر دہ حقیقتیں در اصل نوآبا دیاتی ڈسکورس کا حصہ تعیں اور بغیر اس ڈسکورس کے ان کی اہمیت صفر تھی۔ ولیم جوز کی ایشیا تک سوسائٹی ہو یا گلکر سٹ کا فورٹ ولیم کالج، طریقہ کار کے لحاظ سے یہ ایگ نظر آ سکتے ہیں لیکن مقصد دونوں کے ایک تھے۔ طریقہ کار کا یہ فرق دونوں کے تعلیمی پس منظر کا اثر کہا جا سکتا ہے۔ جوز او کسفر ڈ کے تعلیم یا فتہ تھی۔ دونوں کے ایک تھے۔ طریقہ کار کا یہ فرق دونوں کے تعلیمی پس منظر کا اثر کہا جا سکتا ہے۔ جوز او کسفر ڈ کے تعلیم یا فتہ تقاور کلا سیکی زبان ان کے مطالعے کا حصہ رہی تھیں ۔ جبکہ گلکر سٹ اس خاص پیدا وار کا حصہ نہیں تھے۔ یہی وجہ ہے کہ دہ ہند وستان کو نہند وستانی زبان ان کے مطالعے کا حصہ رہی تھیں ۔ جبکہ گلکر سٹ اس خاص پیدا وار کا حصہ نہیں تھے۔ یہی وجہ ہے کہ دہ ہند وستان کو نہند وستانی زبان نے در لیے زیر کرنا چا ہے تھے جبکہ جوز کلا سیکی زبانوں میں یہی امکانات تلاش کرتے نظر آتے ہیں۔ حالانکہ دونوں برطانو کی امپائر کے استحکام کے لیے ہی کام کر رہے تھے۔ گلکر سٹ کی زبان کی اسی زبان کی نظر لغت تعکیل دی تھی جو ہند وستان کی ورنیگر زبان تھی، جس کی کوئی تو اعد یا لغت موج دونہ یہ تھی۔ گلکر سٹ کی یہ پا

حقیقت کہ ان کی ور نیکلر زبان کی لغت ایک یورپی نے تشکیل دی، تو گویا ہندوستانی اس قابل بھی نہ تھے، کیکن کیا بیدوضع کردہ حقیقت واقعی حقیقت ہے؟ اس ضمن میں گلکر سٹ نے خود جس واقعہ کا ذکر کیا ہے وہ پیش نظر ہے؟ اس نے جن لوگوں سے ان کے متعلق استفسار کیا تو انھوں نے جیرت سے اسے گھورا اور الٹا دریافت کیا کہ آیا ایسا بھی کوئی ملک ہے جہاں لوگوں کواپنی ہی مقامی زبان کے لیے لغات اور مبادیات سے رجوع کرنا پڑا ہو۔ (49)

گویا ہندوستانیوں کو بیر حیرت تصی کداپنی ہی زبان کے لیے لغات کی ضرورت کیا ہے؟ گلکر سٹ کے لیے بیدا یک ایسا معمد تھا جونو آبادیاتی ڈسکورس کا پیدا کردہ تھا، اگر وہ اس بنیادی حقیقت کی طرف متوجہ ہوتا جو زبان اور اس کے بولنے والے کے باہمی رشتے کواجا گر کرتا ہے تو برطانو می امپائر کا نو آبادیاتی مقصد کیسے پورا ہوتا ؟ زبان کے الفاظ کسی لغت کا حصہ ہوں نہ ہوں ، اس مٹی کا حصہ ضرور ہوتے ہیں جس میں زبان پاؤں پاؤں چلنا سیکھتی ہے۔ زبان اور اس کے بولے جانے میں زبان کا نظام پوشیدہ ہوتا ہے، بے شک وہ نظر نہیں آتالیکن زبان اسی نظام کا ایک الوٹ حصہ ہوتی ہے۔ ہرزبان ای پائی پی مخصوص ثقافت کی مظہر ہوتی ہے، اس کے الفاظ ثقافت کے اسی دھار سے میں پروان چڑ ھتے ہیں جس سے الگ وہ اپنے معنی کھود ہے ہیں۔ لیکن گلکر سٹ ایک خاص مقصد کے لیے میکام انجام دے رہے تھی، خاہر ہوتی جان کے اس حقیقت سے چشم پوشی پر اصر ارکرتا ہے اور ایک وضع کر دہ حقیقت کے امکان تا ہو کان تکھی ہوتی ہے۔

> British disregard for different cultural procedures of language classification and analysis was sustained by the truth regime of colonial power.(50)

درجہ رکھتا ہو۔(51) اتنا ہی نہیں زبان کی جو سیاست گلکر سٹ اور فورٹ ولیم کالج نے شروع کی وہ آج بھی پھل پھول رہی ہے۔ ہندی ،اردو تنازعہ اس کی ایک اہم مثال کہی جاسکتی ہے۔ اس تنازعہ میں میرامن کی باغ و بہار اور للولال کی پریم ساگر کی بنیا دی حیثیت کا ذکر کیا جا چکا ہے۔ اس کے علاوہ زبان کو مذہب سے جوڑنے کی مہم بھی ایک نوآبادیاتی عمل تھی ، جہاں وہ ہندوستان کی قتریم زبان ہندوی کو ہندوؤں کی پرو پرٹی بتا تا ہے، آج بھی زبان کے مذہبی تشخص کے اثر ات کافی نمایاں ہیں ؛

> Hinduwee, I have treated as the exclusive property of the Hindoos alone; and have therefore constantly applied it to the old language of India, which prevailed before the Moosulman invasion; and infact now constitutes amongst them, the basis or ground work of the Hindoostanee, a comparatively recent superstructure, composed of Arabic and Persian.(52)

114

تقی بلکہ عید، بقرعید کے ساتھ ہو کی، دیوالی بھی ای شان وشوکت کے ساتھ منا تی جاتی تھی ۔ مغل حکومت کی تاریخ میں یہ تفریق کہیں بھی نظر نہیں آتی ۔ اکبر کے دربار میں تان سین کی اہمیت سب ہی جانے ہیں ۔ یہاں یہ کہنے میں کو تی قبار حت نہیں کہ مغل ہند دستانی تہذ یب کا الوٹ حصہ تصاور وہ اردوزبان (ہندوی) کو اپنے ساتھ لے کر نہیں آئے تھے، جو کہ ہندوستانی تہذ یب کی نادر مثال کہی جا سکتی ہے ۔ اس کی ایک مثال تو یہی ہے کہ ان کی آمد ۔ قبل 'ہندوی' (اردو) زبان موجود قصی ۔ جس کے مندوستانی تہذ یب کا الوٹ حصہ تصاور وہ اردوزبان (ہندوی) کو اپنے ساتھ لے کر نہیں آئے تھے، جو کہ موجود قصی ۔ جس کے مندوستانی تہذ یب کا الوٹ حصہ تصادر وہ (2012-2013) کے ہندوی کلام میں دیکھے جائے ہیں ۔ دوسری مثال موجود قصی ۔ جس کے مندوی ریگ امیر خسر وہ (2012-2013) کے ہندوی کلام میں دیکھے جائے ہیں ۔ دوسری مثال اندیا زعلی خاں عرشی کا می تو قول ہے جوانھوں نے نا در ان شاہ کی کہ دیا چہ میں لکھا ہے؟ ہندوستان کے مسلمان بادشاہ دیکی علوم وفنون کے بڑے قد ردان تھے۔ ای کا میکڑوں کہا ہیں تکھیں ۔ لیکن مغل بادشاہ دیلی علوم وفنون کے بڑے قد ردان تھے۔ ای کا میڈروں کہا ہیں تکھیں لی بی نی سیکھیں ، اور ان زبانوں کے علوم پر موخالص مغل بچہ تھا، ہندوستان آئیں سیکھیں ماور ان زبانوں ہے ملوم پر جوخالص مغل بچہ تھا، ہندوستان آئی مندوں عمر ان خاندان میں نہیں ملی ۔ بابر ہوخالص مغل بچ تھا، ہندوستان آئی دیں کی حکا میں جس دیلی ہوں اور ایک تر کی شعر کا پہلا مصرعہ پور ااور دوسر بے دولا فظر ہندی میں نظم کر گیا۔ کہتا ہو خالص مغل بچ تھا، ہندوستان آئی دیکی زبان سے اتنا مانوں ہوا کہ اپن

گنگا جمنی تہذیب کی پروردہ بیزبان (ریختہ ، اردو، ہندوستانی) انگریزوں کی آمد کے بعد سیاسی طور پر مذہبی قرار دے دی گئی۔ مغلوں کی آمد سے برسوں میں جس زبان میں ایک خاص رنگ کی آمیز شمکن ہوئی ، نوآبادیات نے اسے اپ سیاسی مفاد کے لیے ' تسلط سے عبارت کیا۔ مغل حکومت ہندوستانی تہذیب کی آبیاری کرر ہی تھی جبکہ انگریز اس تہذیب کو کسی بھی صورت ختم کر کے اپنی تہذیب مسلط کرنا چا ہے تھے مغل حکومت اور یور پی امپائر میں بیا یک بنیادی فرق تھا۔ جولوگ مغل حکومت اور انگریز ی تسلط میں کو کی فرق نہیں کرتے ، ان کے لیے سید بنیادی بات جا نی ضروری ہے کہ مغل کی نہیں بھی معدان کی آل اولا دیم بیں پیدا ہو کیں ، یہیں انھوں نے شادیاں رچا کیں۔ انھوں نے بہاں کی دولت اپنے ملک نہیں جی جبلہ ہندوستان کو ہی اینا ملک بنالیا ، یہیں انھوں نے شادیاں رچا کیں۔ انھوں نے یہاں کی دولت اپنے ملک نہیں جی جبلہ ہندوستان کو ہی اینا ملک بنالیا ، یہیں انھوں نے شادیاں رچا کیں۔ انھوں نے یہاں کی دولت اپنے ملک نہیں جی محکومت اور تکریز کی تسلط میں کو کی فرق نہیں کرتے ، ان کے لیے سید نیا دی بات جا نی ضروری ہے کہ فل کی نہیں جی بلکہ ہندوستان کو ہی اینا ملک بنالیا ، یہیں انھوں نے شادیاں رچا کیں۔ انھوں نے یہاں کی دولت اپ کہ ملک نہیں جی میں میں دوستان کو ہی اینا ملک بنالیا ، یہیں انھوں نے شادیاں رہا کیں۔ انھوں نے ہیں ہو کے ، جبلہ یور پی حاکموں نے ہندوستا نیوں سے ایک فاصلہ ہیں ہور ارر کھا، یہاں کی دولت اپ ملک ہیں ہوں نہیں کی میں دفن ہو ہے ، جبلہ یور پی حاکموں بن ۔ انگر یز دوں کا ملک ہیں ان ملک بنا لیا ، یہیں اپنی کی دولت اپ ملک ہیں میں دفن ہو ہے ، جبلہ یور پی حاکموں

استحصال یوریی نوآبادیات کی دین ہے۔مغل حکومت کا اس ہے کوئی لینادینانہیں۔ بیذوآبادیات کا پھیلایا ہوا تعصب ہی ہے جوآج بھی ہندوستان میں مغل ُودیثی' کی حیثیت سے دیکھے جاتے ہیں جبکہ ہندوستانی کلچر بغیران کے نامکمل ہے۔ ارد د کامسلمانوں کی اور ہندی کا ہند دوں کی زبان بن جانا نوآبادیاتی ڈسکورس کا حصبہ ہے۔ اس طرح شاہ عالم ثانی پرنظر کریں تو انہوں نے فارسی ،اردواور ہندی نینوں زبانوں میں شعر کیے ہیں۔' نادرات شاہی ' کے نہ ملنے تک بیربات مانی جاسکتی تھی کہ ہندی ایک Established زبان نہیں تھی ،لیکن ْ نادرات شاہی' کے ملنے کے بعد ہ پہ کہا جا سکتا ہے کہ ہندی انگریز وں کی حکومت سے پہلےایک Established زبان کی حیثیت سے قائم ہو چکی تھی۔خود بادشاہ وقت کا اپنے کلام کو دونوں زبانوں میں لکھے جانے کا تھم دینا اس بات کا ثبوت پیش کرتا ہے کہ ہندی ،اردو دونوں ز بانیں Established زبانیں تھیں۔ ہاں ناصر عباس نیر کی اس بات سے اتفاق ضرور کیا جا سکتا ہے کہ فورٹ ولیم کالج سے پہلے زبان کے ساتھ مذہبی تشخص کا ڈسکورس منسلک نہیں تھا۔ بیڈ سکورس نوآ با دیات کا پیدا کردہ تھا اور اس کو قائم کرنے میں گلکسر ٹ اوران کے فورٹ ولیم کالج نے بنیادی اورا ہم کر دارا دا کیا؛ گل کرسٹ ہندوستانی کی تاریخ کی تشکیل کے ذریعے ہندوستانی کودوزیانوں: اردواور ہندی میں تقسیم کرنے کا اقدام کرتا ہےاور نہایت نفاست کے ساتھ اس کا وہ'' مذہبی، تاریخی'' جوازتشکیل دیتا ہے جوخود'' ہندوستانی'' میں بہطور زیان موجودنہیں تھا، مگر جسے ہندوستان کی تاریخ اور ہندوستان کے کثیر القومی ساج میں اور خاص طور پر مغلوں کے ساسی زوال کے بعد کمپنی کی حکومت کے تحت نئ قومی شناختوں کے لیے آمادہ ہندوستان میں باور کرانا آسان تھا۔ (55)

فورٹ ولیم کالج کے شعب یہ ہندوستانی کی تصنیفی اور اشاعتی سرگر میوں پر نظر ڈالیں تو صاف محسوس ہوتا ہے کہ وہ گل کرسٹ کے ہندوستانی کی'' تاریخی تظلیل'' کاعملی مظہر ہیں ۔گل کرسٹ نے ہندوی (ہندووں کی اصل وقد یم زبان ) اور ہندوستانی ( ہندوی پر عربی و فارسی کے ذریعے بالائی تعمیر ، مسلمانوں کی زبان) میں جس امتیاز کا خاکہ پیش کیا تھا، اس بے تحت کتا ہیں تصنیف کروا کیں ۔اپنے تصورکومتن میں ڈھالا اور اس طرح طاقت واتھارٹی

گلکرسٹ اور فورٹ ولیم کالج اس میں کا میاب رہے تھے۔ اس کی مثال بھلت سنگھ کی وہ تحریریں بھی ہیں جہاں وہ بھا شااور لپی کی بائیں کرتے ہیں، ہندی اردو پنجابی زبانوں سے جڑے مذہبی تعصّبات کا ذکر کرتے ہیں۔ بھلت سنگھ کی تحریر سے بیہ ثابت ہوتا ہے کہ ان کے دورتک انگریزوں کی اس سازش نے عملی جامداختیار کرلیا تھا اور زبان کو مذہبی تشخص حاصل ہو چکا تھا، اردو (ہندوستانی) مسلمانوں کی زبان اور ہندی ، ہندووں کی زبان بن چکی تھی، جیسا کہ گلکر سٹ نے پہلے ہی دعویٰ کیا تھا۔ زبان سے مذہب کا تصور چیٹ گیا تھا جسے آج تک کوئی تد ہیرا لگ نہ کر پائی۔ یہ وہ نوآ بادیاتی اثرات ہیں جس سے ہندوستانی عوام آج بھی نبرد آزما ہیں۔

'پریم ساگر'نستعیق میں بی لکھی گئی ہے لیکن اس کی نٹر اس ہندوستانی زبان سے کافی دورنظر آتی ہے جس میں ہندوستا نیت کا رنگ جھلکتا تھا۔ گویا پریم ساگر گلکر سٹ کی زبان کو مذہبی رنگ عطا کرنے کی حکمت عملی کانمونہ کہی جاسکتی ہے۔ پریم ساگر کی ابتدامیں 'شری گنیشائے نمہ' کے عنوان کے ساتھ گنیش جی کی ایک تصویر بھی نظر آتی ہے۔ سٹس الرحمٰن فاروقی نے اپنی کتاب 'اردو کا ابتدائی زمانہ میں شاہ عالم ثانی کی ''عجا ئب القصص'' کا ذکر کیا ہے جسے وہ ''ہندی'' زبان یعنی موجودہ اردو میں کھی داستان بتاتے ہیں ، ساتھ ہی ''ہندی'' کے فروغ میں شاہ عالم ثانی کی خدمات کو ان کفظوں میں ماد کرتے ہیں:

> دربارکی سرکاری زبان تو پھر بھی فارسی رہی ،لیکن شاہ عالم بہت دن الہ آباد میں رہاتھا،اورا سے'' ہندی'' سے یک گونہ لگا وُبھی تھا،اس لیے غیرر سمی طور پر وہ نہ صرف میہ کہ'' ہندی'' میں گفتگو کرتا تھا، بلکہ وہ اس زبان کا اچھا خاصا مصنف بھی تھا۔(57)

> > مزيدلكصة بين:

ہماری زبان (لیعنی وہ زبان جسے ہم آج اردو کہتے ہیں) کا نام شاہ عالم کے لیے '' ہندی' تھا، اورا سے شاہ عالم نے قلع میں لاکرا شراف کے لیے عزت دار بنایا۔وہ (بشمول سنسکرت) کئی زبانیں جانتا تھا۔اسے'' ہندی' سے خاص

لگاؤ تھا۔ وہ اس کے مربیوں میں تھا، اور وہ خود اس زبان میں مثق تخن کرتا تھا۔ان وجوہ کی بنا پر،اوراس لیے کہ وہ اسے دربار میں غیر رسمی طور پراستعال کرتا ہوگا،'' ہندی'' کوتما مثالی ہند میں تو قیر نصیب ہوئی۔(58)

فاروقی کے مطابق شاہ عالم ثانی جے' نہندی'' کہدر ہے ہیں وہ 'اردو' زبان ہے، لیکن وہ شاہ عالم ثانی کی کتاب' ' نا درات شاہی'' کا ذکر نہیں کرتے ، نہ ہی اس میں شامل شاہ عالم ثانی کے ہندی کلام (جود یو ناگری لیی میں لکھا گیا ہے ) کا کوئی ذکر کرتے ہیں۔ اگر فاروقی کی اس بات کو مان بھی لیس کہ شاہ عالم ثانی کی '' ہندی'' موجودہ اردو ہے تو ' نا درات شاہی ' میں موجود دیونا گری لیی میں لکھے ان کے کلام کو کس زبان کا کلام کہیں گے؟ اور با دشاہ وقت کے اس فرمان کو جس میں یہ کہا جا تا ہے کہ انھوں نے خود ' نا درات شاہی' کو اردواور ہندی دونوں زبانوں میں لکھنے کا حکم دیا تھا، کہاں رکھیں گے؟ اگر شاہ عالم ثانی کی '' ہندی'' موجودہ اردو تھی تو وہ کو ن سی زبان کا کلام کہیں گے؟ اور با دشاہ وقت کے اس فرمان کو جس میں یہ شاہ عالم ثانی کی '' ہندی'' موجودہ اردو تھی تو وہ کون سی زبان ہے جو دیو ناگری لی میں ' نا درات شاہی' موجود ہما ہ عالم ثانی کی '' ہندی'' موجودہ اردو تھی تو وہ کون سی زبان ہے جو دیو ناگری لی میں ' نا درات شاہی' موجود ہم حیا ہے؟ قابل ذکر بات ہی ہے عرشی صاحب سے ہندی نظموں کا مجموعہ کہنا زیا دہ منا سب بیکھتے ہیں؛ کتاب میں پنجابی کے دو ہے گنتی کے ہیں ۔ فارسی اور اردو کا کل میں پندی کا علم ہیں کی کتاب زیادہ ہے ۔ مگر سب سے زیادہ ہندی ہے ، اننا زیادہ کہ تا ہی کا خالم ہوتا ہے۔ کا کل کا مران کو جس میں موجود

یہ کتاب فورٹ ولیم کالج کے قیام سے پہلے موجود تھی لیکن ایسا کوئی تصور نظر نہیں آتا جس نے زبان کو مذہب سے جوڑا ہو۔ غور کرنے کی بات تو یہ ہے کہ نا درات شاہئ میں ہولی ، دیوالی پر ویسے ہی کلام موجود ہے جیسے نو روز کے جشن اور عید پ یعنی بیا ندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ ہولی ، دیوالی منانے پر کسی خاص مذہب کا ہونا ضروری نہیں تھا، بلکہ بیر سمیں ہند وستان کی شعر بیات کا حصة تھیں اور اس مشتر کہ کچر کی نمائندگی کرتی تھیں جس کے لیے ہند وستان جانا جاتا ہے۔ نوآبادیات کے زیر اثر یک کچر مذہبی لباس پہن کر کیسر یا ہو گیا اور اس مشتر کہ کچر میں ایک خلا پیدا ہو گیا جسے برطانوی حکومت نے اپن مقصد کے لیے بڑھایا اور ہند وستان کی پیچان ، ہی بدل کر رکھ دی ۔ اب ہندی پڑ ھنے والا ہندو اور اردو پڑ ھنے والا مسلمان ہو گیا۔ ہولی ہندووں کا تہوار بن گی اور میں کی بولی کہ سایک خلا پیدا ہو گیا جسے برطانوی حکومت نے اپنے سیاس مقصد کے لیے بڑھایا اور ہندوستان کی پیچان ، ہی بدل کر رکھ دی ۔ اب ہندی پڑ ھنے والا ہندو اور اردو پڑ ھنے والا مسلمان ہو گیا۔ ہولی ہندووں کا تہوار بن گی اور عید کی سو ئیاں مسلمانوں تک محدود رہ گئیں۔ یہ ہندوستان کا وہ نقصان تھا جس کی ہو گیا۔ ہولی ہندووں کا تہوار بن گی اور عید کی سو ئیاں مسلمانوں تک محدود رہ گئیں۔ یہ ہندوستان کا وہ نقصان تھا جس کی ہندوستان کی خصوصیت کٹر میں وصدت نے معند وستان میں مختلف فر تے پیدا ہی ، ہندوستان کا وہ نقصان تھا جس کی

قابل نور ہے کہ ہندوستانی عوام کا جوعلم مشرقی متون سے حاصل کیا گیا وہ ہندواسیوں کے حقیقی وجود سے طرا تا تھا۔مشرق کاعلم، مشرقی لوگ، مشرق کی عظیم تاریخ میں دفن تصاور انگریزوں کے سامنے ایک ایسی قوم تھی جسے تہذیب یا فتہ بنانے کے لیے مغربی علوم کی ضرورت تھی۔مغربی اقوام یعنی انگریز ، ہی وہ قوم تھی جو ہندواسیوں کو تہذیب کی ابجد سے واقف کرا سکتے تھے کہ ان کا حال بھی ماضی کی طرح سنہ را تھا۔جبکہ ہندکی عظمت ماضی میں دفن ہو چکی تھی۔اہم بات رینی کہ مشرق کا ماضی روثن تھا بلکہ ہیہ ہے کہ اس کا حال زوال کا شکارتھا۔ ماضی اور حال کی یہ ثنو یت نوا آبادیات کے اسے حال کی کی گئی تھی اور انگریز کا میاب بھی رہے ؟

> ہرنوآبادیاتی صورت حال ذولسانیت کوجنم دیتی ہے۔ مگر دونوں زبانیں برابر رہتے کی نہیں ہوتیں ،نوآباد کار کی زبان اسی کی مانند مہذب اور افضل ہوتی ہے، جب کہ نوآبادیاتی اقوام کی زبانیں، گنوارلوگوں کی زبانیں اور ناشائستہ ہوتی بیں۔ زبان کا اقد ارکی درجہ اس کے بولنے والوں کی نسبت سے متعین ہونے لگتا ہے بلکہ میہ کہنا بجا ہوگا کہ زبان ایک آلہ اظہار کے بجائے ایک' نما مت رہز،'بن جاتی ہے۔ دنیا کی کوئی زبان حقیقتاً کم تر ہوتی ہے نہ نامکمل ۔ وہ اپن بولنے والوں کی جملہ ابلاغی اور تر سیلی ضرورتوں کی تکمیل کر رہی ہوتی ہے، مگر نوآبادیاتی صورت حال میں زبان کا بی تصور باقی نہیں رہتا۔ زبان اپنے بولنے والے کے سیاسی اور نقافتی مرتبے کی نسبت سے کم تر یا برتر سمجھی جانے لگتی سے۔(60)

اس ضمن میں جیسا کہ ذکر کیا گیا کہ جگت سکھ کا ذکر بھی دلچ پی سے خالی نہ ہوگا، جنھوں نے زبان اور اس کی لپی سے متعلق مسلے پر روشنی ڈالی ہے، اور بھا شا کو دھرم کا مسلہ نہ بنانے کی صلاح دی ہے ۔ یہ یوآ بادیاتی سازش تھی جس نے زبان کو مدہب سے مضبوطی سے جوڑا، بھلت سکھ نے بھا شا اور لپی سے جڑے اسی مذہبی تصور کو توڑنے کی بات کی ہے۔ ہندوستان کا وکاس تبھی ممکن ہے۔ جیسا کہ ہم آج بھی دیکھ سکتے ہیں ہندوستان مختلف خانوں میں بٹا ہوا ہے۔ انگر یزوں نے Divide and Rule کی جو حکمت عملی اپنائی تھی، اس میں کا میاب رہے شے اور ہندوستان کو تن سطحوں پر تفسیم کر دیا تھا کہ آج بھی جسے جوڑا نہیں جا سکا، آج بھی ہم ان ہی خانوں میں بٹے ہوئے آپس میں لڑے تر جے ہیں، جس کا فائدہ تھا کہ آج بھی جسے جوڑا نہیں جا سکا، آج بھی ہم ان ہی خانوں میں بٹے ہو ہے آپس میں لڑے تر جے ہیں، جس کا فائدہ تھا کہ آج بھی جسے جوڑا نہیں جا سکا، آج بھی ہم ان ہی خانوں میں جے ہو ہے اپن میں لڑے تر جے ہیں، جس کا فائدہ تھا کہ آج بھی جسے جوڑا نہیں جا سکا، آج بھی ہم ان ہی خانوں میں جے ہو ہے آپس میں لڑے تر جے ہیں، جس کا فائدہ

ہوتا ہے جس طرح نوآبادیاتی ہندوستان میں انگریز ہندوستانیوں میں پھوٹ ڈال کرخودآ رام سے حکومت کرر ہے تھے۔ ہہر حال بھگت سنگھکالپی کے مسئے پرلکھا گیا مضمون پس نوآبادیاتی بیانیہ میں ایک خاص اہمیت رکھتا ہے ؛ نوآبادیات اوراس کے اثرات کا دائرہ کاربہت وسیع ہے۔زبان سے متعلق ڈسکورس اس کا ایک پہلوکہا جا سکتا ہے ؛

> Colonial conquest was not just the result of the power of superior arms, military organization, political power, or economic wealth as important as these things were. Colonialism was made possible, and then sustained and strengthened, as much by cultural technologies of rule as it was by the more abvious and brutal modes of conquest that first established power on foreign shores. The cultural effects of colonialism have too often ignored or displaced into inevitable logic of modernization and world capitalism; but more than thus, it has not been sufficiently recognized that colonialism was itself a cultural project of control. Colonial knowledge both enabled conquest and was produced by it; in certain important ways, knowledge was what colonialism was all about. Cultural forms in societies newly classified as "traditional" were reconstructed and transformed by and through this knowledge, which created new categories and oppositions between colonizers and colonized, European and Asian, modern and traditional, West and East. Ruling India through the delineation and

reconstitution of systematic grammars of vernacular languages, representing India through the mastery and display of archaeological memories and religious texts, Britain set in motion transformations every bit as powerful as the better-known consequences of military and economic imperialism.(61)

زبان سے جڑے ہوئے اس نوآبادیاتی متھ کو بھی توڑنے کی ضرورت ہے ، جونوآبادیاتی ہندوستان میں عام کیا گیا تھا۔ جیسا کہ ذکر کیا جاچکا ہے اقتد ارکے تسلط میں زبان کی اہمیت سے نہ صرف نوآباد کا رواقف ہوتے ہیں بلکہ اس کا بخوبی استعال بھی کرتے ہیں۔ انگریزی زبان محض ایک زبان نہیں ، ایک ایسے اسٹیٹس کے طور پر پیش کی گئی جو ہندوستانیوں کو ایک مہذب قوم بننے کے لیے درکارتھی لیکن کیا واقعی ایساتھا:

[T]HE ENGLISH LANGUAGE is a tool of power,

domination and elitist identity, and of communication across continents. Although the era of the 'White man's burden' has practically ended in a political sense, and the Raj has retreated to native shores, the linguistic and cultural consequences of imperialism have changed the global scene. The linguistic ecology of, for example, Africa and Asia is not the same. English has become an integral part of this new complex sociolinguistic setting. The colonial Englishes were essentially acquired and used as non-native second languages, and after more than two centuries, they continue to have the same status. The non-nativeness of such varieties is not only an

attitudinally significant term, but it also has linguistic and sociolinguistic significance.(62)

انگریزی زبان وادب کی تعلیم کا آغاز نوآبادیاتی عہد میں پہلی مرتبہ ہندوستان میں شروع ہوا،اور بڑی حد تک اسے نبرل آئیڈیالو جی کی حامل بنا کر پیش کیا گیا، نیز ایک ایسامخلوط/ دوغلا طبقہ پیدا کرنے کی سعی کی گئی جو سفید اور کالوں کے درمیان تر جمان کا کر دارادا کر سکے۔

This literature is therefore always written out of the tension between the abrogation of the received English which speaks from the centre, and the act of appropriation which brings it under the influence of a vernacular tongue, the complex of speech habits which characterize the local language, or even the evolving and distinguishing local english of a monolingual society trying to establish its link with place.(63)

اپنی زبان کوزبان کے اعلیٰ معیار اور نمونے کے طور پر پیش کرنا اور نوآبادیوں کی زبان کو Impure بتانا نوآبادیاتی ڈسکورس کااہم پہلو ہے۔ نوآبادیاتی ہندوستان میں پچھاسی طرح کی صورت حال دیکھنے کو ملتی ہے۔ پس نوآبادیاتی ڈسکورس میں زبان کے اس تصور نہ وبالا کرنے اور مرکز کی زبان استعال کرنے کا تصور موجود ہے۔ دی امپائر رائٹس بیک کے صنفین اس ضمن میں لکھتے ہیں؛

> The crucial function of language as a medium of power demands that post-colonial writing defines itself by seizing the language of the centre and re-placing it in a discourse fully adapted to the colonized place. There are two distinct processes by

which it does this. The first, the abrogation or denial of the privilege of 'English' involves a rejection of the metropolitan power over the means of communication. The second, the appropriation and reconstitution of the language of the centre, the process of capturing and remoulding the language to new usages, marks a separation from the site of colonial privilege.(64)

نوآباد کار کی زبان کو، اس کے اسٹیبلش norms کوتو ڑ کر استعال کرنا۔ ایسے norms جوز بان کواپنی جا گیر بتانے والوں نے بنائے ہوں۔ انھیں زبان کے کلھیا کہنا زیادہ صحیح ہوگا۔ پھر انھیں کی زبان میں ان کے خلاف کلھنا، ان کے استحصالی بیانے کوتو ڑنا۔ ان کی زبان کواپنے ثقافتی رنگ میں ڈھال کر استعال کرنا۔ تا کہ نوآباد کارا سے جس مخصوص شناخت سے جوڑتا ہے اسے طشت از بام کیا جا سکے یعنی پس نوآبادیاتی ڈسکورس میں زبان کے حوالے سے اس طرح کے بیا نیے تشکیل دیے جاتے ہیں ۔ اس ضمن میں ایک اہم نام راجا راو کا لیا جا سکتا ہے۔ ان کا ناول'Kanthapura' ان چند بیانیوں میں سے ایک ہے جس میں ہندوستانی گاؤں کی زندگی کو مرکز کی (انگریزی) زبان میں پیش کیا گیا ہے۔ O. ک

> I can't think of another authentic account of village life among novels written in the English language..... The words are English, but the organization is Indian and

the novelist had to organize it himself.(65)

راجا راواپنے اس ناول میں انگریزی زبان کے ہندوستانی کرن کے لیے بھی جانے جاتے ہیں۔ان کے ناول میں ہندوستانیت کارنگ لیے انگریزی زبان کا مطالعہ کیا جا سکتا ہے۔ جسے وہ 'اپنے خیالات کا اظہار کسی دوسری زبان میں اس طرح کرنا کہ اس کی روح اپنی ہوئے تعبیر کرتے ہیں ؟

The telling has not been easy. One has to convey in a language that is not one's own the spirit that is one's own. One has to convey the various shades and

omissions of a certain thought-movement that looks maltreated in an alien language. I use the word 'alien', yet English is not really an alien language to us. It is the language of our intellectual make-up—like Sanskrit or Persian was before—but not of our emotional make-up.(66)

اپنے ناول کا نتھا پورا میں انھوں نے اس کی مثال بھی پیش کی ہے۔دراصل زبان کے اس طرح کے Adoptation کو Adoptation

Appropriation is the process by which the language is taken and made to 'bear the burden' of one's own cultural experienc.(67)

125

On the one hand, regional english varieties may introduce words which become familiar to all english-speakers, and on the other, the varieties themselves produce national and regional peculiarities which distinguish them from other forms of english.() The syncretic and hybridized nature of post-colonial experience refutes the privileged position of a standard code in the language and any monocentric view of human experience.(68)

I feel that the English language will be able to carry

the weight of my African experience. But it will have to be a new English, still in full communion with its ancestral home but altered to suit new African surroundings.(69)

راجاراو کاول Kanthapura کابترائی یی C. D. Narasimhaiah کابترائی Kanthapura could only find expression by breaking the formal English syntax to suit the sudden changes of mood and sharp contrasts in tone, by establishing a correspondence between perceptions and the images he could readily lay his hands on in the life around and by a fresh emphasis on old images and a completely different, in this case Kannada, intonation to the English sentence. In other words, it had to be a highly original style, a technical innovation indistinguishable from an essential Indian sensibility.....

Note again his plastic use of the English language to describe the ever-enlarging spheres of our relationships, for example, 'He is my wife's elder brother's wife's brother-in-law', both because the word cousin doesn't convey the precise nature of the relationship and because Indian relationships do not stop with cousins and brothers and sister-in-law.(70)

دراصل اب یہی Inauthentic انگریزی اس زبان کی اصل حقیقت ہے کیوں کہ برٹش لب و لہج اور لفظیات میں

127

پس نوآبادیاتی ڈسکورس میں زبان کے حوالے سے ناصر عباس نیر نے اپنی کتاب اردوادب کی تشکیل جدیڈ کے پیش لفظ میں اپنے خیالات کا اظہار کیا ہے۔ان کے مطابق 'مرکز کی زبان' میں ؛ یعنی وہ زبان جو حاکم کی رہی ہو،ردنوآبادیات کے بیانے (جسے وہ حقیق متبادل بیانیے کہتے ہیں) تشکیل نہیں دیے جا سکتے۔آگے وہ ردنوآبادیات کی وضاحت کے ذریعے اپنے اس مفروضے کی تقییس قائم کرتے ہیں:

> رد نوآبادیات اپنی نقافت کی زبان کی معنی آ فریں بحالی سے ممکن ہے۔ اگررد نوآبادیات سے مراد ہیہ ہے کہ سفید آ دمی و سفید کلچر کے خارجی و سیاسی استحصال اور داخلی و نفسیاتی جر سے نجات حاصل کی جائے تو سیح قیق متبادل بیانے کی تخلیق ہی سے ممکن ہے بحقیقی متبادل بیا نیه زبان غیر میں نہیں لکھا جا سکتا۔ اپنی زبان کی 'معنی آ فریں بحالی اور حقیقی متبادل بیا نے کا آپس میں گر اتعلق ہے۔ ابلاغ کے علاوہ ، ہر زبان کی ایک علامتی اہمیت بھی ہوتی ہے۔ ابلاغ زبان کی فطری نہیں دمصنوعی نیون بنائی گئی ہوتی ہے۔ (17) ذراسی وضاحت متبادل بیا نے کا وہ بیا نہ ہے کہ مطابق متبادل بیا ہے، کی بھی ضروری معلوم پڑتی ہے۔ ان کے مطابق : متبادل بیا نیے، استعارز دہ طبقہ کا وہ بیا نہ ہے جو استعار کار کے بیا نیوں کے متوازی پیش کیا جاتا ہے۔ آخر الذکر بیا ہے ، استعارز دہ لوگوں کے علم ، کلچر

،ادب، تاریخ سب کومیٹل فو کو کے مطابق د محکوم وسرنگوں علم' کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ یعنی ُ وہ علم جوعلوم کی درجہ بندی میں نچلے درج پر ہے،اور شعور اور سائنسیت کے مطلوبہ معیار سے فروتر ہے ۔ متبادل بیانیہ اس سرنگوں علم کو سر بلندكرتا ہے۔ (72) وہ زبان کی علامتی اہمیت سے نجات دلانے کی بات کرتے ہیں اور ایسا تبھی ممکن ہے جب نوآبادیات کی نفی کا بیانیہ مقامی زبان میں تشکیل دیاجائے۔ایسی صورت حال میں یہ یک دقت دومتھ کو تہ دبالا کیاجا سکتا ہے: متبادل بیانیهاینی زبان کی حاشائی حیثیت اوراستعار کار کی زبان کی مرکز ی اور آفاقي حيثيت كي متطكوبه يك وقت بتدو بالاكرتا ہے۔تا ہم بيد تبادل بيانيے كا ابتدائي قدم ہوتاہے۔(73) نیر کی اس بات سے تو اتفاق کیا جا سکتا ہے کہ مقامی زبان میں لکھے گئے ردنوآ بادیاتی بیانے میں مذکورہ بالاصلاحیت ہو سکتی ہے لیکن ُ مرکز می زبان' میں لکھے گئے پس نوآبادیاتی بیانیے نوآبادیات کے اپنی زبان کے متعلق قائم کیے گئے متھ کومزید پختہ کرتے ہیں؛ والے بیان سے ذہن میں کئی سوال جنم لیتے ہیں، پہلے نیر کا بد بیان ملاحظہ فرمائیں: <sup>•</sup> مرکز' کی ہمہ گیری اورآ فاقیت کا بیدعویٰ برقر ارہی نہیں رہتا،مزید پختہ ہوتا ہے کہ اس کی زبان میں ہرطرح کے لوگ ، یعنی اہل زبان ہوں کہ زبان دان ، سفید ہوں کہ ساہ، وہ ہر طرح کے خیالات وتجربات، یعنی استعاری اور رڈ استعاری خیالات ،اور میٹرویولیٹن کی زندگی پاایشائی و افریقی زندگی کے تج بات ظاہر کر سکتے ہیں۔اس کےعلاوہ اس بات کا بھی اثبات ہوتا ہے کہ استعارى زبان خودايخ خلاف استغاثة بيش كرسكتي ہے۔ (74) ان کا بیقصور بهذات خودنوآ با دیاتی زبان کوایک آسمانی زبان کا درجه دے دیتا ہے کہ نوآ با دیاتی ہند دستان میں ہند دستانیوں کی دوجی شناخت کوشتکم کرنے میں زبان ایک اہم حوالے کےطور پراستعال کی گئی۔ بیاوربات ہے کہ اس شناخت کو نوآبادکارکی زبان بولنے کے بعد بھی نہیں تو ڑا جا سکا لیکن ان نوآبا دیاتی بیانیوں کی پول ضرورکھو لی جاسکتی ہے جس میں کسی مخصوص زبان کو بولنے والے اعلیٰ نسل ،مہذب اور جانے کیا کیا بن جاتے ہیں کیکن وہی زبان جب مقامی لوگ بولتے ہیں تو کالے نیٹو ہی رہتے ہیں۔ یعنی ہم کہہ سکتے ہیں کہ یہ سارے بیانیے Arbitrary تھےاوران کی تشکیل صرف

این حکومت کی توسیع تھی۔

128

خود نیر لکھتے ہیں کہ'اپنی نئی دنیا کی تعمیر میں جدیدیت کی نہیں ،'سفیدآ فاقی جدیدیت' کی نقل کی نفی کی جاتی ہے'؛ پھر نہمیں کسی زبان کی نفی کے بچائے اس سے جڑ سے سفید ہونے کے تصور کی نفی کرنے کی ضرورت ہونی جا ہے۔مرکز ی زبان میں نوآبادیاتی باشندوں کا لکھنا زبان کے سفیڈاور Pure ہونے کے تصور کو طشت از بام کرتا ہے۔ یہاں ہومی بھابھا کا مائبر بڈٹی کا تصوربھی ذہن میں رکھیں تو ہمل بذات خود زبان سے متعلق نوآ با دیاتی ڈسکورس کو تہ دبالا کرتا نظرآ ئے گا۔ نیر کے مطابق وہ لوگ جو مرکز کی زبان میں اپنے کچر کا بیانیہ خلق کرتے ہیں ،اس مرکز می زبان کےادب میں ہمیشہ حاشیے يرموجود ہوتے ہيں، ہاں ان کا بیمل ایک پس نوآبادیاتی شناخت ضرورر کھتاہے؛ وه ْسفیداَ دمی کی دنیا' میں ْسیاہ آ دمی کی دنیا' کی آ واز پہنچا تا ہے،لیکن اس بات کو فراموش نہیں کرنا جاہیے کہ اس آواز کے معنی ومنشا کے تعین کا اختیار 'مرکز کی زبان کے پاس ہوتا ہے۔غور طلب نکتہ ہہ ہے کہ پس نوآبادیاتی مصنف انگریزی ، فرانسیسی، ہسپانوی میں لکھتے ہوئے ان زبانوں کے ادب کے مرکزی دھارے کے کنارے پر موجود رہتا ہے۔۔۔ پس نوآ بادیاتی مصنف عموماً جلا وطن ہوتے ہیں۔ان کی تحریر بھی جلا وطنی کے تجربے سے گزرتی <u>ے۔(75)</u> ہوسکتا ہےلیکن سوال بدبھی ہے کیا ہمیں اب بھی زبان/ادب کے حوالوں میں مغرب/ یورپ/انگریز کی سند کی ضرورت ہے؟ ان کی زبان کےادب میں ہم کہاں ہیں' کے سوال سے ہماراوہ ادب جوانگریزی زبان میں موجود ہے؛ کی اہمیت کم کی جاسکتی ہے؟ ہمیں کیوں اپنے اِس ادب کواس' مرکز می ادب' کے سامنے رکھ کر ہی اس کی اہمیت پھنی ہے؟ کیا مرکز کی زبان میں پس نوآبادیاتی بیانیہ (حقیقی متبادل بیانیہ ) نہ لکھے جانے کا تصور وہی پیغام نہیں دیتا کہ یہاں (یعنی اس زبان میں) کتوں اور ہندوستانیوں کا داخلہ منوع ہے؟ دوسری طرف نیر بیربات بھی کہتے ہیں: اس دوران میں بیہ بات ہمارے ذہن سے محوہو جاتی ہے کہ اگرانگریز ی ہر طرح کی دنیا، یعنی مقامی اور غیر مقامی دنیا کولکھ سکتی ہے تو خالصتاً سائنسی لسانیاتی اصول کی رُوسے ہرزمان، ہرد نیا کولکھ کتی ہے۔(76) اردوادب میں شائع ہوئے اپنے ایک مضمون' پس نوآبادیاتی اردوفکشن جادوئی حقیقت نگاری اور ُغیرُ کے تصور کی روشی میں' میں انھوں نے یہ بھی کہا تھا: پس نوآبادیاتی فکشن ہم آہنگی کی تلاش سے زیادہ، اس بوری ہیئت میں

129

مداخلت کرتا اوراے الٹنا پلٹتا ہے، جوخود کوایک 'برتر غیر' کے طور پر پیش کرتی \_\_\_(77) بيد د متضا دبا تين بين جهان وه ايک طرف کہتے ہيں کہ حقیقی متبادل بيانيه زبان غير ميں نہيں لکھا جاسکتا، و ہيں دوسری طرف سائنسی اسانیاتی اصول کی رو سے یہ بات بھی کہتے ہیں کہ ہرزبان مقامی اورغیر مقامی دنیا کولکھ کتی ہے۔ پھر پس نوآ بادیاتی فکشن کی خوبی بید کھتے ہیں کہ وہ پور پی ہیئت میں مداخلت کرتا اورا سے الٹنا پلٹتا ہے۔ یوں اگران کی دوسری بات پرغور کریں تو ہم کہہ سکتے ہیں کہ حقیقی متبادل بیانیہ کسی بھی زبان میں کھاجا سکتا ہے، جا ہے وہ مرکز کی زبان ہی کیوں نہ ہو۔ افسانوی بیانیہ کی بات کریں تو اس میں زبان میں موجودا یسے کو ڈس کو ہریکٹ کیا جائے گا جو پس نوآ بادیاتی ڈسکورس قائم کرتے ہوں،مثال کےطور پراحد علی کےافسانے قیدخانہ کابدا قتباس دیکھیے : وہ جومیری روح کوایذ اپہنچاتے ہیں میرے درد پرخوشی سے تالیاں بجاتے اور میرے زخموں پرنمک چھڑک کے خوش ہوتے ہیں۔انہیں کیا معلوم کہ مجھ بد کیا گزرتی ہے،وہ کیا جانیں کہروح کسے کہتے ہیں ۔وہ شایداین سفید چڑ ی پر غرورکرتا ہےاور مجھےاس لیےایذ اپہنچا تا ہے کہ میں کالا ہوں اور میر ےجسم پر لمبے لمبے بال ہیں ۔لیکن میرا ہی جی جانتا ہے کہ مجھے اس سے کتنی نفرت <u>ے۔(78)</u> سفید چڑی نوآبادیات کا کوڈ کہی جاسکتی ہے کہانگریزوں نے نسل پرستی کے کئی نمونے نوآبادیاتی دور میں پیش کیے ہیں۔ اس کےعلاوہ اس اقتباس میں نوآبادیاتی اقوام کی انگریزوں سےنفرت بھی نمایاں ہے۔ بہا یک احتجاج کہا جاسکتا ہے جو نفرت کی صورت میں نظراً تا ہے۔ یوں فکشن میں پس نوا بادیاتی بیانیہ کی تفہیم کی جاسکتی ہے: پس نوآبادیاتی فکشن اینی شعریات سے پیچانا جاتا ہے، جواپنی اصل میں ' آزاد بخش ہے،ان ثقافتی، جمالیاتی کمین کے استبداد سے جونوآ بادیاتی چیرہ دستیوں کے جلو میں رائج ہوئے ۔ پس نوآ بادیاتی فکشن ہمیں فکشن کی ایک متبادل صورت مہا کرتا ہے، جو سامنے کی یک رخی حقیقت برمبنی نہیں ہوتی ، بلکہ فراموش کردہ،مطعون مگر مقامی عناصر سے ماخوذ ہوتی ہے۔ یہ ککشن اس سب کی واپسی کومکن بنا تا ہے، جسے نوآ بادیاتی ساسی اورعلمیاتی جبر نے حقارت سے حایثیے پر دھکیل رکھا ہوتا ،اوراس کے سلسلے میں قشم تسم کی بدگمانیاں پیدا کی ہوتی

بن (79) نوآبادیاتی ڈسکورس میں زبان طاقت اور حکومت کے مبل کے طور پر استعال کی جاتی ہے، اس بیایے کو ذہن میں رکھتے ہوئے زبان کے اس تصور کو سیچھنے کی ضرورت ہے جوتقریباً تمام استحصالی بیانیوں میں دیکھا جا سکتا ہے۔زبان اور ساج ایک دوسرے کو reflect کرتے ہیں۔ جب ساج پدری ثقافت برمبنی ہوتو اس کی زبان بھی ولیں ہی ہوگی نیز عورت کو subject کے طور پر represent کرنے والی زبان شاید ہی اس ساج میں ملے۔ یہاں صرف سے بیان کرنا ہے کہ جس طرح نوآبادیات کے ایتحکام میں زبان کا اہم رول ہوتا ہے ، اسی طرح پس نوآبادیاتی بیانیہ میں زبان نوآبادیات کو Subvert کرنے میں ایک اہم رول ادا کرتی ہے۔ چونکہ نوآبا دیات اور Patriarchy اینے استحصالی رویے کی بنایر پس نوآبادیاتی ڈسکورس میں ایک ہی حصجت کے پنچے رکھے جاتے ہیں یعنی دونوں کی مخالفت اس ڈسکورس کا حصہ ہے اور تانیثیت میں بھی پدری ثقافت کو subvert کرنے میں زبان کو دہی اہمیت حاصل ہے جونو آبادیاتی ضمن میں حاصل ہوتی ہے۔گویا دونوںصورت میں زبان ایک اہم رول ادا کرتی ہے ۔تفصیل کا یہاں موقع نہیں صرف اتنا بتاتی چلوں کہ بعض تانیثی مفکرین نے زبان پریدری اجارہ داری کا انکار کرتے ہوئے اسے توڑنے کی کوشش کی ہے۔ان کا ماننا ہے کہ صدیوں سے مرد کی حکومت نے نہ صرف مذہب، سیاست، سماج، اساطیر پر بلکہ لسانیات پر بھی اپنی اجارہ داری بنائے رکھی ہے،ان کا اقتدار ہرجگہ نظرآ تا ہے۔ساج کی ہرچھوٹی بڑی رسوم میں اس پدری تسلط کوآ سانی سے دیکھا جا سکتا۔ مذہب بھی اس پدری تسلط سے آزاد نہ رہ سکا۔ شایدیہی وجہ ہے کہ اردوغزل میں جب عورت کے احساسات کواس کی زبان میں بیان کیا گیا توایے ریختی' تصعبیر کیا گیا۔ گویا اسے غزل کی'Other' کہیں تو غلط نہ ہوگا۔ نسائی بیانیہ *کے تحت* زبان کواپنی *طرح بر*تنے ، اپنے انداز میں اپنے احساسات کی ترجمانی کرنے کی کوشش شروع ہوئی۔ عورت نے ہر شعبہ فکر کی طرح زبان میں بھی بدری اجارہ داری کو قبول کرنے سے انکار کیا۔اردو شاعری میں اس کی مشحکم آ واز سارا شگفته کی شاعری میں دیکھی جاسکتی ہے۔اردوافسانے میں سامنے کا ایک اہم نام عصمت چغتائی کا ہے۔عصمت کےافسانے اپنے نسائی کرداروں کے مخصوص لب ولہج کے لیے جانے جاتے ہیں، ساتھ ہی تانیثیت کی متحکم آواز کے طور پربھی ان کی تحریروں کو ہریکٹ کیا جاتا ہے۔ یوں کہہ لیس کہ عصمت چغتائی کے افسانوں میں بدری ثقافت اوراس کی اجارہ داری کا دھڑن تختہ بھی ہوتا ہےاور ساتھ ہی مخصوص نسائی زبان کی چاشنی بھی موجود ہےجس سے کوئی گھامڑ ہی لطف اندوز نه، وگا\_

عصمت کے افسانے کواس ضمن میں شامل کرنے کی ایک بڑی وجہان کی زبان کا دمخصوص نسائی انداز دلفظیات ' ہے، جو زبان پرpatriarchal جارہ داری کے تصور کوطشت ازبام کرتا ہے۔ چند مثالیں:

تم جانتی ہووہ سدا کی کمزور دل ہے۔۔۔(80) تو بہن ۔۔۔۔ میں کون سی پہلوان ہوں ۔۔۔ راحت اور کونے میں دیک گئی (81)---کبھی میرے دل میں اپنی جنس کی برتر ی کا خیال بھی آتا ہے۔۔۔کبھی یہ بھی سوچتی ہو کہ ہم کب تک ظالم مر دوں کی حکومت سہیں گے۔۔۔کب تک یوں بېږىم د بے ماركھاتے رہيں گے۔۔۔ بتاؤبولو۔۔۔(82) دن میں ایک کتاب آسانی سے ڈکارلیتی ۔۔۔عورت ذات سے متنفر آوارہ بدمعاش ٔ اس نازک اندام چھول جیسی ہیروئن کا بے حد دھو بی گھاٹ کرتا۔ تو ڑتا مروڑ تااور حلتے سلگتے بوسوں کی مارش میں اسے بھونتا جھلستا۔ (83) کامریڈ گویال نہایت بے تکلفی سے چھیا جیسے ہاتھ مار کے کیڑے مکوڑوں کو ڈرائے بھگادیتے۔غب سے گڑ وی بھر کے دھوتی کا کونہ اس پرمنڈ ہ کے مزے سےغٹ غٹایی جاتے۔(84) ہم عور نیں طوائف کوسونگھ کر ہی کھٹک جاتی ہیں۔ بقول کسے۔ان کا ٹھسا دیکھ کر حفاظتی دیواریں کھڑی کرنے کوجی جا ہتا ہے وہ کو تھے سے اتر رہی تھیں اور میں جڑ ھر ہی تھی میں نے انھیں سؤنگھ لیا۔اے ہے یہ میں کہاں آگئی ہوں۔(85) ''اللَّد کرے کیڑے پڑیں ۔۔۔ ہیضہ ہوئے' طاعون لے جائے ۔ مگر وہ منڈیروں پرچڑ ھے فتح مندی ہے مسکرایا کرتے۔ ذراجو پردا کرجا ئیں۔اللّٰہ كر ب كھڑ بے كھڑ بے دم فكل جائے۔۔۔ آ دھى رات كو جناز ہ جائے'' بے ' بے لاش نوچیں!''اب بہ حدیقی ۔ چڑیل کو کو سنے کتنے بھیا نک آتے تھے۔۔۔ اے دلہن کھائے لیتی ہولونڈیا کو ۔موئے لڑکوں کونہیں دیکھتیں' لے کے اس کی گڑیاں جلادیں مارے گیوں نے۔۔۔(86)

غرض کہ عصمت کی زبان اپنی مثال آپ ہے۔زبان کے بدری پیرامیٹر کی اس قدر دھیاں بکھیرتی ہیں کہ حیرت ہوتی ہے۔ساتھ ہی لفظوں میں بھی جان پڑ جاتی ہے یوں لگتا ہے جیسے لفظ جی اٹھے ہوں یعصمت نے نہ صرف زبان پر پدری اجارہ داری کوتو ڑا بلکہا پنی مخصوص زبان اور لفظیات سے ایک ایسی دنیا تشکیل دی جہاں عورت ،انسان بھی ہے اور آزادی

مختلف مثالوں کے بعدان کے افسانے 'محبوب' کا تجزییز بان کے اطلاقی پہلوؤں کی نشاند ہی کے لیے پیش کرر ہی ہوں۔ افسانو کی بیانیہ میں عصمت کا مخصوص انداز تو موجود ہے ہی ساتھ ہی زبان و بیان کا انو کھا ،منفر در نگ بھی ملاحظہ کیا جا سکتا ہے۔ افسانے کے عنوان سے دھو کہ کھانے والوں کے لیے بتاتی چلوں کہ بیانیہ روایتی' محبوب' کے بارے میں نہیں ہے؛ یہ محبوب روایتی محبوب سے جدا کافی دلچ پ ہتی ہیں۔ یوں تو محبوب باور چی ہیں کیکن اس نے اس کے علاوہ بھی بہت سے پیشے اختیار کرنے کی کوشش کی لیکن انھیں کا میابی نہ ملی؛ رکشا چلانے کی کوشش میں وہ' شہر کی تمام شریف بیو یوں کو نالے میں گرا چکے تھے بیانیہ میں اس کا ذکر کچھ یوں ہے:

> تمام رکشا کیں اوندھانے کے بعدوہ پھر باور چی کے پیشے کی طرف لوٹ آئے ۔ جب کبھی انھوں نے کسی اور پیشے پر دست شفقت پھیرنا چاہا تو کوئی نہ کوئی قیامت آگی ۔ انہوں نے کچلوں کی چھاہڑی لگائی تو ہیفنہ جو شاید تاک میں بیٹیا تھا' شہر پر ٹوٹ پڑ ااور میون پلٹی والے محبوب پر ٹوٹ پڑے ۔ انہوں نے ملائی کے برف کا ہو پار شروع کیا تو فوراً کالی کھانی اور پچپش کی وباء شہر میں کپیل گئی لوگ ان کی قلفیوں کود کچر کرا یسے بد کئے لگے جیسے وہ لذیذ قلفیاں نہیں مردوت کی بندوق سے نگلی ہوئی گولیاں ہوں ۔ انہوں نے ٹر بوزوں کی فالیز کا تھیک لیا تو او لے پڑ گئے ۔ سنگھاڑ نے کی تال پر آس لگائی تو جوکوں کی وبا نے پڑا کردیا۔ جب کوئی دھندا بیٹھ جاتا تو وہ ستانے کے لئے پھر باور چی گری پر کو جو سے تعارف کے بعد ان کی باور پر گئے ۔ سنگھاڑ کی تال پر آس لگائی تو جوکوں کی وبا نے پڑا کردیا۔ جب کوئی دھندا بیٹھ جاتا تو وہ ستانے کے لئے پھر باور چی گری پر کو جو سے تعارف کے بعد اب ذراان کی باور چی گری پر ایک نظر ڈالتے ہیں: محبوب سے تعارف کے پکا نے ہوئے کھا نوں کو چھ کر آپ پر نہیں کہ ہو ہے۔ کہ قور مہ ہوئ

قليہ ہے يا کھڑے مسالے کا گوشت ہے۔ جہاں تک مسالوں کا تعلق ہے وہ کھڑے بیٹھے مسالے کا سالن پکانے کی بجائے کچھاچھلتے کودتے اوراددھم مجائے مسالوں کے کھانے رکاتے تھے۔ سیاسی پارٹیوں کی طرح ہرمسالہ بالکل ا کیلا اور اچھوتا اینا رنگ ڈھنگ اور زور دکھا تا نظرآ تالہسن ییاز' ہلدی' دھنیہ سب جدا جدا سر الایتے ۔ محال ہے جو ایک مسالہ بھی اپنی منفر دیؤ بساندیا چھچلا ندیر دوسرے کےخواس حاوی ہونے دے ۔صرف اتنا فرق ہوجا تا کہ اس ظاہری شمجھوتے کی اندرونی پھوٹ اور نا اتفاقی کی وجہ سے ہر بد بوزیادہ سے زیادہ ناگوار ہو کر بھر نے گتی اور کھانے والا اس نفاق بھری ہانڈی کے نوالے کوسانپ کے منہ کی چیچھوندر کی طرح اپنے جبڑ وں میں دیا کر گم صم رہ طاتا\_(88) زبان کے کوڈس کئی جگہ نوآیا دیاتی ڈسکورس کورد کرتے ہیں اور پس نوآیا دیاتی بیانیہ کی مثال کیے جاسکتے ہیں : تت قائل ہونا پڑا کہ ڈارون تو نراخیطی تھا۔اورانسان بندر کےعلاوہ بھنگوں اور پتنگوں کی نسل سے ترقی (یا تنزل؟) کرکے یہاں تک پہنچاہے۔(89) اسی طرح کی ایک اورعمدہ مثال ملاحظہ کریں، جہاں خودمحبوب اوران کے باروچی خانہ لوٹنے کے مل کونوآ بادیات سے موسوم کیا گیاہے: آیانے اس نیلی آنکھ کےخلاف محاذ قائم کر دیا یہ آنکھ یقیناً کسی کانے انگریز کے لئے بنی ہوگی ۔ اس لئے ان کا خیال تھا کہ اس کو لگانے کے بعد محبوب مالکل

، انگریزوں کی پالیسی' پھوٹ ڈالواورراج کرو'اتنی کامیابر ہی کہ آج بھی سیاست داں کرسی کے لیےاس پالیسی کا بخوبی استعال کرتے ہیں۔قابل غور ہے کہ محبوب اس پالیسی کے استعال کےعلاوہ ،جس صفائی اور تکڑم سے باور چی خانے کی

برٹش شاہی زمانے کالاٹ صاحب بن جاتا 'اور باور چی خانے کونو آبادیات کی

طرح لوٹے لگتا۔روٹیاں قحط ز دہمخلوق کی طرح وہاں یان ہونے لگتیں 'بوٹیوں

کوسو کھے کا آزار ہو جاتا اور شوربے کا حال بټلا پڑ جاتا۔ یہی نہیں وہ برٹش

پالیسی کومکمل طور پر کامیاب بنانے کے لئے ساس بہو میں پھوٹ ڈلوا کراپنی

جاندى بھى كرليتا\_(90)

چزیں اڑا تا تھا (جس کا تفصیلی بیان افسانے میں موجود ہے)، نوآبا دیاتی ڈسکورس کے لیے بیا یک عمد ہاستعارہ کہا جاسکتا ہے۔ نوآبا دیات بھی پچھا بیا ہی تھا جسا یک نظر میں سجھنا مشکل تھا، کافی کھوج لگانے کے بعد ہی اصلیت معلوم پڑتی تھی ۔ ورنہ بظاہر تو سرسید سے لے کرنڈ ریاحمد تک سب نے انگریز ی حکومت کی اچھا ئیاں ہی گنائی ہیں، نوآبا دیاتی ہندوستان میں کوئی مشکل سے ہی بیہ بات رد کر پاتا تھا کہ انگریز وں کے آنے سے ہندوستان کی ترقی نہیں ہوئی ہے۔ نوآبا دیاتی ڈسکورس اور اس کی پالیسیوں کو نظر میں رکھے تو بیانیہ پڑھ کر عصمت کو داد دیے بنانہیں رہ پائیں گے۔ پر ریت رنگ سے

> ایک دق کی ماری منحوس بیوی تو سنعجالی نہیں جاتی مردے سے۔ایک اور کر لی اور دہ بھی بھری نال کی بندوق سے۔یا خدااب بیڈ بل رفتار سے دھرتی کا بوجھ بڑھانے یزنل جائے گا۔رحم کرخدایا۔(91)

زبان کے کوڈس کے علاوہ محبوب کے کردار پر نظر ڈالیں تو وہ جس طبقے سے متعلق ہیں وہ ساج کا حاشیائی کردار کہا جا سکتا ہے، بیانیہ میں مرکزی کردار کی حیثیت سے موجود محبوب بذات خود طاقت اور استحصال کے نوشن پرایک ردعمل کی حیثیت رکھتا ہے۔ حالانکہ بیانیہ کے اختتام میں محبوب کی جوتصوریا بھرتی ہے اس سے کہا جا سکتا ہے کہ نوآبادیات کا بیا ستعارہ نوآبادیات کی طرح ہی کافی کا میاب رہا۔ آخر انگریزوں نے یوں ہی ہندوستان پر تقریباً ۲۰۰ سال (۱۹۰) حکومت تو نہیں کی رمحبوب بھی اپنی پالیسیوں کے بل بوتے پر باور چی خانے کے سامان سے کر کڑاتے ہوئے نوٹوں تک کا سفر آسانی سے طے کر لیتے ہیں۔

نوآبادیاتی دور میں ٹرین کے جس ڈبے میں کوئی انگریز سفر کرر ہاہو، سی ہندوستانی کواس میں سوار ہونے کی اجازت نہیں تھی۔ یہ ایک ایسا قانون تھا جو کسی آئین میں لکھانہیں تھا لیکن اس کا پالن یختی سے کیا جاتا تھا۔ بلونت سنگھ کا افسانہ 'ہندوستاں ہمارا' میں بیدوا فعہ ایک فوجی جگجیت سنگھ کے ساتھ پیش آتا ہے، جو ہز میجسٹی کی فوج کالفٹنٹ تھا۔

گاڑی ٹھساٹھس تجری ہوئی تھی۔ سکنڈ کلاس کے صرف ایک ڈب میں ایک انگریز کے سوااور کوئی نظر نہآتا تا تھا۔ جلجیت سنگھ دروازہ کھول کراندر جانے لگا تو انگریزا ٹھ کر دروازے پرآن کھڑا ہوا۔''سی اورڈ بے میں بیٹھتے جا کر''۔ وہ بہت جیران ہوا۔''اور کوئی ڈبہ خالیٰ نہیں ہے۔' '' خیراس ڈب میں نہیں بیٹھنے دوں گا۔''(92) دوج ، محکوم ہندوستانی بھلا حاکم کے ساتھ سفر کیسے کر سکتے تھے؟ اسی لیے ایس جلہوں پر' کتوں اور ہندوستا نیوں کا داخلیہ

یہاں میہ محفور طلب ہے کہ جگجیت سکھکا بیرد عمل کسی قومی جذبے کے تحت نہیں ہوا، وہ ہند وستان کوانگریزوں کی غلامی س آزاد کرانے کے متعلق نہیں سوچ رہا تھا۔ بیانیہ ہمیں بتا تا ہے کہ وہ انگریز کی فوج میں لفٹنٹ تھا، اس کی سیاس سمجھ بھی اتن نہیں تھی کہ وہ انگریزوں کی غلامی اور ہند وستان کی آزادی کا صحیح مفہوم سمجھ سکے۔ اس نوعیت سے اس کا بیردعمل اور بھی اہم ہوجا تا ہے کہ بیاس عام آ دمی کا ردعمل تھا جوابی گھر، بیوی اور ملاز مت کی چھوٹی سی دنیا میں رہتا تھا۔ اس کی سیاس سمجھ بھی رہا ہے، کیوں ہورہا ہے اس سے اسے کوئی سروکار نہ تھا۔ ایسے میں جب وہ 'صاحب' کو اٹھا کرٹرین سے باہر کیا ہو گویا بیاس بات کی طرف بھی اشارہ ہے کہ اس میں وہ حس بیدار ہور ہی ہے جو انگریزوں کے دو جے رولے کو تو ہم کی ہو تی ک بھی کہا جا سکتا ہے کہ طرف بھی اشارہ ہے کہ اس میں وہ میں بیدار ہور ہی ہے جو انگریزوں کے دو جے رولے کہ تھے۔ بید زندگی گز ارر ہے تھے۔ گزشتہ باب میں بید کر کرچکی ہوں کہ ہندوستان کی بیداری کا رومل تھا جو اب تک اپنی چھوٹی می دنیا میں رہتا تھا۔ اس کے باہر کیا ہو زندگی گز ارر ہے تھے۔ گزشتہ باب میں بید کر کرچکی ہوں کہ ہندوستان کی بہت سے گا وک کہو تھی دنیا میں ہوں کی حد ہے ہو

راست اثر میں نہیں تھے کہ انگریز دں اور ان کے درمیان ہمیشہ کوئی ہندوستانی چیرہ ہی حکومتی نشان کے طور پر کا م کرتا ر ہا۔ بیانیہ میں نوآ بادیاتی ہنددستان کے سیاسی ماحول کا ذکر بھی موجود ہے۔ کیکن جگجیت سکھراس سے لاتعلق نظر آتا ہے: پنتہ جیو! مجھایک بڑے دردان پر وفیسر نے بیہ بات بتائی تھی ۔ دہ کہتے تھے کہ ہند دستان کی ہسٹریاں لکھنے والے سب انگریز مصنف اس بات کوشلیم کرتے ہیں کہاس زمانہ میں انھیں مشرق میں سب سے خت دشمن سکھ ہی ملے تھے۔ بہ بات کٹر سے کٹر انگریز بھی تسلیم کرتے ہیں۔(94) اس بدنتيجه نكالن ميں حق بجانب بيں كه سكھ قوم بڑى بہا در قوم تھى اور ہن بھى یتیوں شخص خوب یلے ہوئے بھینسوں کی طرح موٹے تازے تھے ۔ رنگ تانے کی طرح سرخ ۔گردن کی رگیس پھولی ہوئیں ۔ جوش میں بچرے ہوئے شیروں کی طرح دکھائی دیتے تھے۔اس وقت وہ مشہور شاعر شاہ محمد کی کہی ہوئی رزمینظم سنار بے بتھے۔اس نظم میں شاہ محد نے بڑے پر جوش انداز میں سکھوں اورانگریزوں کی لڑائی کا حال بیان کیا ہے۔(95) سکھوقوم کی بہادری کے یہ بیانیے ملے میں کئی جگہ نظراً تے ہیں کہکن مرکز ی کردار ذرابھی متاثر ہوئے بغیراً گے بڑھتار ہتا ہے، یعنی میلے کی دوسری با توں کی طرح اس میں بھی اس کی دلچیسی صفر رہتی ہے۔اس کی توجہ کا مرکز صرف اس کی بیوی ہے جس کی کھوج میں وہ اس میلے میں آیا ہے۔ بیا نیہ میں ان کی موجود گی کومرکز می کردار کی لائعلقی کے اظہار یہ کے طور پر بھی دیکھا جاسکتا ہے۔اس پس منظر میں جگجیت سنگھ کا انگریز کوٹرین سے باہر چینک دینے کامل کردار میں آنے والے بدلا وَاور

ہم چونکہ زبان کے حوالے سے یہاں بات کر رہے ہیں اس لیے زبان کے ان کوڈس پر بھی توجہ دینے کی ضرورت ہے۔ بیانیہ میں پنجابی ملی اردو کا مخصوص علاقائی رنگ میلے میں ہور ہی تقریر میں نمایاں ہے۔ مقامی زبان کا یہ رنگ اپن زبان سے محبت کی علامت اور پس نوآبادیاتی بیانیہ کی ایک مثال کہا جا سکتا ہے۔ محاوروں کا استعال بھی زبان کے اس مخصوص رنگ میں نمایاں طور پر دیکھا جا سکتا ہے۔ ماں بگڑ گئی '' بچر وہی مرضح کی ایک ٹانگ ۔ جب میں نے کہہ دیا نہیں چائیگی۔''(96)

معنی خیزی سےعمارت ہے۔

اس ضمن میں افسانے کا عنوان بھی پچھ کہتا ہے۔ 'ہندوستاں ہمارا' اور ایک ہندوستانی کو ہی تکٹ کے باوجود ٹرین کے مخصوص ڈب میں سفر کرنے کی اجازت نہیں تھی ؟ وجہ صرف میہ کہ اس ڈب میں ایک انگریز سفر کرر ہا تھا۔ ہندوستان کو انگریزوں نے اپنی ملکیت سجھ لیا تھا' صاحب' کا برتا وَ پچھ ایسا ہی تھا۔ ہندوستا نیوں کے لیے اپنا ہی ملک اجنبی بن گیا تھا ، بیانیہ میں مرکز کی کردار کا ردعمل' صاحب' کو باد دلاتا ہے کہ ہندوستان ہمارا ہے۔ اقبال کی نظم کا مصر معنوان میں شامل ہندوستاں ہمارا' سے متاثر ہے۔ نوآبادیاتی دور کی تصور پیش کر رتا ہے کہ ہندوستان ہمارا ہے۔ اقبال کی نظم کا مصر معنوان میں شامل ہندوستاں ہمارا' سے متاثر ہے۔ نوآبادیاتی دور کی تصور پیش کر تا ہے کہ افسانے کا عنوان 'سارے جہاں سے اچھا نہ لگے، رنگ لیے یہ ہندوستان ہمارا' سے متاثر ہے۔ نوآبادیاتی دور کی تصور پیش کرتا بیانیہ ہوسکتا ہے آپ کوسارے جہاں سے اچھانہ گے، رنگ لیے یہ ہندوستان بذات خودا یک پی نوآبادیاتی بیانہ کی میں کی جستی جا گی تصور میں رور دیکھی جاسمتی ہے۔ اپنی مٹی کا رنگ لیے یہ ہندوستان بذات خودا یک پی نوآبادیاتی بیانہ کی مٹی کی خوشوہ موجود سے سکھوں کا 'جوڑ ملی 'جور ملی میں

ایک ہی مرتبہ لگتا تھا؛ کی تفصیل کچھ یوں بیان کی گئی ہے:

گروارجن دیوجی مہاراج کی یاد میں بڑے بڑے دیوان لگتے۔ پنجاب کے دورافآدہ مقامات سے پر نمی سکھ جوق در جوق آتے۔ دو دن تو اس جگہ تل سچینکے کوجگہ نہ ملتی تھی۔مرد،عورتیں، بیچ، بوڑ ھے بھی جمع ہوتے تھے۔(97)

اس میلے میں جگجیت سکھا پنی بیوی کو تلاش کرتا نظر آتا ہے جو گھر سے میلید کیھنے آئی تھی کہ وہ ہر ما کے محاذ پر جانے والاتھا اور ہڑی مشکل سے دو ہفتے کی چھٹی لے کر آیا تھا تا کہ اپنی بیوی کے ساتھ کچھ وقت گز ار سکے نہ ملازمت' کی وجہ سے چار پانچ مہینے کی شادی میں وہ اپنی بیوی کے ساتھ ایک ماہ ہی رہ پایا تھا اور اب وہ بیوی کو شملہ لے کر جانا چا ہتا تھا۔ ملاز ہندوستان کی آزادی برقر ارر کھنے ،قشم کی لفظیات کر دار کے رڈمل کے ساتھ بلتی ہوئی نظر آتی ہے۔ 'اس کے گندم گوں ہاتھوں میں صاحب کی ٹائی آگئ' گویا نہ صرف بیا نیہ میں نوآبا دیات کو طشت از بام کیا گیا ہے بلکہ

ن بان ، مخصوص لفظیات کے استعال سے بھی نوآبادیاتی ڈسکورس کو نہ وبالا کرنے کی کوشش دیکھی جاسکتی ہے۔ گندمی رنگ زبان ، مخصوص لفظیات کے استعال سے بھی نوآبادیاتی ڈسکورس کو نہ وبالا کرنے کی کوشش دیکھی جاسکتی ہے۔ گندمی رنگ والے غلام ہندوستانی نے سفیدانگریز حاکم کی غلامی کرنے سے انکار کردیا ہے۔ نوآبادیاتی ڈسکورس میں رنگ کی شمولیت کا ذکر کیا جاچکا ہے۔ کالے ، نیٹو سے جڑا ہتک کا پہلوانگریز وں کے سلوک میں بہت نمایاں طور پر شامل رہا ہے۔ بیانیہ میں اس تصور کو نہ و بالا کیا گیا ہے۔ گندمی رنگ کے ہاتھوں کی گرفت ، جوفولا دی بھی ہے اور جس کے زنائے دارتھیڑ سے مصاحب کو دن میں تار نے نظر آ گئے ؛ در اصل اس کاہل ، غلام ، کالے ، نیٹو آ دمی کی وہ شبیہ ہے جسے نوآبادیاتی ڈسکورس کے تحت بدل کر پیش کیا گیا تھا۔ بیا نی اس تنگیلی شناخت کو تو ڈیا ہے۔ افسانے کے آخر میں زبان کے کو ڈس زیادہ واضح طور پر سا منے آتے ہیں اور پس نو آبادیا تی بیانیۃ یشکیل دیتے ہیں۔ مادر وطن کے سینے پر مادر وطن کی ریل گاڑی کھڑی تھی اور مادر وطن کے ایک بیٹے کواس سرز مین سے ہزار ہامیل پرر ہنے والا اجنبی گاڑی کے اندر داخل نہیں ہونے دیتا تھا۔اس کا بیہ جائز حق کوئی قانون واپس نہ دلا سکتا تھا۔(98)

یہ --- بو--- ہماری تہذیبی شعریات کی طرح خالص ہے جس میں مغربی فکر، تہذیب کی کوئی ملاوٹ نہیں۔افسانے میں موجودان کوڈس پر بھی ایک سرسری نظر ڈالتے ہیں جونوآ بادیاتی شعریات کی کلید ہیں۔ میں موجودان کوڈس پر بھی ایک سرسری نظر ڈالتے ہیں جونوآ بادیاتی شعریات کی کلید ہیں۔ رند میر کا کرداراس نوآ بادیاتی ڈسکورس کو بھی اجا گر کرتا ہے، جہاں 'ہندوستانیوں اور کتوں کا داخلام منوع ہے' کی تختی لگی نظر آتی ہے۔ وہ گاؤں کا جاہل گنوار نہیں بلکہ رادی کے مطابق مہذب ہتلیہ یا فتہ ہوت منداور خوبصورت نوجوان ہے۔ پھر بھی فورٹ کے فتبہ خانے اس کے لیے بند تھے کیونکہ اس کی چڑی گوری نہیں ہے۔ ہندوستانیوں کے ساتھ میدو جا رو سے

> رند هیر بہت اداس ہو گیا تھا۔ اس کی اداسی کی ایک دجہ تو یہ تھی کہ کر تپین چھوکریاں نایاب ہو گئی تھیں۔ دوسری دجہ یہ تھی کہ رند ھیر جو فوجی گوروں کے مقابلے میں کہیں زیادہ مہذب ، تعلیم یافتہ ، صحت منداور خوبصورت تھا۔ صرف اس لیے اس پر فورٹ کے اکثر فحبہ خانوں کے دروازے بند کر دیئے گئے تھے کہ اس کی چرٹی سفید نہیں تھی۔ (100)

رند میرکاغم وغصدا ہے گھاٹن لڑ کی کی قربت کے لیے اکسا تا ہے۔ اس کا ایک نفسیاتی پہلو بھی ہو سکتا ہے۔ انگریزوں کی تقلید میں ان کے کچر/طور طریقے کو اپنانے والے جب ان کے ذریعے (انگریزوں) ذلیل ہوتے ہیں تو اخیس شدت سے اپنی تہذیب/رسومیات سے قربت کا احساس ہوتا ہے۔ محرومی کا میشد ید احساس اخیس اپنے کچر سے قریب کرتا ہے جس میں عشق جیسا جنونی رو میضم ہوتا ہے۔ گھاٹن لڑ کی کی قربت رند میر کے اندر پچھا سی نوعیت کا اسرار پیدا کرتی ہے۔ یوں متن کی نفسیاتی شرح بھی ممکن ہے۔ پس نو آبادیاتی سیاق میں گھاٹن لڑ کی رند میر کے اندر پچھا سی نوعیت کا اسرار پیدا کرتی ہے۔ یوں متن کے لیے قطعی نیا اور انو کھا ہے حالانگ دوہ اس میدان کا منجھا ہوا کھلا ٹر کی رند میر کے اندر ایک ایسا احساس پیدا کرتی ہے جو اس سی ان ہے وجود کا شرات ہے۔ پس نو آبادیاتی سیاق میں گھاٹن لڑ کی رند میر کے اندر ایک ایسا احساس پیدا کرتی ہے جو اس ایس اختاب این ہے وجود کا شبات کر ار بی ہے اور ایک ایسی تہذیب کے مقابل این و وجود کو منواتی ہے جو تر تی یا فتہ تصور کی جاتی ہے۔ رند میر کی بیوی جو گور کی تعلیم یا فتہ اور ایک ایسی تہذیب کے مقابل این و وجود کو منواتی ہے جو تر تی یا فتر کر بی میں ناکام رہتی ہے جو اس گھاٹن لڑ کی سے خصوص ہیں۔ یہ تما میں ای اور کی سا خت کو تو ڈر نے پر آ شکار ہو تے ہیں ناکام رہتی ہے جو اس گھاٹن لڑ کی سے خصوص ہیں۔ یہ تما میں ان سان کی ساخت کو تو ڈر نے پر آ شکار ہو تے ہیں:

> لیکن وہ پکار کہاں تھی۔وہ پکار جواس نے گھاٹن لڑکی کے جسم کی بو میں سوتگھی تھی۔وہ پکار جودود ھے پیا سے بچے کے رونے سے کہیں زیادہ قابلِ فہم تھی۔ وہ پکار جوسکو تی حدود سے نکل کربآواز ہوگئی تھی۔(101)

رند هیر نے اپنے پہلو میں لیٹی ہوئی لڑکی کی طرف دیکھا جس طرح بھٹے ہوئے دود دھ میں سفید سفید بے جان پھٹکیاں بے رنگ پانی میں ساکن ہوتی ہیں ۔اسی طرح اس لڑکی کی نسوانیت اس کے وجود میں تھہری ہوئی تھی ،سفید سفید دھبوں کی صورت میں ۔۔۔اصل میں رند هیر کے دل ود ماغ میں وہ بوبسی ہوئی تھی جواس گھاٹن لڑکی کے جسم سے بغیر کسی بیرونی کوشش کے باہرنگل رہی تھی ۔وہ بوجو حنا کے عطر سے کہیں زیادہ ملکی پھلکی اور دوررت تھی ۔(102)

یانیہ میں رادی کی پر تفصیلات نوآبادیات کے signifiers اور زبان کے کوڈس کیم جا سکتے ہیں۔ قابل توجہ ہے کہ گھاٹن لڑکی سے جڑی تمام تفصیلات میں سانولا، گدلا، مثملا، گذهی ہوئی مٹی، ساہی مائل گذی رنگ جیسے لفظوں کا استعال کیا گیا ہے جبکہ رند حیر کی بیوی کے ساتھ ڈگوری چٹی لڑک، دود دھ کی طرح سفید ، عیسی لفظیات کا استعال ماتا ہے جو اسے ایک نوآبادیاتی پیکر عطا کرتا ہے۔لیکن رند حیر اس گور رے رنگ سے ذرا متا ثر نہیں ہوتا، نہ ہی اس میں وہ جنسی کشش پاتا ہے جو گھاٹن لڑکی کی قربت میں اس نے محسوس کی تھی ۔ ان تمام جز کیات کی روشنی میں رند حیر کا کردار منٹو کا ایک استعال کا تا ہے جو ماٹن لڑکی کی قربت میں اس نے محسوس کی تھی ۔ ان تمام جز کیات کی روشنی میں رند حیر کا کردار منٹو کا ایک پس نوآبادیاتی رنگل کہا جا سکتا ہے۔ گور رے رنگ کے متعلق اس طرح کے خیالات کا اظہار منٹو کے دوسرے افسانوں میں تھی دیکھا جا سکتا ہے۔ منگوکو چوان ( افسانہ نیا قانون ) کو انگر یزوں کی سرخ وسپید چر کو دیکھر کر متلی آتی ہے جسے وہ سرکتا ہے۔منگوکو چوان ( افسانہ نیا قانون ) کو انگر یزوں کی سرخ دیوں ہو۔ دوسری طرف رند حیر کو ای یں تھی کو ری گی ت سکتا ہے۔ میں کہ میں ہو کی تعلق اس طرح کے خیالات کا اظہار منٹو کے دوسرے افسانوں میں تھی دیکھا جا سکتا ہے۔ میں کہ جو تے دور میں کہ کی تعلق اس طرح ہے خیالا سے کا اظہار منٹو کے دوسرے افسانوں میں تھی دیکھا جا سرتا ہے۔ میں کو چوں کی تون ) کو انگر یزوں کی سرخ وسید چر کو دیکھر کر میں تو تی ہو دی کی گوری رنگ سے سرتا ہو ہوں نوآبادیاتی تی قانون ) کو انگر یزوں کی سرخ وسید چر ہے کو دیکھر کو اپن نوآبادیاتی ڈسی دیکس کی ہوں میں ۔ گھا ٹو کی اور رند حیر کی ہو کی ایک کوڈ ہے جسے ڈ کی کوڈ کر نے پر قاری نوآبادیاتی قائر اور پائی گو کی رو کر رو سرو ہو ہو ہو ہو ہو کی کو میں ہو ہو ہو ہیں نوآبادیاتی قائم کر تے موتا ہے۔ افسانہ کو میں منٹو نے رند حیر کے اسمان دو جن بات کو سط سے نوآبادیاتی قکر کے خلاف احتا ہے کر سے دو سر س

منٹو کے وہ افسانے جوتقسیم ہند سے منسوب ہیں،ان کی بھی پس نوآبادیاتی شرح ممکن ہے۔ تقسیم ہند دستان کے تابوت میں پیوست کی گئی وہ آخری کیل تھی جوانگریز جاتے جاتے ہند دستانیوں کو عطا کر گئے تھے۔منٹو کے لفظوں میں کہوں تو: برطانوی سامراج کی حکمت عملی نے وہ شاطرانہ چال چلی کہ ٹھنڈے سے ٹھنڈے د ماغوں کو بھی سوچنے کا موقع نہ ملا۔ ہند دستان کو اس چا بک دست

جراح نے پیچر کی سردسلوں پرلٹا کر چیرا بھاڑا۔ ایک سکین سکون واطمینان کے ساتھاس کے جسے بخرے کئے اور بیرجاوہ جا۔ (103) کسی بھی صورت میں تقسیم کی مخالفت پس نوآ با دیات کی اساس ہوگی ۔اس نقطۂ نظر سے اگرمنٹو کے تقسیم ہند سے متعلق افسانوں سے معاملہ کیا جائے تو ٹو یہ ٹیک شکھر کی No men's land پر اکڑی ہوئی لاش سکینہ اوراس کے باپ کا روح کو منجمد کردینے والا رڈمل(افسانہ کھول دو)، ٹیٹوال کا کتا، پزید، گور کھ سنگھر کی وصیت ، آخری سلیوٹ اور سیاہ حاشیے ہم سے کچھ کہتے ہوئے معلوم ہوتے ہیں۔منٹو کے افسانوں میں موجود پس نوآبادیاتی کوڈا سے ایک نیا معنوی سیاق فراہم کرتے ہیں۔اگران افسانوں کی Postcolonial reading کی جائے توایسے بہت سےکوڈ اورنشان فراہم کیے جاسکتے ہیں جو پس نوآبادیاتی ڈسکورس قائم کرتے ہیں۔ بیہاشارے/کوڈ جابہ جامنتشر ہیںجنصیں ایک لڑی میں برونے کی ضرورت ہے۔ یوں منٹو کے افسانوں کی ایک نئی اورکسی حد تک اچھوتی تفہیم قارئین پر روثن ہوگی۔ اس ضمن میں متاز شیریں کا افسانہ ' آزادی کی صبح' قابل ذکر ہے۔افسانہ علامتی انداز میں مغل حکومت ،نوآ بادیات اور ہندوستان کی آ زادی کے بعد پاکستان کے قیام کوموضوع بنا تا ہے۔زبان کے داضح کوڈس نوآ بادیاتی ڈسکورس سے روبرو کراتے ہیں، نوآ بادیاتی حکمت عملی کواجا گر کرتے ہیں۔افسانوی بیانیہ میں مغل حکومت اورانگریزی حکومت کے درمیانی فرق کوبھی سمجھا جا سکتا ہے۔حالانکہ بیفرق علامتی انداز میں موجود ہے لیکن زبان کےکوڈس اتنے واضح ہیں کہ تفہیم میں دقت پیش نہیں آتی۔ایک مختصر سے انسانے میں ہندوستان کی صدیوں پر محیط تاریخ کوسمیٹ لینا متاز شیریں کا کمال ہے۔ ہندوستان کی خوبصورتی کی ایک مثال دیکھیے جسےراوی نے ایک لڑ کی کے حسن کی علامت بنا کر پیش کیا ہے: وہ سندرتھی، بےانتہا سندر۔اس کی رنگت میں ہمالہ کی برفانی چوٹیوں کی سیبدی، کشمیر کے کھیتوں کی زعفران ، بنگال کی سانولا ہٹ ، اور دکن کی ملاحت تقمي (104) ہندوستان سونے کی چڑیا کہا جانے والا ملک تھا۔اس کی شہرت دور دور تک پھیلی ہوئی تھی ، شایدیہی وجدتھی کہ ہندوستان پر کٹی بار حملے بھی ہوئے۔ بیانیہ میں اس کا ذکریچھ یوں ہے: زرخیز دھرتی سونا اگلتی تھی ۔ ہرطرف خاشحالی تھی ۔ اس کے گھر میں ہُن برستا تھا۔ کہتے ہیں کہاس کے گھر سے دھواں بھی سونے کا ذکلا کرتا تھا۔۔۔اس کے حسن اور دولت پر بہتوں کی نظر گھی تھی ۔اسے اغیار کی نظروں سے بحانا نامکن ہوگیا۔(105)

اردوکی پیدائش کا بیانیہ کچھ یوں ہے: وہ اس اجنبی سے مرعوب بھی تھی ،محبت بھی کرتی تھی ۔ اجنبی کی زبان دوسری تھی ۔انہیں ایک دوسر ے کو پیچھنے میں دقت ہوتی تھی اور دونوں نے مل کرایک تجویز کې ۱۰ یښې ایني بولیوں کوملا کرا بک الگ بولې بنالې ۱ بک ایسې یپارې بولې جس میں گویا ہندی کی رسیلی مٹھاس بھی تھی ،اور فارسی کی نزا ک**ت ب**ھری شیر نی بھی ، سنسكرت كي تصمبيرتا بجري موسيقي اورعربي كاوقارا ورجلال بھي ۔ (106) مغل حکومت کے دوران ہند دستان کی دولت ہند دستان میں ہی رہی اور ْیاج محل ْجیسے کُمّی تکینے اس سرز میں پرتشکیل یائے ،جن سے آج بھی اچھی خاصی آمدنی ہور ہی ہے۔جبکہ نوآبادیاتی ہندوستان میں ہندوستان کی سونے کی چڑیاوالی شناخت معدوم ہوگئی اوراستحصال کی ایک نئی تاریخ قم کی گئی ،جس سے پہلے ہندوستان واقف نہ تھا۔ ہندوستان میں نوآ بادیات کی توسيع كابيانيهاس اقتباس ميں ديکھا جاسکتا ہے: اس کے حسن سے زیادہ اس کی دولت کو دیکھ کراس کی آنکھیں لال ہوتیں۔اور آ ہستہ آ ہستہ بہلا پھسلا کراورقوت باز واورمحیت سے نہیں اپنی د ماغی قوت اور عیارانہ چالوں نے اسے اپنے ماں باب سے بھی چھین لیا ۔۔۔۔۔اس شادی پر وه بالکل رضامند نهتمی \_دراز قد، بهت زیاده سرخ وسفید رنگ اور ٹھاٹ باٹ کے باوجود بداجنبی اسے بالکل پسند نہ آیا تھا۔(107) غرضکیہ بیانیہ میں تمام نکات علامت کے روپ میں پیش کیے گئے ہیں۔انگریزوں نے ہندوستانیوں کو گنوار کہہ کراپنی تہذیب وثقافت کو معیاری اور مہذب تمثال میں پیش کیا ، نوآبادیاتی ڈسکورس کے ساتھ نوآبا دکاروں کی عیارانا کا وشوں

نہذیب و مقافت کو معیاری اور مہذب سمتال میں پین لیا ، کوا بادیا ی ڈسکورس کے ساتھ کوا باد کاروں کی عمیارانا کا وشوں کو بیاند میں خوبصورتی سے بیش کیا گیا ہے۔اگر زبان کے کوڈس اور کفظوں میں پوشیدہ معنی کو چھوڑ دیں تب بھی افسانہ بہ معنی ہے لیکن زبان کے کوڈس کے ساتھ اس میں معنوی وسعت تو پیدا ہوتی ہی ہے ساتھ ہی متن کا تاریخی عضر بھی نمایاں ہوجا تا ہے:

وہ اسے بتا تاوہ گنوارن ہے، تہذیب سے نا آشنا۔۔۔اور اس نے آ ہستہ آ ہستہ است بت بتا سے بتا تاوہ گنوارن ہے، تہذیب سے نا آشنا۔۔۔اور اس نے آ ہستہ آ ہستہ اسے نئی تہذیب سے نئی تہذیب سے نئی تروع کی ۔وہ اسے اپنی زبان سے میں پڑھا تا تھا۔وہ زبان سے بیل ہوئی اور اس زبان سے بھی بہت مختلف جو اس نے اور پردیسی نے

اپنی اپنی بولیوں کو ملاکر بنائی تھی۔۔۔۔ پھر اے اچا تک معلوم ہوا اس کا مال غائب ہور ہا ہے۔ اس کے زیورات میں سے جواہر غائب ہوتے جا رہے ہیں۔ اس کے ماں باپ کے دئے ہوئے زیورات، پر دلیی کے لائے ہوئے خوبصورت زیور۔ اس کی پیشانی کے بنظیر جھوم کے جواہر ات تک اس نے نکال لئے۔ (108)

ہیانیہ میں انگریزی زبان کی اجنبیت اور اردو کی ہندوستانیت کی تمثال نمایاں ہے۔انگریزی جومسلط کی ہوئی زبان تھی ؛ جبکہ یہیں پیدا ہوئی زبان اردو، جسے نوآبادیاتی دور میں مذہب کا رنگ عطا کیا گیا،اب پورے طور پرمسلمانوں کی زبان بن گئی ہے۔باب کی ابتدا میں بیدوضاحت کی جاچکی ہے کہ زبان کو مذہب سے جوڑ کر پھوٹ ڈالنے والی حکمت عملی خالص نوآبادیاتی ڈسکورس کا حصرتھی۔

نوآبادیاتی دور میں ہندوستان سے بیش قیمت ہیرے، جواہرات، کوہ نور وغیرہ اپنے ملک (برطانیہ) لے جانے کے واقعات تاریخی کتابوں میں بھی پڑھے جا سکتے ہیں۔ بیانیہ میں مذکورہ بالا اقتباس میں اس کی طرف بھی اشارے ملتے ہیں۔افسانے کا اختشام نوآبادیات کے خاتمے اور ہندوستان کی آزادی کوعلامتی انداز میں پیش کرتا ہے۔ایک ہی ماں کے دوجڑ داں بچوں کے طور پر، جن کے جسم الگ الگ کیکن روح ایک ہے۔

اف اس کی آنکھوں نے کیادیکھا۔خون خون، ہر طرف خون۔۔۔۔اور دوبیج خون میں لتھڑ ہے ہوئے،خون میں نہائے ہوئے توام بچ۔۔۔۔ نہیں اس کے جسم کے پھٹنے سے اس کی روح کے دوٹکڑ نے نہیں ہوئے تھے۔اس کا خون ان دونوں کی شریانوں میں بہہ رہاتھا،اس کی ایک ہی روح ان دونوں میں تھی۔(109)

حالانکہ نوآبادیات نے مذہبی نفرت کا جونیج ہویا تھا اور وہ تنا ور درخت بن چکا ہے، موجودہ ہند وستان میں حکومت کے لیے اس کا استعال اب عام ہو گیا ہے۔ رہی بات ایک ہی روح والے ان دو بچوں کی تو بیہ بھی اب ایک مفر وضہ محض ہے۔ ہند وستان کی تقشیم اور قیام پاکستان اسی نفرت کا متیجہ تھا جس کا بیج انگریزوں نے ہویا تھا۔ اور اب ہند وستان پ حکومت کرنے کے لیے اس کا بخو بی استعال ہماری سیاست میں دیکھا جا سکتا ہے۔ افسانوی بیانیہ میں زبان کے کوڈس کوڈ کی کوڈ کرنے پر پس نوآبادیاتی ڈسکورس قائم کیا جا سکتا ہے۔حالانکہ مرکز کی کر دار عملی طور پر نوآبادیاتی ڈسکورس کے خلاف جدوجہد کرتی نظر نہیں آتی لیکن اس کی واقفیت ، اس کے اندر بل رہی نفرت ایک

مزاحمتی بیان پیشکیل دیتی ہے۔عنوان سے بھی اس کا اشارہ ملتا ہے،حالانکہ ہندوستان کی آزادی کی میسج داغدارتھی ،جس کا ذکر بیانیہ کے ابتدامیں ہی ملاحضہ کیا جاسکتا ہے۔

ذکیہ مشہدی کی زبان ہندوستانی ذہن ومزاج ، تہذیب و ثقافت کو پیش کرتی ہے۔ انھوں نے مقامی بولیوں، محاوروں کے ذریعے ہندوستان کی مٹی ، اس کے گاؤں گھر کی جیتی جاگتی تصویر پیش کی ہے۔ زبان کی میڈو بی پس نوآبادیاتی ڈسکورس میں نوآبادیات کے ردعمل کے طور پر بر یکٹ کی جاتی ہے۔ چونکہ زبان نوآبادیات کی توسیع میں ایک اہم رول ادا کرتی ہے۔ باب کی ابتدا میں میذ کر کیا جاچ کا ہے کہ طاقت کا ڈسکورس زبان کے ذریعے ہی توسیع میں ایک اہم رول ادا کرتی ہے۔ بھی زبان ایک اہم رول ادا کرتی ہے۔ ذکیہ شہدی کے افسانے مقامی بولیوں کے ذریعے مقامی لسانی کھرکو پیش کرتے ہیں ، اس لحاظ سے میہ بیانے پس نوآبادیاتی ڈسکورس قائم کرتے ہیں۔

مقامی الفاظ، عوامی محاور بے، عورتوں کی مخصوص زبان، ذکیہ مشہدی کے منفر داسلوب پر دال ہے۔ ذکیہ مشہدی کی فنی شعر یات میں زبان بنیا دی حوالہ ہے۔ ان کی شعر یات اوران کے منفر داسلوب میں زبان کا خاصة مل دخل ہے۔ واقعہ کے اظہار کا کام زبان ہی انجام دیتی ہے۔ اودھی، بھو جیوری اور ہندی کے استعال سے انھوں نے افسانے کو مقامیت عطا ک ہے۔ لفظوں کے نشاناتی نظام سے عدہ کام لینا نھیں بخو بی آتا ہے۔ زبان کا اشاراتی نظام، جس میں استعاروں اور علامتوں کے نفاعل سے بھی وہ معنی کو ابھارتی ہیں۔ چھوٹے چھوٹے برکل جملے، سلیس اور بالکل رواں پڑھتے وقت کہیں رخد محسوں نہیں ہوتا۔ کر داروں کو ابھارتی ہیں۔ چھوٹے چھوٹے برکل جملے، سلیس اور بالکل رواں پڑھتے وقت کہیں رخد محسوں نہیں ہوتا۔ کر داروں کو ابھارتی ہیں۔ چھوٹے چھوٹے برکل جملے، سلیس اور بالکل رواں پڑھتے وقت کہیں رخد محسوں زبان کا خاصہ ہے۔ ذکیہ مشہدی نے اپنے تہذیبی و معاشرتی سر وکار، فکری ربحان کا وزبان کے ذریعہ ہی انجام زبان کا خاصہ ہے۔ دکیہ مشہدی نے اپنے تہذیبی و معاشرتی سر وکار، فکری ربحان کو زبان کے ذریعہ ہی انہ اور پل

ذکیہ مشہدی نے اپنے افسانوں میں مقامی ماحول/ پس منظر کو ابھارنے کے لیے اود ھی، بھو جپوری اور ہندی لفظوں کا استعال بخو بی کیا ہے اس سے متن میں معنوبیت اور حسن دونوں پیدا ہوتا ہے نیز کر دار فطری اور متحرک نظر آتے ہیں۔ ذکیہ مشہدی کے یاں زبان کا محاوراتی نظام ان کے افسانوں کی جان ہے ۔عوامی محاورے کے ذریعہ نہ صرف زبان میں لطف پیدا کرتی ہیں بلکہ عوامی کلچرزیا دہ فطری انداز میں افسانوں میں نمایاں ہوجاتا ہے۔

ان کے یہاں محاور بے ان کی زبان کی تغمیر میں نمایاں رول ادا کرتے ہیں۔ ذکیہ مشہدی کی لسانی ساخت کی تشکیل میں ایک اہم رول ان تہذیبی اور ثقافتی نشانات کا بھی ہے جو بچین کے حوالے سے انھوں نے اپنے افسانوں میں پیش کیا ہے۔

بیج چڑھاتے وقت جو جملے یا مقامی الفاظ کا استعال کرتے ہیں، ذکیہ مشہدی کےلسانی نظام کی شعریات کا حصہ بن گئے ہیں ۔ یہ مقامی الفاظ اوران کا خوبصورت استعال ان کی زبان میں دکشی پیدا کرتے ہیں ۔ان کا کوئی معنی بھلے ہی نہ ہو لیکن سیاق وسباق کے حوالے سے ان کا ایک الگ ہی مزہ ہے۔ ان کے افسانوں سے چند مثالیں پیش ہیں: مولی صاحیب کی دلائی میں چھید۔اللّٰددال روٹی بھیج۔ تنك تنك تائين تائين، مكَّنے كوكہاں جائيں۔ اچھن کے دولچھن، بلیا کے دوکان، اچھن گئے باجار پٹک دہس شیطان۔ ارےاس کمبخت کوڈ ھائی گھڑی کی آ وے۔ بچے کھالیتے حلوہ روٹی جواس کے يبي ميں ڈال دیا۔(110) ایسے پچھ لفظ جن کے معنی کسی ڈکشنری میں نہیں ہوں گے۔اب انھیں مقامی الفاظ کہیں یا عوامی، ذکبہ مشہدی نے ان کا ستعال مزاحیه اورطنز بیه پیرائے میں کر کے متن میں ایک قسم کی آئرنی پیدا کی ہے: ا شرف المخلوقات جیسا خوب صورت ، پامعنی ، بھاری بھر کم لفظ ڈ کشنری سے ہٹادو۔اس دنیا کو بیان کرنے کے لیے پتحدس اور من مسیا جیسے بے ہتکم اور معنى الفاظ كافي ميں - (111) یہاں چقدس اور من مسیا کے ذریعہ راوی نے اپنے غصاور طنز کا اظہار کیا ہے۔ افسانہ ہوئے سلطانی' کا بیانیہ ماضی کی ورق گردانی کرتا نظر آتا ہے۔ جون پور کے ماضی کی شان وشوکت کے بیانیے کے ساتھ حال کی نہ گفتہ بہ حالت کا ذکر بھی کرتا ہے ساتھ ہی مز دورطبقہ کی غیر تبدیل شدہ حالت کا بیان بھی افسانے میں نظر آتا ہے۔ جون یور کاعظیم الشان بیا نیہ جوتاریخ کی کتابوں میں فن ہے، اس کا ذکر بیانیہ میں کچھ یوں ہوا ہے: شاہی کے وقتوں میں یہاں تعزیہ رکھا جاتا تھا۔ شرقی سلطان بڑی دھوم کی عزاداری کرتے تھے۔ حسین شاہ نے تو خود طبل ایجاد کیا تھا۔ ایس گوخیلی آواز جیسےان سلطانوں کی عظمت وسطوت ، جاردانگ عالم میں بچتے اس کے ڈیکے اوران ڈنگوں کا ایک واحد طبل میں ارتکاز۔(112) اب ذراحال کی پەتصوىردىكھىے : اب وہاں بس ایک ذراسی او نچی زمین ہے۔ چیوترہ بھی نہیں ، بلکہ محض چیوترہ نما۔ کھر دری کائی آلود دیواریں اورتھوڑی تھوڑی گھاس۔ دیواروں یہ ایلے

147

<u>حَبَّحَ ہوئے۔(113)</u> ذکیہ مشہدی کے افسانوں میں ماضی اور حال کا تفاعل ایک معنوی سیاق رکھتا ہے۔متن میں ماضی اور حال کے بیانیہ کے ساتھ پس نوآ ماد ماتی کوڈس کئی جگہ موجود ہیں ۔ایک مثال دیکھے : فرنكى بهى بهمى ادهرآن نكلتے بتھے ۔مونہ پھول كھول كربيرا ٹھاا ٹھا كر جامع الشرق کی خوبصورتی دیکھتے اور مبہوت ہوکراہے کیمروں میں قید کرتے۔(114) ابتدامیں ذکر کرچکی ہوں کہ زبان کے ذریعے ذکیہ شہدی بہت خوبصورتی سے اپنی بات رکھتی ہیں۔اب یہاں لفظ فرنگی' کوہی لے لیچے۔جس کے معنی تو غیر ملکی کے ہیں کیکن نوآ بادیاتی دور میں اورآج بھی ہندوستان میں یہ لفظ انگریز وں کے لیے استعال کیا جاتا ہے۔ اس لفظ میں وہ نفرت اور حقارت بھی ہے جو ہندوستانی انگریزوں ہے محسوس کرتے تھے کیکن نوآیادیاتی دور میں شایدکھل کراس نفرت کا اظہار ممکن نہیں تھا تیجھی اس طرح کے لفظ رواج یا کرمشہور ہوجاتے تھے۔اس ضمن میں اس افسانے کا ایک اور دلچسپ اقتباس دیکھیے : راج کے زمانے میں کھنڈ کے نوابوں کے مصاحب (اورعوام بھی) کسی فرنگی کو جاتاد کیھتے تواس کے پیچھےلولولگاتے لولو ہے بے،لولو ہے .....اس بے بس نفرت کا ترجمہ کوئی اور زبان کبھی نہ کر سکے گی۔لولو کیا ہے بیہ ہم کیا کوئی ماہر لسانيات بھي نہيں بتاسکتا۔(115) واقعی اس لُولُو کا مطلب ومعنی شاید کوئی نہ ہتایائے کیکن ہمارے گاؤں گھر کی طرف اسے ایک کیلجے کیڑے کے معنی میں استعال کرتے ہیں جوسوائے رینگنے کے کسی مصرف کانہیں ہوتا۔ واقعی یہ یے بس نفرت ہی ہوگی جولولومیں ڈھل گئی۔متن میں کئی پس نوآبادیاتی کوڈ موجود ہیں جنھیں ڈی کوڈ کر کے متن کی پس نوآبادیاتی قرات داضح کی جاسکتی ہے۔متن میں ا چونکہ ایک انگریزلڑ کی اور ایک ہندوستانی لڑ کے کے درمیانی مکالمے بھی ہیں، اس سے بیانیہ میں نوآ بادیاتی اور پس نوآبادیاتی دونوں جہت دیکھی جاسکتی ہے۔ایک مکالمہ دیکھیے : ''واہ کیا اعصاب رہے ہو نگے !اتنا وسیع قتل عام اورا پیا پر سکون ذہن''لڑ کی نے لکھتے لکھتے سراٹھا کر داد دی۔''محتر مہ حکمراں ہر دور میں ایک ہی سے رہے ہیں۔ نریندرمودی کے اعصاب کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے؟ تچھلی جنگ کے بعد عراق میں لاکھوں بح طبی سہولت نہ ملنے سے مرگئے ۔افغانستان میں لاکھوں بے گناہ شہری مارے گئے۔ گجرات میں لوگوں نے گور ویا تر انکالی

۔ویسے ہی جیسے بھی تیموراور چنگیز نے بغلیں بجائی تھیں۔ مگر ہاں۔۔۔'وہ ذرا کی ذرارکا''ان حضرات کے دور میں بما یجاد نہیں ہوئے تھے۔اور ہلا کو بغداد کو تاراح کرنے کے بعد وہاں ڈیرے ڈال کر بیٹھا نہیں تھا جیسے تمہارے یہ بش خاں''۔(115) 'اور پچھ مانو، نہ مانو بیتو تتمہیں ماننا ہی پڑے گا کہ تمہارے د ماغوں سے بوئے سلطانی نہیں جاتی'۔۔۔اور تمہارے متفنی د ماغوں سے بہت سارا کچرا'۔ بس چپ ہی رہو۔ زمانہ پہلے تم، ہم ہندوستا نیوں کو ہندواور مسلمان ہونے کا خاصہا حساس کرا چکے ہو۔(116)

ان دونوں کرداروں کے علاوہ صغرا، فیروز اوران ہی کے جیسے دوسر ے کر دار ہندوستان کی غربت کی ایک ایسی تصوریپیش کرتے ہیں جس پر کسی حکومت کا کوئی اثر نہ ہوا۔ یہ لوگ شاید یوں ہی پیدا ہوتے ہیں اور یوں ہی مربھی جاتے ہیں ، بغیر کسی اعداد و شار کے ۔ بیہ ہی ہندوستان کی اصل تصویر کہی جا سکتی ہے۔ یہی وہ عوام ہے جس کی حالت حاکم کے بدلتے رہنے کے بعد بھی تبھی نہیں بدلی اور نہ ہی کسی تبدیلی کے امکان آئندہ نظر آتے ہیں ۔ نوآبادیا تی دور میں بھی حکومت کر نے کے لیے عوام کا استعمال کیا گیا ، آج بھی کیا جارہا ہے۔ بیانیہ میں موجودہ دور کی جو تصویر نظر آتی ہے وہ بھی خان کر داروں

بحیر کچھ پر ہے بھی تقسیم کر رہی تھی ۔ بہت سے کا غذ ہوا میں اڑ رہے تھے۔ متوقع اید هن نظر آتے ہی بوڑ ھااسے دونوں ہا تھوں سے مال غنیمت کی طرح سمیٹے لگا۔''فشم رام کی کھاتے ہیں ۔ مندر وہیں بنا ئیں گے۔'' کچھ پر چوں پر لکھا ہوا تھا۔ کچھ پر لکھا ہوا تھا '' مدر سے آتنک واد پھیلاتے ہیں ، انہیں بند کرو'' کچھ پر لکھا ہوا تھا '' کو ہتیا جاری ہے ، جس ہندو کا خون نہ کھولے وہ خون نہیں پانی ہے' وغیرہ ۔'' جانو کچر چنا وَ آنے والا ہے۔'' چورا ہے پر لیا مونگ نہیں پانی ہے' وغیرہ ۔'' جانو کچر چنا وَ آنے والا ہے۔'' چورا ہے پر لیا مونگ ہوئے چو ضح کی وجہ سے وہ کچھ دیما ہی لگھی رہا تھا۔ (117) ہوئے چو ضح کی وجہ سے وہ کچھ دیما ہی لگ کھی رہا تھا۔ (117)

ہے۔تاریخ کود کیھنے اور سیجھنے کاعمل ہم سے ایک ذمہ داری کا مطالبہ بھی کرتا ہے۔موجودہ صورت حال میں بیاس لیے بھی ضروری ہے کہ اب تاریخ کو دیکھنے اور پڑھنے کا نظریہ ہیپدل گیا ہے۔حالانکہ حاکم کاعمل دخل تاریخی بیانیوں میں ہمیشہ سے تسلیم کیا جاتا رہا ہے۔لیکن جمہوریت کے اس دور میں تاریخ کے ساتھ چھٹر چھاڑ شاید ہندوستان کی تاریخ کا بد ترین دورکہلا ئے گا۔

> اوراب ۔۔۔اب تو تاریخ دوبارہ کھی جارہی ہے۔ولیی جیسی کہ حکمراں طبقہ جاہے۔(118)

گالیوں کی شعریات پرذکیہ شہدی نے کرداروں کے حوالے سے جو گفتگو کی ہے وہ پرلطف بھی ہے اور بامعنی بھی۔گالیوں کا اپنا کلچراورا پنی شعریات ہوتی ہے۔جس پر مقامیت کا خاصہ اثر ہوتا ہے۔اس کے علاوہ ہر زبان کی مخصوص شعریات کے مطابق گالیاں تشکیل پاتی ہیں۔ جسے اگر دوسری زبان میں ترجمہ کردیا جائے تو نہ صرف اس کی معنویت ختم ہوجائے گ بلکہ وہ اثر بھی باقی نہ رہے گا جواصل زبان میں تھا:

ہیانیہ میں ہندوستان کی تاریخ اور کلچر کی جھلک گئی جگہ دیکھی جاسکتی ہے۔ میں تی کے کمغنل حکومت سے پہلے آرین بھی باہر سے ہی آئے تھے جواب ہندوستان کا حصہ بن چکے ہیں، مقامی لوگوں پران کے ظلم وستم کی داستا نیں بھی کچھ کم نہیں ہیں لیکن نوآبادیاتی دور میں تاریخ سازی کے عل میں مذہب کے عمل دخل کے بعد جوصورت حال سا منے آ کی اسے ہم آ ج بھی دیکھ سکتے کہ مسلمان حاکم آج بھی قبول نہیں کیے جاسکے، حالا نکہ انھوں نے کیہیں شادیاں کیں، بچے پیدا کیے جواسی سر زمین پر پیدا ہوئے اور سیبی دفن بھی ہوئے ۔ بیا کہ نوآبادیاتی عمل تھا اور اب سیاسی ہتھ کنڈ ہ بن چکھ ہے ہیں سر داں کرسی پانے کے لیے خوب استعمال کرتے ہیں ۔ کبھی مسلم حکمراں کے نام پر کھی گئی سرطوں کے نام بد لے جاتے ہیں تو سمجھی تاریخ کے صفحات سے ان کے نام خائب کرد ہے جاتے ہیں۔

☆☆☆

حواشى

1.Post-Colionial Studies The Key Concepts, Ashcroft, P:283

2. Colonialism and its forms of knowledge; The British in India' Bernard S. CohnP:41

6.Colonialism and its forms of knowledge; The British in India' Bernard S. CohnPP:4-5

7.Colonialism and its forms of knowledge; The British in India' Bernard S.P:37

.13اييناً ص:350 .14اييناً ص:359.360 .15اييناً ص:374.375.

16.Colonialism and its forms of knowledge; The British in India' Bernard S.P:5 17. امیر خسر و مثنوی نه پیهر، بحوالی شس الرحن فاروقی ،اردوکا ابتدائی زمانه، ص25: 18. ایضاً، ص28:

19. The Alchemy of English, Bill AshcroftP:291,

22. The Language of African Literature, Bill AshcroftPage 290

25.Colonialism and its forms of knowledge; The British in India' Bernard S

30.Colonialism and its forms of knowledge; The British in India' Bernard S

32. Thomas Babington MACAULAY, H. Sharp, PP: 107-117

36.Colonialism and its forms of knowledge;The British in India' Bernard S.Cohn,P:79 37.Colonialism and its forms of knowledge;The British in India' Bernard S.Cohn,P:61 38.Colonialism and its forms of knowledge;The British in India' Bernard S.Cohn,P:3 100:مابعدنوآبادیات، ناصرعباس نیر،ص

44.Culture and Imperialism, Edward Said, PP:15-16

46.Colonialism and its forms of knowledge; The British in India' Bernard S,P:xiv 47.Colonialism and its forms of knowledge; The British in India' Bernard Sxiii

50Colonialism and its forms of knowledge; The British in India' Bernard S,P:xiv

61.Colonialism and its forms of knowledge; The British in India' Bernard S.Cohn, P: ix62.The Alchemy of English, Bill Ashcroft, P:291

/

64. The Empire writes back, Bill Ashcroft, P:38

65. The Empire writes back, P:37

66.Foreword of the novel Kanthapura, Raja Rao, P:v.

67. The Empire writes back, P:39

- 68. The Empire writes back, P:40
- 69. The Language of African Literature, Bill Ashcroft, P:286
- 70. Kanthapura, Introduction by C. D. Narasimhaiah, P: xvi-xvii

.96 ايضاً م 13: .97 ايضاً بص: 3 .98 ہندوستاں ہمارا،بلونت سنگھں:18 .99ايضاً،ص:52 .100 افسانه بُو ،مجموعه لذت سنَّك ،ص:52 . 101 الضأ، ص: 60 .102 ايضاً م 60,61 . 103 محبوس عورتيں؛ تلخ، ترش اور شيري م , 77: .104 ما ډنو، کراچې : خاص نمبر مص: 110 .105 ايضاً ص:110 .106 ايضاً ص:110 .107 ايضاً ص: 111 .108 ايضاً م 11: 109 ايضاً ص: 112 .110 تاريك راہوں كےمسافر، ذكية شہدى م 58: .111 نقشِ ناتمام، ذكية شهدى، ص:158 .112 ايضاً ص:190 .113 نقش ناتمام، ذكيه شهدى ص:12 .114 تاریک راہوں کے مسافر، ذکیہ شہری ج: 129 .115 نقشِ ناتمام، ذكية شهدى مص:23 .116 ايضاً من:23 .117 ايضاً م 25: .118 ايضاً ص:29 .119 ايضاً م 34:

پن نوآبادیاتی ڈسکورس میں Gender اور Sexuality کواہم ٹولز کے طور پر موضوع بنایاجا تا ہے۔ یوں تو 'عورت' کی حیثیت ہمیشہ سے ہی مرد کی خوا ہشوں کو پورا کرنے والی شے یعنی محض ایک 'Object ' کی رہی ہے، کیکن نوآبادیاتی بیانیہ کے تحت مرداور عورت کی نظری ، شخصیص کے نام پر خلط محث زیادہ ہے۔ اس کی تفہیم میں میہ کہہ سکتے ہیں عورت جو پہلے سے ہی دوئم درج کی جنس شار کی جاتی رہی ہے، کیکن اب اس کونٹی کالونیوں میں عورتوں کے نجات سے جوڑ کر نجات دہندہ کی صورت میں بھی استحصال کی صورتیں پیدا کی گئیں، اور اس چلن کونوآبادیات نے فیشن پر تی کے تحت بھی بڑھا وا

پیش کی گئی ہے۔ اب وہ ہندستان ہویا یورپ، مشرق و مغرب کی خلیج بھی 'حوا' کو' ہوا' بننے سے نہیں روک پائی لیکن نوآبادیاتی ہندوستان میں 'عورت' کی حالت کو پورے ہندوستان کی حالت میں کا میابی سے تبدیل کر دیا گیا۔ پھر نوآبادیاتی ڈسکورس کے تحت ہندوستانی ساج میں عورت کی حالت سے انگر یزوں نے 'ہمدردی' کرنی شروع کی ۔ سی پر تھا، پرد بے کا رواج ، نابالغ لڑ کیوں کی شادی وغیرہ کو ہندوستان کی تہذیبی روایت کے برعکس غلامی کے تصور میں بدل دیا جو کہ جبلی اور فطری قرار دیا گیا۔ یعنی ہندوستان کی تہذیبی روایت کے برعکس غلامی کی تشروع کی ۔ سی پر تھا، عورت کے ساتھ جانوروں کا سابرتاؤ ، ایسی حالت میں نوآبادیات ضرور کی قرار پایا ، اور یور پی با شندوں کو ہندوستان عورت کی نجات کے طور پر پیش کیا گیا۔ نوآبادیات کو درست' قرار دینے کے لیے سے میں معام کیا گیا ۔ یہ تعاور

> European colonialism often justified its'civilizing mission' by claiming that it was rescuing native women from oppressive patriarchal domination.1

> > اس بات کی وضاحت ہندوستانی سیاق وسباق میں اس طرح کی گئی کہ'

The Indian nationalist project involved "an ideological justification for the selective appropriation of western modernity," a process that continues even today. By focusing on practices such as sati, arranged marriages and purdah, colonization involved "assuming sympathy with the unfree and oppressed womanhood of India, [through which] the colonial mind was able to transform this figure of the Indian woman into a sign of the inherently oppressive and unfree nature of the entire cultural tradition of a country" 2

ان باتوں کی روشنی میں تصور کیجیے جس ملک کی تہذیبی روایات ہی خالمانہ ہوں ، جہاں عورت آ زادی سے سانس بھی نہ لے پائے ،ایسے ملک اوران کے رہنے والوں کو کیا انگریز وں سی' مہذب' اورتر قی یافتہ قوم اور آ زادقوم کی ضرورت نہیں تھی؟

قابل ذکر بات میہ ہے کہ جس ْ علامت ' کو بنیاد بنا کر ہندوستان کی تہذیبی روایات کو ظالمانہ قرار دیا گیا تھا، اس پر colonizers بھی کھر بے نہ اتر تے تھے۔خودان کے یہاں عورت کو Vote کرنے کا حق 1918 میں ملا۔ اب آ پ اس ثقافت میں عورت کی suffrage کا ندازہ بھرلگا ہے ۔ برطانیہ کی 'Modernity' کا کچا چٹھااوراس کے تضادات کو واضح کرنے کے لیے متحدد مثالیں پیش کی جاسکتی ہیں۔ سردست بیا قتباس ملا حظہ کریں ؛

While the public realm has been the domain of the western male subject, the private realm belongs to the wife, daughter, mother, sister who are responsible for the passing down of traditions (such as honoring the dead), maintaining the sacred flame of the domestic altar, and the healthy upbringing of children. Men also functioned as fathers, sons, husbands, and brothers within the family but did not take these roles with them into public life where history, community, and state demanded mutual recognition and progress toward rational and universal goals.

How to justify slavery, oppression and exploitation of native men in the colonies who as men were rational, individual, and superior to women and hence were equally deserving of freedom and dignity? At this juncture the categories of male and female become racially marked and the public and private realms are reconfigured in terms of the colonial and nationalist projects. 3

ان باتوں کے پیش نظر خود یور پی روایت میں عورت کے دوجے پن کا تصور نظر آتا ہے۔قابل توجہ پہلویہ ہے کہ یہاں صنفی

مباحث میں Race کے تصور کو بھی نظرا نداز نہیں کیا جاسکتا۔ دراصل یور پی وومن ( وہائٹ وومن ) کاان کیا پنی روایت میں جو بھی مقام رہا ہولیکن ' تیسری دنیا' میں آتے ہی وہ' خود مختار' ہوجاتی ہیں۔ 'خود مختاری' سے منسلک Race کا یہ تصورا یک الیی حقیقت ہے جس پر بعد میں تیسری دنیا کے تا نیثی مفکرین نے خود کو'تا نیثیت کی مغربی تحریک ' سے الگ کیا اور ا سے نوآبا دیاتی تا نیثیت سے تبییر کیا، جس میں تیسری دنیا کی عور توں اور ان کے مسائل کو نظرا نداز کرنے اور ان کے ساتھ 'The 'Other کا

> Chandra Mohanty (1988) has accused Western feminist scholarship of constructing a monolithic 'third world' woman as an object of knowledge.4

دوسری قابل توجہ بات میہ ہے کہ تیسری دنیا' کا سفر کرنے والی'سفید عورتوں' نے اپنی' دوجی کالی عورتوں' کی جوتصور پیش کی وہ اسی نوآبادیاتی رویے کو پیش کرتی ہے جونوآبادیاتی فکر کا حصبہ ہے،اور جونوآباد کا روں کو' مہذب' ترقی یا فتہ اور مقامی لوگوں کو جاہل، گنوار قرار دینے سے عبارت ہے۔ گویا ہندوستانیوں/عورتوں کے لیے انگر یز نجات دہندہ بن کرآئے تھے؛

> Isabella Bird claims: "I have lived in Zenanas, and have seen the daily life of the secluded woman, and I can speak from bitter experience of what their lives are-the intellect dwarfed, so that a woman of twenty or thirty years of age is more like a child of eight, intellectually; while all the worst passions of human nature are stimulated and developed to a Fearful degree: jealousy, envy, murderous hate, intrigue, running to such an extent that in some countries I have hardly ever been to a woman's house without being asked for drugs with which to disfigure the favorite wife, or to take away the life of the favorite wife's infant son."5

اس خیال کو پڑھ کر ہی اندازہ ہوجا تا ہے کہ اس میں ذاتی مشاہدے کے باوجود دکٹورین عورتوں کے اسی خیال کا اعادہ کیا گیا

159

> The sexuality of black men and especially that of black women 'becomes an icon for deviant sexuality in general'. Thus black women are constructed in terms of animals, lesbians and prostitutes; conversely the deviant sexuality of white women is compared with blackness: 'The primitive is black, and the qualities of blackness, or at least of the black female, are those of the prostitute' (1985a: 248). 6

> > اسی طرح مردوں کے بارے میں کہا گیا کہ وہ ہم جنس پر تق میں مبتلا ہیں ؛

The Oriental male was effeminised, portrayed as

homosexual, or else depicted as a lusty villain from whom the virile but courteous European could rescue the native (or the European) woman. 7

ان باتوں کے برعکس جب مغربی تہذیب کی بات کی گئی توان کے جنسی احساس کو قابل قدر شہجھا گیا اور اسی کے نتیج میں مقامی باشندوں کی تربیت کی طرف بلیغ اشارہ بھی کیا گیا؛

> Another common form of the anti-native myth presents an image of the native as sexually deviant. In the book Nudes from Nowhere, Darby Lewes discusses the Orientalist ideology that presented "Eastern men ... as paragons of effeminacy and self-indulgence; [and] Eastern women as immoral, sexually insatiable courtesans".... The re-education of the natives is effective because of its ability to dehumanize the native not in the minds of the people of the empire, but in the minds of the natives as well.8

جس طرح عورت کی تفایم تف کم و بیش ای طرح کا تعصب نوآباد کاروں نے ہندوستانیوں کے ساتھ اپنایا کہ جو خصوصیات کی نفی پر قائم تف کم و بیش ای طرح کا تعصب نوآباد کاروں نے ہندوستانیوں کے ساتھ اپنایا کہ جو خصوصیات انگر یزوں میں تھی، ہندوستانیوں میں اس کا نہ ہونا، ی ان کی بہچان بن کررہ گئی۔ گویا ہندوستانیوں کی ساتھ اپنایا کہ جو خصوصیات انگر یز وں میں تھی، ہندوستانیوں میں اس کا نہ ہونا، ی ان کی بہچان بن کررہ گئی۔ گویا ہندوستانیوں کی ساتھ کا واحد ذریعہ انگر یز وں میں تھی، ہندوستانیوں کی ساتھ اپنایا کہ جو خصوصیات کا محکومی ہونا ہی ان کی بہچان بن کررہ گئی۔ گویا ہندوستانیوں کی شناخت کا واحد ذریعہ انگر یز ی خصوصیات کا فقد ان تھر ا۔ اس کا نہ ہونا، ی ان کی بہچان بن کررہ گئی۔ گویا ہندوستانیوں کی شناخت کا واحد ذریعہ انگر یز ی خصوصیات کا فقد ان تھر ہوا۔ اس سلسل میں دیکھیے کہ عورت کو عورت ' کیسے بنایا گیا، اس سے نوآبادیا تی ڈسکورس کو ستجھنے میں بھی آسانی ہوگی کہ حقائق کس طرح تفکلیل دیا گئے۔ سمجھنے میں بھی آسانی ہوگی کہ حقائق کس طرح تفکلیل دیا گئے۔ اس موضوع پر ایک اہم کتاب دی سکینڈ سیکس میں مذکور ہے کہ: <sup>در حقی</sup>قی عورت' تہذیب کی بنائی ہوئی ایک مصنوعی پیدا وار ہے جسیا کہ پہلے محشوکو بنایا گیا تھا۔ ناز وادا اور اطاعت گز ار کی کے لیے اس کی پہلے سے فرض کردہ <sup>در جہل</sup>تیں' اس طرح ذہن نشین کر انگ گئی ہیں جس طرح مرد کا اپنے عضو پر خرور ہو

دی ہوانے کہا تھا کہ عورت پیدائیس ہوتی ہلکہ بنادی جاتی ہے یعنی سوسائی پیدا کرتی ہے۔عورت کے لیے پچھ اصول وضع کیے گئے، جن کو ماننے کے بعد وہ سابتی سرگر میوں میں حصہ لے سکتی تھی۔ مثال کے طور پر عورت کو اپنے جسم کا پر دہ 'کر نالاز می ہے، بطور خاص پچھ نمایاں عضو کا ، یہ کرنے کے بعد ہی وہ سابتی کا م کا ج اسکول ، ہیپتال ، پبک ٹرانسپورٹ وغیرہ کا استعمال کر سکتی ہے۔ وقت کے ساتھ ساتھ کچھ اصول میں ترمیم واضافے بھی ہوتے رہتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ تعلیم حاصل کرنا مرد کا حق سمجھ جاجا تا ہے، لیکن لڑکی کو پڑھانا گو یا اس پڑا حسان کرنے سے عبارت ہے۔ مسلم معا شرے میں موجود حجاب / برقعہ بھی اس کی ایک مثال کہی ساسکتی ہے۔ عورت جب ان اصولوں کو منظور کرتی ہے مسلم معا شرے میں موجود حجاب / برقعہ بھی اس کی ایک مثال کہی ساسکتی ہے۔ عورت جب ان اصولوں کو منظور کرتی ہے مسلم معا شرے میں موجود حجاب / برقعہ بھی اس کی ایک مثال کہی ساسکتی ہے۔ عورت جب ان اصولوں کو منظور کرتی ہے حاصل کرنے کے لیے بھی اس طرح کے اصولوں کو مانا پڑتا ہے۔ یہا اس قدر منعین اور طے شدہ ہوتے ہیں کہ کہ کی کہ متاب دھیان اس بات کی طرف نہیں جاتا کہ تعلیم حاصل کرنا عورت کا بنیادی حق ہوں ہوتے ہیں کہ کہی کا حکی نہیں ہونی چا ہے۔ یعض د فعدان باتوں کو جائز قرار دینے کے لیے مذہب کا سہار الیا جاتا ہے اور کبھی کے پی کہ کی کا حفاظت کے لیے ضرور کی قرار دے کر فطری زون میں ڈ ھالا جاتا ہے، اور عورت کی آزادی پر پہرے بٹھا کے جاتے ہوتے ہی کہ کہی کا

نوآبادیات کے استحکام میں بھی ان تمام صنفی تعصب کا زبر دست استعمال دیکھنے کوملتا ہے۔ ہندوستان میں بھی نوآبادیات نے عورت کو ہندوستانی ثقافت کے طور پر اسٹیکش کیا اوران کی حالت بہتر کرنے کے لیے قانون بنا کر اس تصور کو مزید مستحکم کیا کہ بغیر انگریزوں کے ہندوستان کا مستقبل تاریک ہے۔لیکن جو بھی بیانیہ تشکیل دیا گیا حقیقت اس سے ذرا مختلف تھی۔ یہی وجہ ہے کہ ستی پرتھا' پر قانون بن جانے کے بعد ستی ہونے والی عور توں کی تعداد میں تیز کی سے اضافہ ہوا۔ ایک طرف ہندوستانیوں کو لگا کہ بیان کی روایات پر کھلی چوٹ ہے اور وہ اسے حفوظ رکھنے کے لیے پہلے سے زیادہ پابندی شقافت کو حفوظ رکھنے کی ذمہ داری عورت کے مرآگئی کیونلہ سوسا کی کی نظر میں عورت ہو کی ان روایات کہ کی کہ کہ بیاد

> Following the 1813 legislation banning widow immolation, there was a sharp increase in the number of satis. Ashis Nandy interprets this as a form of anti-colonial disobedience: 'the rite', he suggests, 'became popular in groups made psychologically

marginal by their exposure to Western impact ... the opposition to sati constituted ... a threat to them. In their desperate defence of the rite they were also trying to defend their traditional self-esteem' (1980: 7)..... Of course, the process whereby women became the metaphor for indigenous culture was reinforced by colonial law.10

نوآبادیاتی ہندوستان میں عورت کی نجات یا ترقی کے نام پر کیے جانے والے کام بنیادی طور پرنوآبادکار اور نوآبادیاتی اقوام (مرد) کی درمیانی چیپخاش قرار دیے جا سکتے ہیں، جہاں عورت کو Object بنا کرا یک فرقہ 'روایت' کے نام پر اسے محفوظ کرنا چاہتا تھا (یہ بھی نوآبادیاتی ڈسکورس کا قائم کردہ تھا) تو دوسرا براہمنو ں کے مذہبی عبارت کی تنقید کر کے اس اموو اور نہ اور بات جاہتا تھا جس کی مذہبی جڑیں بہت اندر تک تھیں، بیاور بات ہے کہ عورت کی حالت سے اس کو سروکار نہ تھا۔ بس ایک اقتد اری خواہش تھی جو کروٹ بدل رہی تھی، جس کے اثر ات کچھ یوں سامنے آئے؛

> Indian nationalism, in demarcating a political position opposed to colonial rule, took up thewoman's question as a problem already constituted for it: Namely, as a problem of Indian tradition" (p.119)..... But in the entire phase of the national struggle, the crucial need was to protect, preserve, and strengthen the inner core of the national culture, its spiritual essence. No encroachments by the colonizer must be allowed in that inner sanctum. In the world, imitation of and adaptation to Western norms was a necessity; at home, they were tantamount to annihilation of one's very identity ... Once we match this new meaning of the

home/world dichotomy to the identification of social roles by gender, we get the ideological framework within which nationalism answered the woman's question ...the nationalist paradigm... supplied an ideological principle of selection. It was not a dismissal of modernity but an attempt to make modernity consistent with the nationalist project"11

> From the beginning of the colonial period till its end (and beyond), female bodies symbolise the conquered land. This metaphoric use of the female body varies in accordance with the exigencies and histories of particular colonial situations. 12

نوآبادیاتی بیانیہ میں ہندوستانی عورت کی ہمیشہ ایک ایسی تصور کھینچی گئی جس میں وہ بے بس اور مظلوم نظر آتی ہے۔اس کے

پاس خود کی آواز بھی نیس ، لینی وہ گونگی ہے اور اپنا حق خود نیس ما تک سکتی ۔ اے اس کا حق دلانے اور مقامی مرد سے ظلم سے بچانے کا بیز ایور پی مرد (انگریز) نے اٹھایا۔ 'سی پرتھا' کوعورت پر شرقی مرد کے جمر ہے عبارت کیا گیا اور بلیک وو من کو مہذب بنانے کے نام پر انگریز کی حکومت کو ضروری قرار دیا گیا اور استحصال کے نئے درواز ہے کھولے گئے۔ مہذب بنانے کے نام پر انگریز کی حکومت کو ضروری قرار دیا گیا اور استحصال کے نئے درواز یے کھولے گئے۔ مشرقی مرد عالما Mative Men ہم جنس قرار دویے گئے اور 'مردا تگی نیور پی حاکم کا خاصہ بن گئی۔ نو آبادیل قرد مردا تگی کی اس مشرقی مرد عالما Mative Men بر حکریز کی حکومت کو ضروری قرار دیا گیا اور استحصال کے نئے درواز یے کھولے گئے۔ مشرقی مرد عالما Mative Mative کی حکومت کو ضروری قرار دویا گیا اور استحصال کے نئے درواز یے کھولے گئے۔ مشرقی مرد عالما Mative Mative کی حکومت کو ضروری قرار دویا گیا ہور پی حاکم کا خاصہ بن گئی۔ نو آبادیل قی مردا تگی کی اس مشرقی مرد عالما میں پڑی کی دورا یہ کی ای سی حکومت کو فہ محکم مرد کے لیے کورت 'دو بی نہیں بنال میں دیکھیں تو یور پی حاکم کی نظریں ہندوستان / مشرق 'عورت ' کی ما ند تھا۔ چنا نچہ انگریزوں نی ہندوستان کو آیک متری دیکھیں تو یور پی حاکم کی نظریں ہندوستان / مشرق 'عورت ' کی ما ند تھا۔ چنا نچہ انگریزوں نے ہندوستان کو ایک میں دیکھیں تو یور پی حاکم کی نظریں ہندوستان / مشرق 'عورت ' کی ما ند تھا۔ چنا نچہ انگریزوں نے ہندوستان کو ایک میں دیکھیں تو یور پی حاکم کی نظریں ہندوستان / مشرق 'عورت ' کی ما ند تھا۔ چنا تچہ انگریزوں کی جندوستان کو ایک میں دیکھیں ہو میں پڑی کیا۔ یعنی عورت جو دور بی نہی کی ماند کی جندوست کی جائی ہو پر میں دورت کی مندوستان کو ایک مورت کی خدمت اور اس کا خار کا لینڈ، نیچی ذات کے طور پر بھی کیا جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ محد ان کی نیڈوست کی مورت کی خلی می میں دورت کی کی خلی میں ہو پر دور کی ندمت کے لیے مورت کی جائی کی خلی سے مورت کی جائی ہی مورت کی جائی ہو ہو ہے کہ مورت کی کی نظر میں ہند و سیانی 'دو ج ' کم عشل اور کی گئی ہو مہذ سے اس بی من مند کی نیوں کی نظر ہوں کی نظر ہوں کی نظر ہوں ہند کی نیو ہو ہوں کی نظر ہوں کی نظر ہو ہوں کی نظر ہوں کی نظر ہوں بند و میں پین کر نے کا مقصد ہی ہی ہندان دور ہند ہو میں پی می کی دورتان 'دو ج ' کم عشل دوستان

> It was claimed that women's low brain weights and deficient brain structures were analogous to those of the lower races, and their inferior intellectualities explained on this basis. Women, it was observed, shared with Negroes a narrow, childlike, and delicate skull, so different from the more robust and rounded heads characteristic of males of 'superior' races.... In short, lower races represented the 'female' type of the human species, and females the 'lower race' of gender.

13

ان باتوں کی اور وضاحت کے لیے یہاں ورڈ زورتھ (William Wordsworth) کی نظم Armenian Lady's Love كاذكركرنا دلچيپى سے خالى نہيں ہوگا كہاس ميں بھى ايك نوآ بادياتى تفصيل ہے؛ تونظم كى ابتدا ميں ايك مسلم سلطان کی دختر نیک اختر سے تعارف ہوتا ہےجس کے مغرب/عیسائیت سے والہا نہ فرط تعلق بلکہ خود سیر دگی کا یہ عالم ہے کہ وہ اینے والد کے کل میں قید عیسائی منصب دار (Knight) یوفریفتہ ہو بیٹھتی ہے۔ درڈ زورتھ کے بہموجب مسلم شہزادی کے اس بے محابا پیش قدمی کے پس پشت اس کی اپنے Sensual Creed (ہون پرست مذہب )اور اپنے Narrow world ( تنگ وتاریک چہار دیواری ) کےخلاف نفرت اور بغاوت کا جذبہ ہے۔ ہر چند کے اسے علم ہے کہ وہ نوجوان شادی شدہ ہےاوراس سے وصال کی صورت میں بھی اس کی حیثیت محض ایک کنیز یا داشتہ کہ ہوگی کیکن وہ مغرب/ عیسائیت سے اس قد رم عوب ہے کہ وہ اپنے آبائی مذہب ،اپنے معاشرے،اپنے والدین حتی کہ اپنے آپ کو مغرب کی چوکھٹ پر تج دینے کے لیے برضاو برغبت آمادہ ہے۔فسون مغرب کی مفتوح اورقتیل مسلم شہزادی کی بیدہ بنی اور نفسیاتی کیفیت استعاریت کے پس یشت فتح باب ہونے اور زیر کرنے (Conquest) اور تبدیلی مذہب (Conversion) کے ذہن کی غماز ہے۔ یہ مفتوحہ خانون استعارہ ہے یورے مفتوحہ اور ہزیمت خور دہ مذہب اور تہذیب وتدن کے سرنگوں ہونے کا،اس پراپنی بالاد تق قائم کرنے پر نازاورافتخار کا اوراس خاتون کا زیر قابو بدن مفتوحہ قوم کی تاریخ اور جغرافیے پر مغرب کے تسلط اور حکمرانی کا۔(14) نوآبادیاتی فکر کے بعد ہندوستان میں بھی اسی نظم کے کردارنظر آتے ہیں ،جن کواپنی تہذیب وثقافت سے اس قدر برگانہ کر د پا گیا ہے کہ دہ انگریز وں کو ہی اینانجات دہندہ سمجھ بیٹھا تھا۔ ان با توں سے الگ نوآ با دیاتی بیانیہ میں بھی ہندوستانی عورت صرف مظلوم نہیں بلکہ Deviant بھی نظر آتی ہے، دوسری طرف مشرقی مرد ہیں جن کےاوصاف بھی میں بھی کچھاسی طرح کے ہیں ۔اس میں کالے مرد اورعورت کو شامل کرلیں تو جینڈ راور Race کے کا گہراتعلق اجا گرہوجا تا ہے۔اس سلسلے کے بعض مطالعات ملاحظہ فر مائیں؛ The equivalencies suggested between women, blacks,

the lower classes, animals, madness and homosexuality calcify and harden with the growth of science.(15)

Nancy Leys Stepan argues that 'So fundamental was

the analogy between race and gender (in scientific writings) that the major modes of explanation of racial traits were used to explain sexual traits'.....Eastern royal or upper-class/caste women being watched by, consorting with, and being saved by, European men is a feature of colonial narratives from the seventeenth century to the present.(16)

The barbarity of native men was offered as a major justification for imperial rule, and it shaped colonial policy. But the interference by white men into 'their' culture also catalysed the opposition of colonised men.(17)

female volition, desire and agency are literally pushed to the margins of the civilised world. But not all margins are equally removed from the centre: skin colour and female behaviour come together in establishing a cultural hierarchy with white Europe at

the apex and black Africa at the bottom.(18)

اس طرح نوآباد کاروں کی حکمت عملی کا اندازہ ان کے اس دوہرے کردار سے بھی لگایا جا سکتا ہے جو 'ستی پرتھا' کے بیانیہ میں نظر آتا ہے۔ مشرق میں وہ اسے مشرقی لوگوں کی جہالت اور جنگلی پن گردانتے تھے، وہیں اپنی عورتوں کو اس کی مثالی محبت اور شوہر پرتتی کے جذبے کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ یعنی ایک ہی بات کو ہندوستان میں برااور یورپ میں پا کیزہ جذبے کے طور پریٹی کرنے کا میردوریان کے اقتداری خواہش کی تمثال ہے۔ صنفی امتیاز کا یہی بیانیہ پوری دنیا میں کی سال طور پرنظر آتا ہے۔ یورپ بھی اس سے اچھوتانہیں ؟

Similarly, the figure of the sati is seen both as an

example of Oriental barbarism and an awesome sign of wifely devotion, worthy of emulation by English women.(19)

Sexuality is thus a means for the maintenance or erosion of racial difference. Women on both sides of the colonial divide demarcate both the innermost sanctums of race, culture and nation, as well as the porous frontiers through which these are penetrated.(20)

عورت کی مثال نسلی امتیاز کے ڈسکورس میں دی گئی اور صنفی امتیازات کا استعمال نسلی امتیازات کو بیان کرنے کے لیے کیا جاتار ہا ہے، یہاں بیسوال قائم کیا جاسکتا ہے کہ عورت ہی کیوں؟ کیا اس لیے کہ عورت کی حیثیت پوری دنیا میں مشتر کہ طور پر ُدوجی نشلیم کر لی گئی ہے؟ اس تصور کی بنیاد میں دراصل وہی بیا نیے کا م کرر ہا ہے جونو آبادیات کی جڑ میں کا م کرر ہا ہوتا ہے کہ؛

> Initially, women were described in terms taken from racial discourse, and then gender differences were used in turn to explain racial difference(21) Gilman's account of the production of stereotypes explains that racial as well as sexual 'others' derive from 'the same deep structure'(22)

> In patriarchal society, women are split subjects who watch themselves being watched by men. They turn themselves into objects because femininity itself is defined by being gazed upon by men.(23)

> 'racial and gender privilege are so intertwined that

Fanon evokes castration to describe racial disempowerment: "What else could it be for me but an amputation, an excision, a hemorrhage that spattered my whole body with black blood?" (24)

یوں دیکھیں تو فیزن اور فرائڈ دونوں کے یہاں عورت بطور Object نظر آتی ہے۔ دونوں کے یہاں پائی جانے والی deep rooted patriarchy پرتا نیٹی مفکرین نے تقید کی ہے۔فیزن کے یہاں بلیک اور وہائٹ دونوں عورت ایک قطعہ زمین کی مانند نظر آتی ہے جہاں مرد چلتا بھرتا ہے اور ایک دوسرے کے خلاف اپنی لڑائیوں کے قانون وضع کرتا ہے۔ لیعنی عورت کا دوطر فہ استعال کرنا پدری ثقافت کا خاصہ ہے۔ چاہے وہ وہائٹ 'ہویا 'بلیک' ہرصورت حال میں عورت ، ک استحصال کونظر انداز نہیں کیا جاسکتا؟

> Fanon does not use the analogies between race and g ender to reconfigure female subjectivity: both black and white women remain, in his account, the terrain on which men move and enact their battles with each other. In other words, women remain as much of a 'dark continent' for Fanon as they were for Freud... Fanon's work thus illustrates both the utility and the limits of a theory of Western sexuality to account for the production of racial difference. Above all, it re minds us how 'race' and 'colonial difference' are both produced and split by gender differences.(25)

نوآبادیاتی ہندوستان کی عورت صنفی امتیاز کے ساتھ نسلی امتیاز کے استحصالی رویے کا شکار بھی تھی۔ یعنی وہ دوہرے استحصال کا سامنا کررہی تھی۔ نوآبادیاتی ڈسکورس کے تحت مادری ثقافت کو بھی نقصان پہنچایا گیا۔ حسب ضرورت ہندوستان میں پدری روایت کو تقویت بخش گئی اور اس کی کئی نئی صورتیں بھی سامنے آئی ،عورت اپنی ثقافت کی علامت کے طور پر پیش کی گئ

اور نوآبادیاتی قانون نے اس تصور کو مضبوط کیا۔ عورت پر حکومت اور اس کے استحصال کے لیے بعض دفعہ نوآبادیاتی باشندے اور نوآباد کار ساتھ مل کام کرتے نظر آتے ہیں۔ بیسویں صدی میں Muddupalani کی تخلیق '*Radhika-santvanam*' ("Appeasing Radha") کو Ban کرنا اسی کی مثال کہی جاسکتی ہے۔ بیظم الٹھارویں صدی میں کبھی گئی تھی۔ بیسویں صدی میں جب Bangalore Nagaratnamma نے اسے دوبارہ شائع کرنے کی کوشش کی تواسے جنسی بیانات سے پر کہہ کر اس کی مخالفت کی گئی جسے دیکھتے ہوئے انگریز ی حکومت نے اسے مال کر دیا۔ یوں ہندوستانی مردوں کی مخالفت کو تو آبادیاتی ڈسکورس نے مشخام کیا۔ گویا عورت کا جنس سے متعلق بیان مرد کے سات میں آسانی سے قبول نہیں کیا جاتا، اور اگر جنسی بیانات میں عورت فاعل نظر آئے تو پدری سان میں بی نا قابل قبول ہے۔

> In 1887, Rakhamabai, an educated daughter of a Bombay doctor, refused to cohabit with the much older man to whom she had been married as a child. Her husband sued her on the grounds that she was his rightful property, but lost the case under civil law. However, the Chief Justice bowed to the conservative demand that she be tried under Hindu law, and finally Rakhamabai was ordered to go and live with her husband.(26)

Often new forms of patriarchal domination were introduced in colonised lands.(27)

یوں کہہ سکتے ہیں کہ ہندوستان میں پہلے سے ہی' دوجی' ( 'The 'Other ) زندگی گزارر ہی عورت نوآ بادیاتی دور میں ' دوہر ےاستحصال' کا شکار ہوگئی۔

اس سے الگ بہت واضح طور پر مغربی تا نیٹی ڈسکورس میں تیسری دنیا کی عورت (Black women) اوراس کے مسائل نظر نہیں آتے ۔تیسری دنیا کے تا نیٹی مفکرین اسے استعاری روبی قرار دیتے ہیں ۔ کیونکہ اس میں بلیک عورت (تیسری دنیا کی عورت) کی تمثال نظر نہیں آتی اور اگر نظر آتی بھی ہے تو وہائٹ عورت کے Other کے روپ میں ۔ اسے

171

ان ناقد بین کا کہنا ہے کہ مغرب نے مشرقی عورت کا جوتھور پیش کیا ہے وہ متھ ہے جس کا حقیقت سے کوئی لینا دینائہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ عورت' کوئی بھی ند جب ، رنگ ، نسل سے آزاد کر سے رف عورت' کے روپ میں دیکھا جائے عورت کوا کی ہونے کی ضرورت ہے، اسے ملک ، رنگ ، نسل سے آزاد کر سے رف عورت ' کے روپ میں دیکھا جائے عورت کو گی دفعہ میر کہ کر تنقید کا نشانہ بنایا جاتا ہے کہ وہ تا نیشی تر کے کو تو میں آزاد ہونا ہوگا ۔ پس نوآ بادیاتی تا نیشیت خود فرا ڈنظر آتی ہے۔ اس کہ ایک ، رنگ ، نسل سے آزاد کر کے مز در کر رہی ہے ۔ حالا تک ہتا نیشیت نیش نوآ بادیاتی خورت ہے، اسے ملک ، رنگ ، طبقہ ، مذہب ، ذات کی قیو دی آزاد ہونا ہوگا ۔ پس نوآ بادیاتی تا نیشیت کو گی دفعہ میر کہ کر تنقید کا نشانہ بنایا جاتا ہے کہ وہ تا نیشی تر کی کو خور کی کو نظر آتی ہے۔ اس کے نام پر عورت کے استحصال میں اضافہ ہی ہوا ہے ، کی نہیں آئی ۔ مود فرا ڈنظر آتی ہے۔ اس کے نام پر عورت کا ستحصال میں اضافہ ہی ہوا ہے ، کی نہیں آئی ۔ مطالعات میں تا نیشیت کا تصور زیادہ الجر کر سا منے آیا ۔ جیسا کہ عرض کیا گیا کہ مغربی تا نیشی ڈسکورس میں تیں ہو عورت (Black women) اور اس کے مسائل نظر نہیں آتے ، اور تو اور کی کو خصوص بیا نی میں وجہ ہے کہ پس نوآ بادیا تی وہ من کے درمیا ن ایک واضح فرق لیتی 'دو ج پی ' (The Other) کا سا رو میہ نظر آتا ہو ہے کی عرف دنیا کے کود ہائٹ دومن کے مسائل سے بالکل الگ قر ارد سے ہیں اور نہ در کرتے ہیں بلکہ اپنے خطے کی عورت کے مسائل وہ ایٹ دومن ' عراز دی نے مراد کیتی ہے؛

Within once colonised countries, where women's activism has been proliferating in this century, some activists have rejected the term 'feminist' as too tainted by its white antecedents.(28)

قابل توجہ بات بیہ ہے کہ نوآبادیاتی بیانیوں کی طرح عورت کا دوجا پن بھی تفکیل کردہ ہے، جس سے نوآبادیاتی دور میں نوآباد کاروں نے خوب فائدہ اٹھایا۔ اس کے علاوہ نوآبادیات کے زیر انٹر عورت کس قدر 'دوہر ے استحصال' کا شکار ہوئی اس کی ایک مثال ہندوستان کی تقسیم میں عورتوں کے ساتھ پیش آنے والے 'واقعات' میں دیکھی جاسکتی ہے۔ ہندوسلم فسادات میں بہتوں نے اپنی جان گنوائی کیکن عورتوں کے ساتھ چو پی آنے والے 'واقعات' میں دیکھی جاسکتی ہے۔ ہندوسلم کے اس سان میں بہتوں نے اپنی جان گنوائی کیکن عورتوں کے ساتھ جو پڑھی اس کی مثال مشکل سے ہی ملے گی۔ مردوں دونوں صورتوں میں عورت محض مرد کے ہاتھ کی گھر ہے۔ جو بھی اس کی 'مان ، مریادا' بن جاتی ہے تو کبھی 'ہتک' ۔ کیکن دونوں صورتوں میں عورت محض مرد کے ہاتھ کی گھر ہے۔ جو بھی اس کی 'مان ، مریادا' بن جاتی ہے تو کبھی 'ہتک' ۔ کیکن

لطف کی بات ہیہ ہے کہ جس تفسیم کو بڑے بڑے نیتاؤں نے سر جھکا کرخاموش سے سلیم کرلیا تھا وہ کچھرنڈ یوں کو قبول نہ تھا۔ وجہ اتی تھی کہ انگریزوں کی تفسیم (ریڈ کلف) نے ان کے اپن ڈ گھر' (کو ٹھے) کو آ دھا ہندوستان اور آ دھا پا کستان بنا دیا تھا۔ بیا ستعارہ با معنی بھی ہے اور طنز بی بھی ۔ دیکھا جائے تو انگریزوں نے سارے ہندوستانیوں کے ساتھ یہی سلوک کیا تھا، نہ صرف عزیز وا قارب اور گھروں کی تفسیم ہوئی تھی بلکہ جانے کتنے اپنی جڑوں سے اکھڑ کررہ گئے تھے اور ایک ایس زندگی جینے کو مجبور ہو گئے تھے جوان کی چنی ہوئی نہ تھی ۔ دھیان رہے کہ پرری سان میں عورت کا مقدر بھی کچھ یوں ،ی سا ہوتا ہے۔ اپنی مرضی سے اپنی زندگی جینا اس کے لیے ایسا خواب ہے جس کی تعبیر بھی محض ایک خواب ہے۔ نو آبادیا تی ڈسکورس میں ہندوستانیوں کی حالت 'عورت' کی تی تھی ۔

اس فلم کی ایک خاص بات اور ہے، منٹو کی کہانیوں کی طرح یہاں بھی پڑھے لکھے شریف لوگوں میں انسانیت کی وہ روشنی نظر نہیں آتی جس کی سماج اوراس کے انسان کو ضرورت ہے، بیروشنی منٹو کو وہاں نظر آتی تھی جس کی تو قع <sup>د</sup> شریفوں' کے بس کی بات نہیں فلم میں اپنا جسم بیچنے والی مخلوق ، ان کے دلال ' میں ہمیں وہی روشنی نظر آتی ہے جبکہ ُ پڑھا لکھا شریف ماسٹر' اس سے خالی نظر آتا ہے۔

اس فلم میں خود بیگم جان کا کردار پدری جبر کی علامت ہے۔لیکن اس' کو تھے کی دنیا' میں بیگم جان اپنی مرضی کی ما لک ہیں

172

گویایہ دوجا' ہونے کا انکارتھا، اپنی دنیا میں رانی کی موت مرنا اس کا وہ انتخاب تھا جوات دوج اور object ہونے کے تصور سے آزاد کرتا ہے۔ اسی فلم میں ایک کر دار کہتی ہے کہ اتنی آزادی تو ہمیں گھر میں بھی حاصل نہ تھی جتنی یہاں ہیں، یہی ہما را گھر' ہے۔ یہ سچ کڑ واضر در ہے لیکن شاید خون بھی صاف کرتا ہے۔ مرد تو سدا سے Homo Faber رہا ہے، اور عورت استحصال زدہ خطت جننی' عورت کو' حکمت جننی' کی اقد ار میں تر اشت کا کام بھی مرد نے عورت پر اپنے اقتد ارکوقائم رکھنے کے لیے کیا۔ عورت کی کام میں دو ہرائے جانے کامل حیا تیا تی طور پر بھی شامل نظر آتا ہے۔ وہ زندگی دیتی ہے۔ مرد فعال، فطرت کو تسخیل کرنے کے لیے نئے نئے طریقے ایجاد کرتا رہا۔ عورت ، فطرت دونوں پر حکومت کرنے کی اس کی خواہ ش روان تی پر کہ مستقل صورت اختیار کر گئی اور آن ہے اور کار میں تر

> در حقیقت عورت نے مردانہ اقدار کی مخالفت میں بھی نسوانی اقدار قائم نہیں کیں۔ مردانہ استحقاق قائم رکھنے کے خواہ شمند مرد نے ہی اختلاف اختراع کیا۔ مردوں نے نسوانی قلم و۔۔۔۔ زندگی کی داخلیت کی بادشاہت ۔۔۔۔بنانے کی جسارت صرف اس لئے کہ تا کہ عورت کواس کے اندر بند کر دیں۔لیکن دجود جنس سے قطع نظر ماورائیت کے ذریعہ خود تو جیہی تلاش کرتا ہے \_\_\_\_ عورتوں کی اطاعت گزاری ہی اس بات کا ثبوت ہے۔ آج وہ اس بات کا مطالبہ کرتی ہیں کہ انہیں مردوں والے حقوق کے ذریعہ بطور وجود تسلیم کیا جائے اورزندگی کی محکومیٰ یعنی حیوانیت کی سطح پر نہ رکھا جائے۔(22)

نوآبادیات نے اس کوشد بد کیا۔ ہندوستانی مردوں کوعورت کی آزادی کے روپ میں اپنے لیے خطر ے کی گھنٹی نظر آئی۔ ان کی پدری ثقافت جسے ہندوستانی روایت کا نام د ے کرانھوں نے محفوظ رکھا تھاوہ خطر ے میں نظر آئی۔ انھیں لگاعورت تعلیم حاصل کر کے کہیں ہمارے مقابل کھڑی نہ ہوجائے ،لہذا ان کا جبر اور شد بد ہو گیا ،عور توں پرظلم میں اضافہ بھی ہوا اور مردوں کے اندر اپنی عورت کو محفوظ کر نے کے خیال کے ساتھ اسے قابو میں رکھنے کا اصرار بڑھ گیا۔ ایک طرف ہندوستانی مردزیادہ جابر ہو گیا تو دوسری طرف انگریزوں نے اس صورت حال کا خوب فائدہ اٹھایا۔ عورت کی نتا ہے کہ نام پرخود کو پیش کیا اور ان کا 'مسیحا' بنے کی کوشش کی ۔ جبکہ حقیقت میں عورت دونوں پاٹوں کے نیچ لیں رہی تھی ۔ تاری گواہ ہے کہ مردوں کی آپسی لڑا کی میں سب سے بڑی قیت 'عورت کو چکانی پڑی ہے۔ فرقہ وارانہ فسادات ہوں تو چھا تیاں عورتوں کی کا ٹی جاتی ہیں ۔ عورت کی 'عصمت' کا فراڈ ایک ایساڈ سکور سے جس کے

173

تحت جی جرکراس کا استحصال کیا گیا۔ اس کے ساتھ بلا تکاریمی ہوت بھی اس کی عصمت 'چلی جاتی ہے۔ گویا مردوں کی اس دنیا میں عورت ایک ایسا تھلونا ہے جسے ٹوٹ جانے کے بعد بھی پھینکانہیں جاتا بلکہ اس سے کھیلنے کی نوعیت تبدیل کر دی جاتی ہے بس ۔ اسی طرح قدیم ثقافتوں میں 'عورت ' کو دیکھنے کی کوشش کرتے ہیں ۔ جہاں مردا بھی اسے سمحھ کرزیر کرنے کی کوشش میں لگا ہوا تھا۔ جب عورت پو جی بھی جاتی تھی خیر پوجا تو عورت کی آج بھی کی جاتی ہے کی اس ' تقدس ، عبادت ' کی پول پٹی تب کھل جاتی ہے جب ہم اپنے گھر / بازار میں اس ' دیوی' کو دیکھتے ہیں ۔ جس کی ہر سانس ایک دکھ کی کہانی ہے ۔ رہی بات پوجا کرنے کی تو اسے ' دیوی' بنا کر پو جنے کا تصور بھی خوب ہے ۔ کہتے ہیں مادری ثقافت میں ' عورت' کاراج تھا اورا بنی حکومت میں وہ رانی تھی ؛

> حقیقت میں عورت کا وہ سنہری دور خض ایک کہانی ہے ۔عورت کو دوجا کہنے کا مطلب بہ کہنا ہے کہ جنسوں کے درمیان ایک معکوسی رشتہ موجو دنہیں تھا: زمین ٔ ماں دیوی۔۔۔مردکی نگاہ میں وہ ساتھی مخلوق نہیں تھی۔اس کی طاقت کی توثیق انسانی اقلیم سے باہرتھی' اور اس لئے وہ اس اقلیم سے باہر ہوگئی۔معاشرہ ہمیشہ سے زبے۔ سیاسی قوت ہمیشہ مردوں کے ہاتھ میں رہی ۔ لیوی سٹراس ( Levi Strauss ) قدیم معاشروں پراینی تحقیق کے آخر میں اعلان کرتا ہے'' عوامی یا محض ساجی حاکمیت کاتعلق ہمیشہ مردوں سے رہا ہے۔(30) اس سے الگ جب ہم اس نوع کے انگشاف سے گز رتے ہیں تو اس نظام کی ہوشیاری بھی سمجھ میں آتی ہے کہ ؛ جب بھی ممکن ہو وہ خود کو بطور باپ منوانے کو ترجیح دیتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ انسان کی ترقی جب اسے خود آگہی اوراینی مرضی منوانے کے مقام تک لے آئی تو ہر معاشرہ بدری نظام کی صورت اختیار کرنے پر مائل ہوا۔لیکن اس بیان کو اجاگر کرنا ضروری ہے کہ جب ابھی وہ زندگی' فطرت اورعورت کے اسرار و رموز پریپی نیان تھا' اس کی طاقت ہمیشہ اس کے ساتھ تھی ۔عورت کے خطرناک سحر سے خوفز دہ ہونے پرا سے بطور لا زمی رہیہ دیا۔مرد نے ہی ا سے اس انداز میں رکھا' اورلہذااس نے اس بہ رضا برگانگی میں واقعی بطور لا زمی عضرعمل کیا۔ عورت پرمسلطخلیقی قو توں کے ماوجود مردہی زرخیز زمین کی طرح عورت کا بھی مالک رہا۔عورت فطرت کی جادوئی زرخیزی کی تجسیم ہے ۔ فطرت کی طرح

عورت کا مقدر بھی یہی ہے کہ اے محکوم رکھا' جائیداد بنایا اور استعال کیا جائے۔ مرد کی نظروں میں اس کی تعظیم مردوں کی ہی دین ہے۔ مرددو جے کے سامنے سرخم کرتے' وہ ماتا دیوی کی پرستش کرتے ہیں۔ لیکن یوں وہ کتنی بااثر ہو سکتی ہے' اس کا اندازہ صرف مردانہ ذہن کے نصورات کی مدد سے کیا جا سکتا ہے۔ ۔۔ مرد کے بنائے ہوئے تمام بت' چاہے وہ کتنے ہی خوفناک ہوں' حقیقت کے ایک نکتہ نظر سے اس کے ماتحت ہیں' اور یہی وجہ ہے کہ وہ ہمیشہ انہیں تباہ کرڈ النے کا مختار ہا۔ (31)

یوں دیکھاجائے تو کیرلامیں آج بھی کئی جگہوں پر مادری ثقافت کی ایک چھوٹی سی تصویر کے روپ میں گھر جمائی والا نظام موجود ہے۔ گویا وہاں بیٹی سسرال نہیں جاتی ، داما داپنے سسرال میں رہتا ہے۔ اور پھر ہوتا کیا ہے؟ غریب ماں باپ جو خود دال روٹی پر گز ربسر کرتے رہے تھے، داما دکے لیے اضیس وہ تما ما ہتما م کرنے پڑتے ہیں جو شایدان کی بساط سے باہر ہوتا ہے۔ گویا غریب ماں باپ کے لیے ساری زندگی کی مصیبت ۔ اگر داماد نکما ہوتو بیٹی کے ساتھ ساتھ اس کی کفالت کی ذ مہ داری بھی ماں باپ پر ہی آجاتی ہے۔ جبکہ شادی کی رسم کی حقیقت پچھ یوں ہے؛

> عورتوں نے بھی کوئی ایسا علیحدہ گروہ تشکیل نہیں دیا جوخود انحصاری کے تحت اور مردانہ گروہ کے خلاف قائم ہو۔ انہوں نے مردوں کے ساتھ ہر گز کوئی براہ راست اور خود مختار تعلق بھی نہیں بنایا۔ لیوی سٹر اس کے مطابق ''شادی کا بنیا دی معکومی بندھن مردوں اورعورتوں کے درمیان نہیں 'بلکہ عورتوں کے تو سط سے مردوں اور مردوں کے درمیان قائم ہوا۔ عورتیں محض اس تعلق کا اہم ترین موقع ہیں۔'' ۔۔۔۔ چاہے نظام ما دری' پدری' دوطرفہ یا غیر جانبدار نہ ہو وہ ہمیشہ مردوں کی زیر سریتی رہی۔ (32)

Patriarchy اور استعماریت کے استحصالی رویے ایک جیسے ہوتے ہیں۔ دونوں میں اپنے ماتحت پر حکومت کو مضبوط کرنے اور قابض ہونے کی کوشش میں تشکیل کردہ بیا یے تخلیق کیے جاتے ہیں، جن کا بظاہر حقیقت سے کوئی لینا دینانہیں ہوتا۔ پس نوآبا دیاتی ڈسکورس میں چونکہ اس طرح کے اقتدار، تسلط کی مخالفت کی جاتی ہے اس لیے پس نوآبا دیاتی بیا سے میں تانیڈی ڈسکورس زیادہ ابھر کر سا منے آتا ہے۔ پھر نوآبا دیاتی دور میں عور توں کی حالت زیادہ قابل رحم ہوگئی تھی، پہلے ہی پر دی ثقافت کے استحصال سے ان کی کمر ٹوٹی ہوئی تھی او پر سے نوآبا دیاتی ڈسکورس کے تحت 'خوبصورتی کا اس اور

عورتوں کی تعلیم حاصل کر لینے سےان کےانگریز بن جانے کا ڈروجود میں آیا،جس سے یوری ہندوستانی تہذیب کوخطرہ لاحق ہو گیا۔اس تصور نے رہی سہی کسربھی پوری کر دی۔اس ضمن میں رشید جہاں کےا نسانہ 'بے زبان' کی مثال دی جا سکتی ہے۔ رنگ کی بات کریں تو گورا رنگ اسی طرح ضروری قرار پایا گو یا انگریز ی تعلیم کے بغیر 'جاہل' قرار دیا جانے والا ہندوستانی۔ آج بھی' گوری چڑی' کے پیچھے پاگل لوگوں کی کمی نہیں ہے۔ بازار میں گورا کرنے والی کریموں کی خرید و فروخت سے بھی اس کاانداز ہ لگایا جا سکتا ہے۔ تعلیم کی بات کی جائے تو خود سرسید جوانگریز ی تعلیم کو ہرنو جوان کے لیےضروری قرار دیتے ہیں کیکن بات جب لڑ کیوں کی تعلیم کی آتی ہےتوان کے نظریات بدل جاتے ہیں: عورتوں کی تعلیم نیک اخلاق ، نیک خصلت ، خانہ داری کے امور ، بزرگوں کا ادب، خاوند کی محبت، بچوں کی پر درش، مذہبی عقاید کا جاننا ہونی چاہیے۔اس کا میں جامی ہوں،اس کے سوااورکسی تعلیم سے بیز ارہوں۔(33) اس میں کچھ شک نہیں کہ لڑکیوں کی تعلیم کے لیے عام اسکول کے بنانے کو، جہاں کہ عام<sup>لڑ</sup> کیاں بلالحاظ اس کے کہ کس قوم وخاندان کی ہیں ، جا دریا برقعہ اوڑ ھرکر ماڈ ولی میں بٹھا کر بھیجی حاویں، میں پیند نہیں کرت۔(34) سو چنے والی بات ہیہ ہے کہ وہ لڑکیوں کی تعلیم کے مخالف کیوں تھے؟ کیاان کی سوچ بھی عام یدری ذہنیت والے مردوں کی طرح تقمی جوعورت کو ُ دوجا'مانتے ہیں اورانھیں ان تمام حقوق کے قابل نہیں شبچھتے جوانھیں حاصل ہونے چاہیے۔ ہم کیف نوآ بادیات کے استحکام میں زبان کے اہم رول پر گزشتہ باب میں روشنی ڈالی جا چکی ہے ۔ زبان اور ساج ایک دوسرے کو reflect کرتے ہیں۔ جب ساج پدری ثقافت پر مبنی ہوتو اس کی زبان بھی ولیں ہی ہوگی نیز عورت کو subject کے طور پر represent کرنے والی زبان شاید ہی اس ساج میں ملے۔ یہاں صرف بیہ بیان کرنا ہے کہ جس طرح نوآبادیات کے ایتحکام میں زبان کا اہم رول ہوتا ہے ، اسی طرح پس نوآبادیاتی بیانیہ میں زبان نوآبادیات کو Subvert کرنے میں ایک اہم رول اداکرتی ہے۔ چونکہ ذکر کیا جاچکا ہے کہ نوآبادیات اور Patriarchy اپنے استحصالی روپے کی بنا پر پس نوآبادیاتی ڈسکورس میں ایک ہی جیجت کے پنچےر کھے جاتے میں یعنی دونوں کی مخالفت اس ڈسکورس کا حصہ ہے۔اور تانیثیت میں بھی بدری ثقافت کو subvert کرنے میں زبان کو وہی اہمیت حاصل ہے جونوآ بادیات میں ہے۔گویا دونوں صورت میں زبان ایک اہم رول ادا کرتی ہے۔

176

عصمت کے افسانے کواس میں شامل کرنے کی ایک بڑی وجہان کی زبان کا دمخصوص نسائی انداز ولفظیات 'ے، جوزبان پرpatriarchal جارہ داری کے تصور کوطشت از بام کرتا ہے۔ دوسری وجہ بیر کہان کے افسانے پرری جبر سے بھی نبر دا زما نظر آتے ہیں، چندایک مثالیں ملا حظہ فر مائیں ؛

> تم جانتی ہووہ سدا کی کمز وردل ہے۔۔۔۔ تو بہن ۔۔۔۔ میں کون سی پہلوان ہوں۔۔۔راحت اور کونے میں د بک گئی

> کہ میں سے دل میں اپنی جنس کی برتر کی کا خیال بھی آتا ہے۔۔۔ کبھی یہ بھی سوچتی ہو کہ ہم کب تک ظالم مردوں کی حکومت سہیں گے۔۔۔۔ کب تک یوں یہ ہم دبے مارکھاتے رہیں گے۔۔۔ بتاؤبولو۔۔۔(35) مساوات کا فقدان امیر غریب کے معاملے میں ہی نہیں عورت اور مرد کے مقابلے میں تو اور بھی زیادہ ہے میرے والد تو روشن خیال تھے۔اصولاً بھی لڑکوں سے لڑکیوں کے حقوق کا زیادہ خیال رکھتے تھے مگروہی بات تھی جیسے ہندو

مسلم بھائی بھائی لڑکا لڑکی برابر ۔ چند نعر ے تھے جن کی لیپ پوت نہا یت ضروری سمجھی جاتی تھی ۔۔۔۔ گر مجھے معلوم ہوا کہ میری اماں کیوں ڈرتی تھیں ۔ یہ مرد کی دنیا ہے' مرد نے بنائی اور بگا ڑی ہے ۔عورت ایک ٹکڑا ہے اس کی دنیا کا جسے اس نے اپنی محبت اور نفرت کے اظہار کا ذریعہ بنا رکھا ہے ۔ وہ اسے موڈ کے مطابق پوجتا بھی ہے اور ٹھکرا تا بھی ہے۔عورت کو دنیا میں اپنا مقام پیدا کرنے کے لیے نسوانی حربوں سے کام لینا پڑتا ہے۔ صبر' ہوشیاری' دانشمندی' سلیقہ جو مرد کو اس کا محتاج بنا دے ۔ شروع ہی سے لڑ کے کو محتاج بنان کہ وہ اپنا بٹن ٹا کتے شرمائے ۔ روٹی ٹھو کتے ڈوب مرے ۔ آسان آسان جھوٹے چھوٹے کام جونو کر کر سکتے ہیں۔ اپنے ہاتھ سے کرنا اس کی زیاد تیوں کو سر جھا کر سہنا کہ وہ شرمندہ ہو کر قد موں پر گر پڑے۔(36)

ان اقتباسات کی روشن میں بھی دیکھیں تو نوآبادیاتی ہندوستان میں عورت double colonization کا شکار نظر آتی ہے۔دراصل بعض امتیازات کے ساتھ نوآبادیاتی ڈسکورس میں 'گوری جلد' کے ساتھ خوبصورتی کے Norms وابسة کر دیے گئے جس کا سب سے زیادہ شکار عورتیں ہو کیں۔ گویا سیاہ/ سانو لے رنگ کی خوبصورتی پر سوالیہ نثان لگ گیا۔ اب 'گوری' عورت خوبصورت قرار دی گئی۔ ہم جانتے ہیں کہ سانو لایا کالارنگ ہونا یہاں عام بات ہے کیوں کہ ہندوستان کا شمار کر ملکوں میں ہوتا ہے۔ رنگ کی بنا پر کسی کو خوبصورت بتا نایا گور ے رنگ کی خوبصورتی پر سوالیہ نثان لگ گیا۔ اب انگر یزوں نے خود سے منسلک تما مباتوں کو خواصورت بتا نایا گور ے رنگ پوفخ کرنا در اصل نوآبادیاتی ڈسکورس کا حصد تعا ایکر یزوں نے خود سے منسلک تما مباتوں کو خاص با ور کر دایا ( حالا کا کہ ہر دملکوں میں جلد کا رنگ گورا ہونا بھی اتی ہی عام بات ہے ) اور ہند وستانیوں میں اس کی عدم موجود گی کوا کی عیب کے طور پر دیکھا۔ جلد کا رنگ گور اہونا بھی اتی ہی عام متی ہے۔ اس کے برعکس ہندوستانی تہذ یب و نقافت میں ' سانولا رنگ خوبصورتی کے مثالی نہ میں جلد کا رنگ گورا ہونا بھی اتی ہی عام رہا ہے۔ اس کے برعکس ہندوستانی تہذ یب و نقافت میں ' سانولا رنگ خوبصورتی کے مثالی نہ ہوں اور پا تی ہی اسی کی ایک مثال کر کی جا میتی ہے۔ اس کے برعکس ہندوستانی تہذ یب و نقافت میں ' سانولا رنگ خوبصورتی کے مثالی نہ دوستان ( شال اور شال کر ا میں میں موجود رہا، مثلاً؛

> Rama was young and handsome and radiant. His chest was as broad as a lion's, his arms were mighty and strong and his eyes were shaped like the petals of a lotus. He was dark as a blue lotus, as handsome as the

god of love, equal to indra in strength.(37) کیکن اس سے منسلک تفاخر کا احساس نوآ باد کاروں کی آمد سے پہلے شایدنہیں تھا۔اب جبکہ ُ سانو لی' رنگت ڈھل گئی اور <sup>د</sup> گوری ُرنگت خوبصورتی کا معیار قرار دے دی گئی ، پہلے سے ہی ابتر حالت میں زندگی گزارر ہی ہند دستانی عورتوں کے لیےا پک نٹی مصیبت سامنے آئی۔ آج بھی اس کے اثرات قائم ہیں۔ آئے دن' 2 ہفتے میں گورا کردینے والی کریم ،صابن کے دعووں کے ساتھ بازار میں قائم کمینیاں اسی صورت حال کی نمائندگی کرتی ہیں۔ اس حوالے سے منٹو کا افسانہ ُ بؤخوبصورتی کے اس نوآبادیاتی notion کورد کرتا ہے۔ یوں تو افسانے میں گھاٹن لڑ کی کو ہندوستانی تہزیب کااستعارہ بھی کہا جاسکتا ہے لیکن اگریوں نہ بھی دیکھیں تب بھی گھاٹن لڑ کی کے لیے رند ھیر کی کشش ایک معنوی ساق رکھتی ہے، وہ کشش جورند هیراینی 'گوری چٹی ہیوی' میں نہیں یا تا۔ منٹو کے بیانیہ میں کہیں واضح طور یرتو کہیں یوشیدہ طور یرنوآ بادیاتی فکر کے خلاف احتجاج نظر آتا ہے۔افسانہ ُبؤاسی احتجاج کی ایک مثال ہے۔نام نہا داخلاقی مصلحین نے اس افسانے پر فحاشی کا الزام بھی عائد کیا۔ یہ بیانیہ پس نوآبا دیاتی شرح کے سیاق میں ایک نئے معنوی بعد کواجا گر کرتا ہے۔ گھاٹن لڑکی ، دھرتی / ہندوستانی تہذیب کا استعارہ ہے جسے نوآبادیاتی ذہن یوری طرح سے قبول کرنے سے قاصر نظر آتا ہے۔اس نو آبادیات کی مرتب کردہ اخلا قیات میں' بؤ عیاشی کا غلیظ استعارہ ہو یکتی ہے کیونکہ colonial طرز فکر محکوم قوم کوشدت سے اس بات کا احساس دلاتی ہے کہ وہ ناکارہ ہے اوران کی بہتری غلام بنے رہنے میں ہی ہے ۔ نوآبا دیاتی تعبیر کوتو ڑنے پر جونکات روثن ہوتے ہیں اس کے تناظر میں بیہ بات واضح ہے کہ بؤ ہندوستانی دھرتی کے کمس مسلسل سے عبارت ہے جسے ہماری تہذیبی روایات کی تشکیل میں بنیادی موتف کی اہمیت حاصل ہے۔ رند عیر کی بیوی کے مقابل (جونوآبادیات کا استعارہ کہا جاسکتا ہے) گھاٹن لڑ کی کوتر جیحے دینا پس نوآبادیاتی ڈسکورس قائم کرتا ہے۔گوری/سفید فام لڑ کی colonial نظام کا نشان ہے جو دھرتی کے کمس/ ہندوستانی تہذیب سے محروم ہے نیز اس کا نیچ مصنوعیت کی اساس پر قائم ہے۔ بیہ صنوعی بین اس لائف اسٹائل کا پیدا کردہ ہے جو انگریزوں کی تقلیدیاان کے کچرکوا پنانے کا نتیجہ ہے۔'بؤ کا احتجاجی روبہاس نوآبادیاتی اخلاقیات کو تہ وبالا کرتا ہے۔افسانیہ فحاش کی سرحدوں کومس کرتا ہے پانہیں ،اس فرسودہ مباحث کو چھوڑ کرہمیں بیانیہ کے وجودیاتی تفاعل پر مکالمہ قائم کرنا چاہیے۔وہ تفصیلات جورادی نے گھاٹن لڑ کی اور گوری لڑ کی کے مابین تفریق کرنے (اوراس فرق کو پراٹر بنانے ) کے لیےاستعال کی ہیں،افسانے کی پس نوآبادیاتی شرح کے بنیادی ٹولز کی حیثیت رکھتا ہے۔ان ٹولز کے توسط سے نہ صرف متن کا داخلی انتشار بلکہ وہ یوری وجودی شعریات قاری کے سامنے روثن ہو جاتی ہیں جن میں بیانیہ کی اخلاقی تعبیر معدوم

ہوجاتی ہے۔ یوں بیانیہ کے پیراڈاکسس کے فریم ورک میں 'بؤ کی سابقہ تعبیرات معطل ہوجاتی ہیں۔ مٹی کی سوندھی

خوشبو محض ہند دستان کے مخصوص نیچر کا استعارہ نہیں بلکہ پس نوآبادیاتی شعریات کا تفاعل ہے؛ اس بوکو جواس گھا ٹن لڑ کی کے ہرمسام ہے با ہز ککتی تھی ،رند ھیرا چھی طرح سمجھتا تقاحالانكه وه اس كالتجزيه نهيس كرسكتا تقا\_جس طرح بعض اوقات مثى يرياني حچٹر کنے سے سوند ھی سوند ھی باس پیدا ہوتی ہے۔(38) یہ \_\_\_\_ بو\_\_\_\_ ہماری تہذیبی شعریات کی طرح خالص ہے جس میں مغربی فکر، تہذیب کی کوئی ملاوٹ نہیں ۔افسانے میں موجودان کوڈس پربھی ایک سرسری نظر ڈالتے ہیں جونوآ بادیاتی شعریات کی کلید ہیں۔ رند ہیر کا کرداراس نوآ بادیاتی ڈسکورس کوبھی اجا گر کرتا ہے، جہاں' ہندوستانیوں اور کتوں کا داخلاممنوع ہے' کی تختی لگی نظر آتی ہے۔ وہ گاؤں کا جاہل گنوارنہیں بلکہ رادی کے مطابق مہذب ،تعلیم یافتہ ،صحت منداورخوبصورت نوجوان ہے۔ پھر بھی فورٹ کے قتبہ خانے اس کے لیے بند تھے کیونکہ اس کی چڑ می گوری نہیں ہے۔ ہندوستانیوں کے ساتھ بید دوجار دیپر نوآبادياتي ہندوستان ميں عام بات تھى؛ رند هیر بہت اداس ہو گیا تھا ۔ اس کی اداسی کی ایک وجہ تو یہ تھی کہ کر پچین چھوکریاں ناپاپ ہوگئی تھیں۔ دوسری وجہ ریتھی کہ رند ھیر جوفوجی گوروں کے مقابلے میں کہیں زیادہ مہذب ،تعلیم یافتہ صحت منداورخوبصورت تھا۔صرف اس لیےاس پرفورٹ کےاکثر فحتیہ خانوں کے دروازے بند کردیئے گئے تھے کهاس کی چمڑی سفیدنہیں تھی۔(39) اس کے علاوہ متن میں ایک اور provocation موجود ہے جس کا ذکر یہاں ضروری ہے جومتن کے حرکیاتی نظام کی طرف ہمارے ذہن کونتقل کرتاہے: رند هیر نے محض دل ہی دل میں ہیزل سے اس کی تازہ تازہ پیدا شدہ کوفت کا بدله لینے کی خاطراس گھاٹن لڑکی کواشارے سےاو پر بلایا تھا۔ (40) رند ہیرکاغم وغصہا سے گھاٹن لڑ کی کی قربت کے لیےا کسا تا ہے۔اس کا ایک نفسیاتی پہلوبھی ہوسکتا ہے۔انگریزوں کی تقلید میں ان کے کچر/طورطریقے کواینانے والے جب ان کے ذریعے (انگریزوں) ذلیل ہوتے ہیں توانھیں شدت سے اپنی تہذیب/رسومیات سے قربت کا احساس ہوتا ہے۔محرومی کا پیشدید احساس انھیں اپنے کلچر سے قریب کرتا ہے جس میں ا عشق جیسا جنونی رویہ صمر ہوتا ہے۔ گھاٹن لڑکی کی قربت رند ھیر کے اندر کچھاسی نوعیت کا اسرار پیدا کرتی ہے۔ یوں متن کی نفساتی شرح بھی ممکن ہے۔ پس نوآیا دیاتی ساق میں گھاٹن لڑ کی رند چیر کے اندرا یک ایپااحساس پیدا کرتی ہے جواس

کے لیے قطعی نیا اور انو کھا ہے حالانکہ وہ اس میدان کا منجھا ہوا کھلاڑی ہے۔ یعنی وہ تہذیب جسے بوسیدہ قرار دے کررد کیا گیا تھااب اپنے وجود کا اثبات کرار ہی ہے اور ایک ایسی تہذیب کے مقابل اپنے وجود کو منواتی ہے جوتر قی یافتہ تصور کی جاتی ہے۔ رند عیر کی بیوی جو گوری ہتعلیم یافتہ اور فرسٹ کلاس مجسٹریٹ کی لڑ کی ہے، اس کے اندر وہ احساس پیدا کرنے میں ناکا مرہتی ہے جواس گھاٹن لڑ کی ہے مخصوص ہیں۔ یہ تمام نشانات اور کو ڈمتن کی ساخت کو توڑ نے پر آشکار ہوتے ہیں ؛

لیکن وہ پکارکہاں تھی۔وہ پکارجواس نے گھاٹن لڑکی کے جسم کی ہو میں سوتکھی تھی۔وہ پکارجودودھ کے پیاسے بچے کے رونے سے کہیں زیادہ قابلِ فہم تھی۔ وہ پکارجوحَو تی حدود سے نکل کر بے آواز ہوگئی تھی۔(41) جبکہ دوسری طرف رند ھیرکوا پنی گوری چٹی ہیوی پھٹے ہوئے دودھ کے مانندگتی ہے۔اس کا تر اشا ہوا حسن رند ھیر کو گراں گزرتا ہے:

راوی کی یہ تفصیلات نوآبادیات کے signifiers کیے جاسکتے ہیں۔قابل توجہ ہے کہ گھاٹن لڑ کی سے جڑ کی تما م تفصیلات میں سا نولا ، گدلا ، مٹمیلا ، گندھی ہوئی مٹی ، سیا ہی ماکل گندمی رنگ جیسے لفظوں کا استعال کیا گیا ہے جبکہ رند هیر کی بیوی کے ساتھ<sup>و</sup> گوری چٹی لڑ کی ، دود دھر کی طرح سفید ، جیسی لفظیات کا استعال ملتا ہے جوا سے ایک نوآبادیاتی پیکر عطا کرتا ہے۔ لیکن رند هیر اس گور ے رنگ سے ذرا متاثر نہیں ہوتا ، نہ ہی اس میں وہ جنسی کشش پاتا ہے جو گھاٹن لڑ کی کی قربت میں اس نے محسوس کی تھی ۔ ان تمام جزئیات کی روشنی میں رند ھیر کا کر دار منٹو کا ایک پس نوآبادیاتی رڈمل کہا جا سکتا ہے۔ رنگ کے متعلق اس طرح کے خیالات کی روشنی میں رند ھیر کا کر دار منٹو کا ایک پس نوآبادیاتی رڈمل کہا جا سکتا ہے۔ گور ے نیا قانون ) کوانگر یزوں کی سرخ وسپید چہر کے کود کھی کر متلی آتی ہے جسے وہ میں بھی دیکھا جا سکتا ہے۔ متکوکو چوان (افسانہ سے او پر کی جھلی گل گل کر جھڑ رہی ہو ۔

ہے۔افسانے میں موجود بیکوڈ منٹوکا رعمل ہے جو پس نوآبادیاتی ڈسکورس قائم کرتے ہیں۔ گھاٹن لڑ کی اورر ند حیر ایک کوڈ ہے جسے ڈی کوڈ کرنے پر قاری نوآبادیات اور پس نوآبادیاتی فکر سے رو ہر وہوتا ہے۔ افسانہ 'بوئیں منٹو نے رند حیر کے احساسات وجذبات کے تو سط سے نوآبادیاتی فکر کے خلاف احتجاج / ردعمل کوراست طور پر ہر یکٹ کیا ہے۔ افسانہ 'بوئ کے تعلق سے ممتاز شیریں کی تقدید پراپنے خیالات کا اظہار کرتے ہوئے شمس الرحمٰن فارو تی لکھتے ہیں ؟ تو کیا وہ [متاز شیریں] ہیکر ہنا چا ہتی ہیں کہ دیپات کی ہرلڑ کی ، خاص کر محنت کشرلڑ کی ( خواہ وہ جہاں کی بھی ہو، بس سفید فا م نہ ہو )، اس کے جسم میں وہ ''خاص بو''نگلتی رہتی ہے اور جو اس لڑ کی (یا عورت ) میں '' بے پناہ جنسی مشرش' بیدا کر دیتی ہے، اور ''مہذب''بنی سنوری شہری لڑ کی اس '' بے پناہ جنسی

مزيدلكھتے ہيں؛

پھر بیہ بات نہ منٹو بتا سکتے ہیں اور نہ متاز شیریں، کہ وہ''خاص بو'' کیا شے ہے اور ''بے پناہ جنسی کشش'' سے کیا مراد ہے؟

نہیں کیا جاسکتا۔ اگراد ب بھی جمالیاتی تفاعل اور فکشن سے عاری ہوگا تو پھرا سے humanities کی بجائے hard core کر علوم کے طور پر قائم کرنا چا ہے تھا تا کہ اس کی شعریات بھی چند فار مولوں کی اساس پر مرتب ہوتی اور ہر کوئی اسے رٹ ادب پر حتمی عظم لگا سکتا۔ اس طرح وہ sec append خود بہ خود معدوم ہوجاتی جوانسان کی سائگی کا تفاعل ہے۔ سوال ہیہ ہے کہ ہماری قر اُت افسانے میں موجود جنسی اختلاط پر ہی مرکوز کیوں ہے؟ گھا ٹن لڑکی کی بو/sex appeal ریا جو دل چا ہے کہہ لیں ) اور شہر کی تعلیم یا فتہ ، فرسٹ کل اس محسر یٹ کی لڑکی (یا اس کا مصنوعی پن ) کو ہم ایک متن میں موجود ہے۔

ہم آج بھی خوبصورتی کی وہی تعریف کیوں تسلیم کیے ہوئے ہیں جونوآ با دیاتی ڈسکورس کی با در کرائی ہوئی ہے۔ہماری شعریات تو خوبصورتی کوجلد کی رنگت سے نہیں تولتی بلکہ 'ستیم شوم سندرم' سے اپنار شتہ استوار کرتی ہے۔اس ناحیہ سے دیکھا جائے توافسانہ 'بو' کو پس نوآبا دیات کی بہترین نہ سہی لیکن ایک منفر دمثال ضرور کہا جا سکتا ہے۔

اس ضمن میں عصمت چغتائی کے افسانے 'ہندوستان چھوڑ دو' کے ایک اقتباس کا ذکر بھی کیا جاسکتا ہے جس میں اس نام نہاد نوآبادیاتی خوبصورتی کو ہندوستانی معیار حسن کے تر از و میں تولنے کی کوشش کی گئی ہے۔ اس کوشش میں جو تجزیر سامنے آتا ہے اس سے صاف خلاہر ہے کہ کسی بھی ثقافت پر کسی دوسری ثقافت کے رنگ نہیں تھوپے جاسکتے۔ اگر انگریزوں کی ایک خصوصیت ان کا گورا ہونا ہے تو اس کا مطلب بینہیں کہ ہندوستانیوں میں اس کا نہ ہونا ہی ان کی شاخت کا واحد باعث ہوگا۔ ہندوستانیوں کی اپنی خصوصیات ہیں جو ان کی شناخت سے منسلک ہے، مغربی معیار پر اس کا تجزیز ہیں کیا جا سکتا ک کسی دوسر نے کی شناخت سے کسی شخص کی شناخت سے منسلک ہے، مغربی معیار پر اس کا تجزیز ہیں کیا جا سکتا کہ

> میم صاحب مغربی حسن کا نمونہ ہوتو ہو۔ ہندوستانی معیار حسن کے تراز و میں اسے تولا جاتا تو جواب صفر ملتا۔ اس کی جلد کھر چے ہوئے شلغم کی طرح کچی کچی تھی۔ جیسے اسے پوری طرح کپنے سے پہلے ڈال سے تو ڑلیا گیا ہو۔ یا ٹھنڈی بے جان اندھیری قبر میں برسوں دفن رکھنے کے بعد نکالا ہو۔ اس کے چھدرے میلی چاندی کے رنگ کے بال بالکل بوڑھیوں کے بالوں کی طرح لگتے تھے۔ اس لئے سکھو بائی کے درج کے لوگ اسے بڑھیا سمجھتے تھے یا چھر سورج مکھی جسے ہندوستان میں بڑا قابل رحم سمجھا جاتا ہے۔ (43)

یہ درست ہے کہ انگریزی تعلیم حاصل کرنے سے کوئی انگریز نہیں بن جاتا لیکن سے بات بھی اتن ہی درست ہے کہ نوآبادیاتی دور میں اس کو بچھنا آسان نہ تھا۔انگریزی تعلیم وادب کو انگریزوں نے اپنے مثالی نمونے کے طور پر پیش کیا گویا سے ایسااعلی ادب تھا جو اعلی قوم (انگریز) سے منسوب تھا۔ تعلیم پر اپنی اجارہ داری قائم کر کے اس طرح کا بیاندیز قابادیاتی ڈسکورس کے تحت عام کیا گیا تھا۔لہذ اتعلیم اور خاص کر انگریزی تعلیم کو لے کر لوگ نہ صرف مشکوک تھے بلکہ اس ڈر میں مبتلا تھے کہ ان کی شناخت کو انگریزی سے خطرہ ہے۔نوآبادیاتی دور میں اس طرح کی سوچ رکھنا ایک فطری محک کر میں بات جب لڑکی کی ہوتو ماں باپ زیادہ مختاط ہوجاتے ہیں کہ ہمارے پر دی سان طرح کی سوچ رکھنا ایک فطری ممک کے اس کی پرورش پچھ یوں ہوئی تھی کہ ان کی صورت قریبی رشتے داروں نے بھی نہیں دیکھی تھی ، ایسے حالات میں لڑ کی دیکھرکر

کیا بتاؤں اسی دلی میں ایک نئی وہا نگلی ہے کہ لڑ کی کو دکھاؤ۔ آخر ہماری بھی شادیاں ہوئی تھیں ۔لوگ کہتے ہیں اور تو اوریہ بواصغرا کہتی ہیں کہ عورتوں کودکھانے میں کیا حرج ہے میں کہتی ہوں حرج ہی نہیں ۔ جو بیصدیوں سے ہم خاندانی شرافت بنا کربیٹھے ہیں تو وہ اسی دن کے لئے ۔ آج کل تو نہ شرافت کی قدر نہ خاندان کی قدر ۔بس روپیہ ہو۔اورموئی گٹ پٹ ہو۔(45)

تصور سیجیے کہ شادی کے لیےا پنی لڑ کی کو عورتوں کو دکھانے میں خاندان کی شرافت خطرے میں پڑ گئی ہے تو لڑ کوں کو دکھانے کی تجویز پر کیا رڈمل ہوگا۔افسانو می بیانیہ میں آ گے اس کا ذکر بھی کیا گیا ہے۔صدیقہ بیگم کی ماں کے لیے بیا یک ایس ب شرمی تھی جس کے لیے وہ قطعی تیار نہ تھیں ، ہاں لڑ کی کو 'دو پیسے کی سکھیا کھلا کر سلا دینے' کو وہ اس پر ترجیح دیتی تھی ۔ بیہ مکالمہ ملاحظہ سیجیے؛

> <sup>‹‹</sup> ابھی تو بیٹی ٹھیک نہیں ہوا۔ جہاں ایک آ دھلڑ کا نظر آتا ہے تو وہی دکھاوے اکھاوے کا جھگڑ ااور پھر طرّہ میہ کہ کہتے ہیں پہلے دیکھ لیں۔ پھر بات پکی کریں گے۔' ''اے بواتم مجھے تو کہنے بیٹھ کئیں کہ میں نے حشمت کو دکھا دیا۔ میں نے تو عورتوں ہی کو چیکے سے دکھایا تھا لیکن ان کوتو کہو جو مر دوں کو دکھا دیا۔ میں نے تو ''اوئی بوا! وہ کون ہوتی ؟''احمدی بیگم نے حیران ہو کر یو چھا۔۔۔ '' اوئی زمین نہ پھٹ گئی! میں تو بواصد یقہ کو دو بیسہ کی سکھیا کھلا کر سلا دوں لیکن یہ کام مجھ سے نہ ہو۔(46)

صدیقہ بیگم جس ماحول میں پلی بر طمی تھی ،اس ماحول میں لڑ کیوں کی آزادی کا مطلب تھاان کی شادی ہوجانا، یعنی شادی کے بعد عورتوں سے کیا جانے والا پر دہ ختم ہوجا تا تھا، وہ سنگار کر سکتی تھیں ،خوشبوا ستعال کر سکتی تھیں ،اسی طرح کی آزادی کے خواب صدیقہ بیگم نے بھی دیکھر کھے تھا وراپنی شادی کے لیے دعا ئیں مانگا کرتی تھیں تا کہ ان کی بیڑیاں بھی کٹ جائیں لیکن تعلیم یافتہ لڑکوں نے جب لڑ کیاں دیکھ کر شادی کرنے کا رواج عام کیا تو صدیقہ بیگم اوران کے جیسی نہ جان کتنی لڑ کیوں کی وہ 'ذراسی آزادی' بھی ختم ہوگئی جو شادی کر لینے کے بعد انھیں حاصل ہوتی تھی ؛ او کی بیوی بیہ کہاں کا نیا طریقہ شریفوں میں نکلا ہے کہ لڑکی کو دیکھتے پھرو۔

ہمارے ماں تو بیرداج نہیں۔ ہماری شادی ایسے ہی ہوئی۔ میری اللَّدر کھے دونوں بڑی لڑ کیاں بیاہی گئیں۔ بہوآئی ۔ کیا سارے ملک کے شریف ہی اجڑ گئے۔ جاکرلڑ کے کی اماں سے کہنا کہ بیوی کیا ساری شرافت، شرم دھوکریں <sup>7</sup> تنيں - انچالڑ کيوں کي شوق سے نمائش لگائيں ، سودا کریں - (47) حالانکہ شادی کے بعد کی جدوجہد پربھی ایک ڈسکورس قائم کیا جا سکتا ہے۔لیکن پہاں اس گھٹن کا ذکر کیا جار ہا جس سے نجات پانے کے لیے شادی کے بعد کی ذراسی آزاد کی بھی کسی جنت سے کم نہیں لگتی۔افسانوی بیانیہ میں اس حوالے سے رضيه بيم کی مثال پيش کی گئی ہے جوسا ٹھ سال کی کنواری عورت ہیں۔ان کے مقابل ایک کردارذ کیہ خانون کا ہے جوشادی کے مہینہ بھر بعد ہیوہ ہوگئی تھیں ۔لیکن دونوں کی زندگی کا درمیانی فرق جواس ذراسی آ زادی سے عبارت ہے،نوآ بادیات ے زیرار آئی تبدیلیوں کی وجہ سے صدیقہ بیگم کے لیے ایک خواب بن گیا؛ رضيه بيگم کوئی ساٹھ سال کی کنواری عورت تھیں ۔اب تک ان میں ایک جھجک تقمی۔اکثر جگہان کو دیکھ کرلڑ کیاں اور نوعمر شادی شدہ عور تیں آپس میں کا نا پھوسی شروع کردیتی تھیں۔رضیہ بیگم کواپنی اس کمی کا احساس تھااور بے جاری خوداً تي جاتي كم تفيس \_اور جوكہيں جاتي بھي توايس جگہ چن كر بيٹھتي تفيس كہلوگوں . کی نگاہ ان پر نہ پڑے۔ پھرصد یقہ بیگم اپنی سکی پھو پھی ذکیہ خاتون کی طرف بھی دیکھتی تھیں جوشادی کے مہبنہ بھر بعد ہیوہ ہوگئی تھیں ۔ وہ نہایت دلپرانہ ہر جگہ جاتی تھیں جومنہ میں آتا کہتیں۔ بدقسمت ضرورتھیں لیکن کسی سے کم تو نہ تھیں۔صدیقہ بیگماینے دل میں دونوں عورتوں کا مقابلہ کرتی تو ہر دفعہا بنی بیوہ پوچی کی زندگی کوتر جنح دیتی۔ صدیقہ اس آزادی کا تو تصور ہی نہ کرسکتی تھی جوایک انسان ہونے کے ناطے اس کا بنیادی حق تھی۔جس ساج نے اسے ' بے زبان' پیدا کیا تھااس میں بہر کب ممکن تھا؟ پھرنوآبادیات نے اس رہی سہی آ زادی کا بھی گلا گھونٹ دیا ،جس کی

نوآبادیاتی ہندوستان میں ہندوستانیوں کی حالت تو نا گفتہ بہ تھی ہی عورتیں دوہرے استحصال کا شکار( Double Colonised) تھیں۔ مجرم کون؟ افسانو کی بیانیہ میں اس کی ایک تصویر دیکھی جاسکتی ہے۔ گجریا کی موت یوں تو خودکشی تھی لیکن اے اس خودکشی کے لیے اس پرری ساج اور اس سے زیادہ اس انگریز بجے کے فیصلے نے مجبور کیا تھا۔ مردوں کی

صديقه بيگمتمنا کي تقيں۔

اس دنیا میں عورت کومحبت کرنے کاحق نہیں ہوتا۔اگروہ ایسا کرتی ہے تو فاحشہ اور نہ جانے کن کن القاب سے نوازی حاتی ہے۔عورت کی محبت ایک ایسا گناہ ہے جس کی کوئی معافی نہیں۔عورت ( گجریا) جو پہلے سے ہی' دوجی'تھی جج رابنسن (نوآبادیات) کے ایک فیصلے کے بعد موت کو گلے لگالیتی ہے۔دلچیسے بات یہ ہے کہ گجریا ادراس کے محبوب بھولا کوجس جرم کی سزادی گئی ہے، سزاسنانے والاانگریز جج خوداسی طرح کے جرم میں ملوث ہے۔ بیانیہ میں انگریزوں کے اس دوہر بے کردارکوبڑی خوبصورتی سے پیش کیا گیا ہے۔ جہاں ایک ہی جرم کے لیے بھولاکوتین سال کی سزا ہوجاتی ہےاورانگریز بج شادی کرنے کے لیےاپنے ملک لوٹنے کی تیاریوں میں مصروف نظرآتے ہیں۔ایک ہی نوعیت کی دوکہانیوں کو بیانیہ میں اس طرح پرویا گیا ہے کہ نوآبا دیاتی ڈسکورس کی ساری قلعی کھل جاتی ہے ۔ساتھ ہی عورت پراس استحصال کی ایک تصویر بھی سامنے آتی ہے جوانگریز وں کی حکومت سے منسوب ہےاور جس کی مثال پہلے دی جاچکی ہے۔ بیانیداس دو جےرویے کوبھی موضوع بنا تاہے جوانگریز وں نے ہندوستانیوں کے ساتھ روارکھا تھا: ا چھا ہندوستان میں بھی لوگ محبت کرتے ہیں ؟مس فو کس نے نہایت تعجب سے یوچھا۔(48) گویا ہندوستان میں انسان نہیں بستے، جومحیت کر ہی نہیں سکتے ۔ ایک اور مثال دیکھیے : مس فو س زور سے چینیں۔اگر بیانسی کا ڈرنہ ہوتو یہاں کے دحش'' نیٹو'' ہم میں سے سی کوزندہ نہ چھوڑیں۔(49) کہانی میں جج راہنسن کا کردارنوآ بادیاتی حکومت کا استعارہ کہا جاسکتا ہے، جن کی زندگی سے جڑاا یک واقعدان کے ایک فیصلے کی پول کھول دیتا ہے جوانھوں نے ایک ہندوستانی بھولا اور گجر پا کے پیس کی شنوائی کرتے ہوئے سنایا تھا۔بھولا پر <sup>7</sup>جر یا کو بھگانے کاالزام تھاجومٹروکی بیوی تھی اور نابالغ بھی تھی ۔حالانکہ عدالت میں گجریانے خود گواہی دی۔جس کا ذکر بيانىيە مىں كچھ يوں ہے؛ عدالت میں گجریا نے گواہی دی ۔اپنی محبت اورخود اپنی مرضی سے بھولا کے ساتھ جانے کا اقبال کیا۔ بھولانے بھی بہت کہا کہ مجھوکواس کی عمر کی کیا خبرتھی کیا اس کے ماتھے پرکھی ہوئی تھی۔ مجھکواس سے محبت ہے۔ (50) لیکن کوئی گواہی کام نہآئی اور جج رابنسن نے نابالغ گجریا کو بھگانے کے جرم میں بھولا کونین سال کی سز اسا دی۔اس خبر کا <sup>7</sup>جر پایرکیااثر ہوا،افسانوی بیانیہ میں اس کاذکر کچھ یوں ملتاہے؛ ایک جوان لڑ کی نے اپنے شوہر کے گھر کوآگ لگا دی اور پھراپنے کپڑ وں پر تیل

چھڑ ک کرآگ میں گھس گئی۔(51) آپ کو پچھ دیر کے لیے یہ فیصلہ یح لگ سکتا ہے۔ آپ کہ ہ سکتے ہیں کہ کسی اور کی بیوی سے محبت کرنا ہی جرم ہے اور اسے بھگالے جانا اس سے بھی بڑا جرم ۔ کئی لوگ اس طرح کی سوچ رکھتے ہوں گے اور ہو سکتا ہے وہ صحیح بھی ہوں کہ دہ بھی اس پرری سانح کی پیداوار ہیں۔ جہاں عورت کی صبح رات کے اند ھیروں میں کہیں گم گئی ہے۔ جہاں فیصلہ کرنے سے پہلے عورت کی محبت اور اس کی مرضی کا دیبا چہنیں لکھا جاتا۔ عورت کی زندگی کا دیبا چہ مرد لکھتا ہے ، اپنی مرضی اور سہولت کے حساب سے، اس میں عورت کہیں نہیں ہوتی ۔ نج راہنسن کے لیے گجر پا ایک تو ہندوستانی تھی او پر سے عورت ، سوان پر بھی

یہتو ہوئی ایک کہانی۔دوسری کہانی خود نج رابنسن کی ہے جنھیں مسز بلیک ہے محبت ہوگئی تھی جو حال ہی میں کرٹل بلیک س شادی کر کے ہندوستان آئی تھی ۔ مسز بلیک بھی اس محبت میں برابر کی شریک تھی ۔ کرٹل بلیک رابنسن سے انتقام لینے کے لیے ان پر مقد مہ کرنے کی تیاری کرر ہے تھے، اس لیے بات گور زادر کمانڈ ران چیف تک پہنچائی گئی۔ حاکموں کا اس طرح کسی عورت کے لیے لڑنا کہاں زیب دیتا ہے اور تب جبکہ انھیں مہذب قوم ہونے کا دعویٰ بھی ہو۔ انگر یزوں کی ملی بھگت سے معاملہ کچھ یوں حل ہوا کہ کرٹل بلیک اپنی بیوی کو طلاق دیں گے اور تب نج رابنسن ان سے شادی کر سکتے ہیں۔ یہ دونی نج ہیں جو گجریا کی موت پر قانون کی دہائی دیتے نظر آتے ہیں اور ساتھ ہی یہ یہ دعویٰ کر تے ہیں؟ موان ہو کہریا کی موت پر قانون کی دہائی دیتے نظر آتے ہیں اور ساتھ ہی یہ یہ دعویٰ کر کے ہیں؟ خوالات نہیں آئے ۔ ہم تو قانون کی طرف سے بہ کہ سکتا ہوں کہ ہمارے دل میں بھی ایس

کتنا برابر قانون ہے میددنوں کہانیوں کے اختیام سے ظاہر ہے۔جرم ایک ہے اور سزائیں بالکل الگ الگ ۔ انگریز بخ اور ہندوستانی بھولا کے انجام میں کتنا فرق ہے۔ یہ فرق مسز بلیک اور گجریا کی زند گیوں کو کتنے الگ الگ موڑ پر لے جاتا ہے۔ مسز بلیک کواپنے شوہر سے طلاق بھی ملتی ہے اوراپنی محبت راہنسن بھی، جبکہ دوسری طرف گجریا کے حصے میں موت آتی ہے۔ افسانے کے عنوان میں جو سوال موجود ہے اس کا جواب پس نوآبادیاتی قر اُت میں آسانی سے تلاش کیا جا سکتا ہے۔ گجریا ان ہندوستانی عورتوں کی عمدہ تر جمانی کرتی ہے جو نوآبادیاتی ہندوستان میں د وہرے استحصال سے نبرد آزما

یہ بیانیہ نوآبادیاتی فراڈ کو بہت عمدہ طریقے سے اور فطری انداز میں بے نقاب کرتا ہے۔ بچ رابنسن اورانگریز وں کا قانون نوآبادیاتی ڈسکورس کی تفہیم ، جنڈ ر سے متعلق ان کے بڑے بڑے دعووں کی حقیقت اجا گر کرتا ہے۔ یوں رشید جہاں کا یہ

افسانہ پس نوآبادیاتی مطالعات میں ایک اہم بیانیہ کی حیثیت سے بریکٹ کیا جاسکتا ہے۔ یہ بھی دیکھنے میں آیا ہے کہ نوآبادیاتی ہندوستان میں ایسے لوگ جواپنی قلم کے زور پرایک خاص شناخت رکھتے تھے، ان کے یہاں صنفی بیانے روایتی نظر آتے ہیں۔ وہ سماج میں پھیلی برائیوں کا ذکر تو کرتے ہیں کیکن جب بات عورت کے حقوق کی آتی ہے تویا تو ان کے قلم خاموش رہتے ہیں یا روایتی بیانیے تفکیل دیتے ہیں۔ یہ بات سمجھ میں نہیں آتی کہ ایسی شخصیات جو سماج کی اصلاح میں کافی سر گرم ممل رہتی ہیں ، جنسی حساسیت (Gender Sensitization) سے خالی کیوں ہوتی خلق کرتی ہے۔ خلق کرتی ہے۔

پریم چند کے بیشتر افسانے مثالی صورت حال کا بیانیہ کیم جائے ہیں۔ وطن کی آزادی انھیں بھی عزیز تھی ، سمائ میں موجود مسائل کے حل کے لیے دہ بھی اپنے طور پر جدو جہد کرر ہے تھے کین عورت ان کے یہاں بھی روایتی نظر آتی ہے۔ 'نوک جوئک'، 'مس پدما'، بڑے گھر کی بیٹی'، 'ستی' 'وفا کی دیوی'، گھا س والی'، 'شد ھی جیسے افسانے مثال کے طور پر بیش کیے جا سکتے ہیں۔ 'واقعی یہ جنس تمیز سے بہرہ ہوتی ہے' (افسانہ نوک جھوئک) قسم کے خیالات کو بیش کرنے والے افسانے کم ثرت سے پائے جاتے ہیں۔ عورت 'وفا کی دیوی'، گھا س والی'، 'شد ھی جیسے افسانے مثال کے طور پر بیش کیے جا کہ شر سے بی نے 'واقعی یہ جنس تمیز سے بہرہ ہوتی ہے' (افسانہ نوک جھوئک) قسم کے خیالات کو بیش کرنے والے افسانے کم شرص پدما' سے الگ نہ ہوگا۔ بھی افسانہ 'میں پر ما' کی قر اُت میں کئی دفعہ یہ میں اس کے علاوہ پر کھاور ہوتو اس عبرت حاصل کرنے کے لیے کھی گئی ہے جو پڑ ھنا لکھنا چا ہتی ہی کی دفعہ یہ میں ہوا کہ جیسے یہ کہانی ہر اس عورت کو حال میں پر ما جیسا ہوسکتا ہے۔ حالا تک میں پر ما' کی قر اُت میں کئی دفعہ یہ میں اس کے مطابق ہوں ہیں اس کورت کو اور جود بھی ہوسکتا ہے۔ حالا تک میں پر ما جالی اس حال بغیر پڑ سے کہ جانے ہیں مرضی کی مطابق جینا چا ہتی ہے۔ اس کا اور جود بھی ہو سکتا ہے۔ حالا تک میں پر ما جیسا حال بغیر پڑ سے کہ اور ماں باپ کی مرضی سے شادی کرنے کے اور جود بھی ہو سکتا ہے۔ حالا تک میں پر ما جیسا حال بغیر پڑ سے کی کھی اور ماں باپ کی مرضی سے شادی کر نے کے اور جود بھی ہو سکتا ہے ملکہ بعض او قات اس سے ہر تر ہی کی تو تا ہے۔ ان افسانوں کے موضوعات سے الگ پس نو آباد یا تی مطالحات میں LGBT ڈسکور تر بھی ای میں یہ کی کی شی کو کی تی دی کی تیں کی گئی۔ نہیں کی گئی ۔

> "377. Unnatural offences: Whoever voluntarily has carnal intercourse against the order of nature with any man, woman or animal, shall be punished with imprisonment for life, or with imprisonment of either description for a term which may extend to ten years,

and shall also be liable to fine."

Explanation: Penetration is sufficient to constitute the carnal intercourse necessary to the offense described

in this section.(53)

دراصل ہم جنسی کے رجحان اور اس کے متعلقات وقت کے ساتھ بدلتے رہے ہیں لیکن ایک بات طے ہے ہمیشہ سے ہی اس پر قد خن لگانے کی کاوش کی گئی۔صورتِ حال بدتر تب ہوئی جب نوآبادیاتی ہندوستان میں 1860 میں با قاعدہ قانون بنا کر سز امتعین کی گئی۔ گویاجنس کو کنٹر ول کر کے فرد کے جسم اور شعور پر بہ یک وقت قد خن لگانے کی کوشش کی گئی۔ فرد کو بدن میں قید کرنے کا بیٹل نیا نہ تھا۔ اس پر بنایا گیا قانون ضرور نیا تھا۔ ہم جنس پر تی کو اamormal قرار دے کر با قاعدہ اس کو رو کنے کے لیے قانون بنانا گویا ہندوستانیوں کے نامہذب اور <sup>2</sup> جنگی 'ہونے کی ایک اور سند تھی اور پر چا کی کو طرف سے انھیں مہذب بنانے کی کوشش <sup>2</sup> قانون 'بنانے کی صورت میں دیکھی جاسکتی ہے۔ خود یورپ میں بلکہ ساری دنیا میں ہم جنس موجود تھے لیکن نوآبادیاتی ڈسکورس نے جب اس<sup>2</sup> غیر فطری' قرار دے دیا تو مشرق اکلوتی جگہ بن گئی جہاں

> Renaissance travel writings and plays repeatedly connect deviant sexuality with racial and cultural outsiders and far away places..... Non-European peoples were imagined as more easily given to same-sex relationships. Harem stories fanned fantasies

of lesbianism.(54)

LGBT کے ساتھ بھی 'دوج بن' کارو یہ کوئی نئی بات نہیں ہے۔ اقلیت یوں بھی اکثریت کی ستائی ہوئی ہوتی ہے۔ تاریخ گواہ ہے کہ کس طرح ہمیشہ ہی اکثریت نے اقلیت کو دبایا ہے۔ ہم جنس ہونا ہر دور میں گناہ عظیم رہا ہے۔ قرآن میں بھی ' قوم لوط' کی بتابی و بربادی کا ذکرآیا ہے۔ کہنا صرف یہ تھا ہمارے سان میں ہم جنس اور مخنس کو جس طرح ' غیر فطری ' زمرے میں ڈال کر ان کے ساتھ ' دوجا' رو یہ اپنایا جاتا ہے ، پس نوآبادیاتی ڈسکورس اس کی مخالفت کرتا ہے۔ انھیں انسان سمجھ جانے ، ان کے استھ ' دی جاتی ہوتی ہونا گویا ایک طری / خیر فطری ) نہ با خٹنے کے ساتھ صاحب کے تاہیں نے نوآبادیاتی مطالعات میں اہمیت دی جاتی ہے۔ ہم جنس ہونا گویا ایک طرح – نظری کی نو میں گر کی نے ان کے ساتھ کرتا ہے۔ انھیں

نیم عورت 'سمجها جاتا ہے اور عورت تظہری سدا کی دوبی ، یہی وجہ ہے کہ ہما را سان آخیس وہ درجہ نہیں دیتا جو 'پورے مرد' کو حاصل ہوتا ہے۔ دوسری اہم بات اس ضمن میں بیہ ہے جس کا ذکر ہم پہلے بھی کرآئے ہیں کہ نوآبادیاتی دور میں ہندوستانی مرد کو جنسی طور پر بھی 'عجیب' دکھانے کی کوشش کی گئی اور اس کے لیے اخصیں 'ہم جنس' کے خانے میں فٹ کیا گیا۔ جنس کو کنٹر ول کرنے کا بیمل نیانہیں تھا۔ جس دن فر دکی 'جنس' ایک سیاسی مدعا بنی ، اس دن کمرے کی آزادی بھی فرد سے چھیں لی گئی ۔ فو کو نے اپنی کتاب Ontolog اور اس کی 'میں 'جنس' کی وار اس کی 'میں کہ خوانی میں فٹ کیا گیا۔ جنس کو کاڈ سکورس قائم کیا ہے؛

> sex and sexuality became crucial political issues in a society concerned with managing and directing the life of individuals and of populations. On Foucault's account, the spread of biopower is intimately connected to the social science discourses on sex and sexuality which proliferated during this period. These discourses, he claims, tended to understand sex as an instinctual biological and psychic drive with deeplinks to identity and, thus, with potentially farreaching effects on the sexual and social behavior of individuals. The idea that the sexual drive could function in a normal, healthy manner or could be warped and perverted into pathological forms led to a project of classification of behavior along a scale of normalization and pathologization of the sexual instinct.(55)

اس کو گو پی چند نارنگ نے وضاحتی انداز میں یوں پیش کیا کہ؛ طرح دیوانگی ، جرائم اورجنسی بے راہ روی کے تصورات پیدا ہوتے ہی عقلمندی ، عدل وانصاف اورجنسی معقولیت کے

ڈسکورس سے ہیں جوانھیں اپنے نغیر کے طور پر دبا کر رکھتا ہے اور بے انصافی کا مرتکب ہوتا ہے۔ فو کو کا کہنا ہے کہ تہذیب ، شرافت اور معقولیت کے تمام پیانے طافت کے ڈسکورس سے پیدا ہوتے اور قائم رکھے جاتے ہیں۔ طافت علم کا بھی سب سے بڑا طور ہے ۔ علم میں بھی صدافت اور عدم صدافت کا تعین طافت کے ڈسکورس کی رو سے ہوتا ہے۔ فو کو کا مشہور قول ہے کہ ففظ سچائی کا فی نہیں ، سچائی کے اندر ہونا بھی ضروری ہے۔ (56) گویا نوآبادیاتی دور میں انگریزوں نے بھی خود کو فطری ، امرام اور ہندوستانیوں کو اپنے متفاذ (غیر) کے طور پر پیش کیا تھا۔ پچھا سیابی معاملہ جنس کی سما جی افتی تشکیل میں دیکھنے کو ماتا ہے۔ جسو فو کو کا مشہور ہے۔ دراصل جنس کو کنٹر ول کرنے کا بیر جب پچھ یوں ہوتا ہے کہ فردیکھی اس سے ان جان ہوتا ہے ، متفاذ (غیر) کے طور پر

> The human body was entering a machinery of power that explores it, breaks it down and rearranges it...Thus, discipline produces subjected and practiced

bodies, "docile" bodies'(57)

فرد کی جنس کے متعلق قائم کیے گئے مفروضے ایک خاص سابتی عرصے میں تشکیل دیے گئے۔ تشکیل کا بیعل arbitrary ہے فو کو کا طاقت، علم اور جسم کا تصور اسی social construction کی بات کرتا ہے جہاں فرد کی جنس sexuality بھی 'تفکیل' دی گئی ہے۔ الگ الگ دور میں فرد اور اس کی جنس سے متعلق مفروضے بدلتے رہے بیں۔ ایسویں صدی/عصر حاضر میں L.G.B.T ڈسکورس کوفو کو کے نقطہ نظر سے آسانی سے سمجھا جا سکتا ہے۔ فو کو نے انسانی فکر کوایک ثقافتی تفکیل قرار دیا ہے۔ لیک الگ دور نیں فرد داور اس کی جنس سے متعلق مفروضے بدلتے رہے انسانی فکر کوایک ثقافتی تفکیل قرار دیا ہے۔ لیکن میں دیلا حاص کوفو کو کے نقطہ نظر سے آسانی سے سمجھا جا سکتا ہے۔ فو کو نے مانے 'طریقوں سے جنم دیا ہے۔ اس بات کے پس منظر میں دیلھا جائے تو بات پکھ صاف ہوتی نظر آتی ہے۔ 'ثقافتی نقکیل' کا تصور بینویں صدی کی تقریباً تمام تھیور پڑ میں مشترک ہے۔ ساختیات، لیس ساختیات، ردتفکیل، پس نوآبادیات، مابعد جدیدیت، تائیثہت و غیرہ میں اس'ثقافتی تفکیل' کامن مانار وید دیکھا جا سکتا ہے۔ جوسوسیور کے دال اور کی تی ہے۔ جو تبدیل ہوتار ہتا ہے۔ اس بات کے پس منظر میں دیکھا جائے تو بات پکھ صاف ہوتی نظر آتی ہے۔ نوآبادیات، مابعد جدیدیت، تائیٹیت و غیرہ میں اس'ثقافتی تفکیل' کامن مانار وید کی حاج اسکتا ہے۔ جو سیور کے دال اور میں ہم من کی رہتا ہوتار ہتا ہے۔ اس مان 'ثقافتی تفکیل' کامن مانار وید یکھا جا سکتا ہے۔ جو سیور کے دال اور کی تعنیل ، کا تصور بین ہوتار ہتا ہے۔ ایس ماغتیات، رو معنوب کی دال اور کی ہوتی ہیں ہوتار ہتا ہے۔ ایس مان کا ہے۔ جن ہم مطلق/حقیقت/ فطری کہتے ہیں در اصل اس کی حیثیت محض مفروضے ماہ کہ جن کی ہوتار ہتا ہے۔ ایسو کو کی وی میں میں میں مندور کے دال اور بیک ہوتی کو کی میں ہوتار ہتا ہے۔ ایسو کو کی وی میں میں میں میں میں میں ہم جن میں ہم جن میں دوسی بھی کی گی متالیں یہ معنی کی کی تقادن میں ہی میں میں کی میں کی تاری خیں نوآبادیا تی دور میں ہم جن یا دوشی کی گی می متالیں

موجود ہیں۔اب بیا لگ بحث ہے کہاس سے تقدّس کارشتہ بھی کسی عہد میں جڑا تھایانہیں۔اگرتھا بھی تو کس طرح تبدیل ہوا۔ یوں تو آج' جنس بذات خودایک ٹیوبن چکی ہے۔ پھر'ہم جنس پرستی' میں' تقدّس' تلاش کرنا شایدایک ٹیڑھی کھیر ہو'

> The idea of delinking sexuality from holiness rose first with the monastic Buddhist and Jain orders, 2500 years ago. Monastic orders see sex as essential constituent of nature, but as an obstacle to liberation from worldly life. Buddhist stupas, chaityas and viharas, as well as cave murals such as in Ajanta, that started being commissioned from 2000 years ago, show ornamented and sensuous men and women, often couples (mithuna), next to the serene Buddha. Desire here is always heterosexual ,even though texts acknowledge existence of non-heterosexual and queer desire.(58)

نوآبادیاتی ہندوستان میں (1860) با قاعدہ قانون بنا کرہم جنس پر ستوں کے لیے سز امتعین کی گئی۔ فرد کی Privacy کو چیلنج کرنے والے اس قانون کی اب بھی موجود گی ایک بڑا سوال قائم کرتی ہے۔ گویا یہ اس بات کا ثبوت ہے کہ انگر یزوں کی جگہ اب کا لے انگر یز ہندوستان کے حاکم ہیں۔ کو کی اپنے بہت ہی 'نجی لیحوں' میں کیا کرتا ہے اس پر بھی فطری اور غیر فطری کا لیبل چیپاں کیا گیا۔ دھیان رہے کہ یہ نفیر فطری 'لوگ صرف مشرق' میں ہی موجود تھے۔ بی شو بین ای کرتا ہے اس پر بھی فطری اور غیر فطری کا لیبل چیپاں کیا گیا۔ دھیان رہے کہ یہ نفیر کر سکیں سے ماہ کا کر یز ہندوستان کے حاکم ہیں۔ مولی 'لوگ صرف مشرق' میں ہی موجود تھے۔ بی شو بین ہیں اس لیے کی گئی تھی تا کہ انگر یز نہم' اور 'وہ' کے بیانے کو شخک کر سکیں سے ماہ کا کہ مزق' میں ہی موجود تھے۔ بی شو بین ای اس لیے کی گئی تھی تا کہ انگر یز نہم' اور 'وہ' کے بیانے کو شخک موری 'لوگ صرف مشرق' میں ہی موجود تھے۔ بی شو بین سی ای سال کے کہ کی تھی تا کہ انگر یز نہم' اور 'وہ' کے بیانے کو شخک کر سکیں سے ماہ کار نہیں کیا جات کی کہ کر ہے۔ ہندوستان کے قدیم بیا نیوں میں ہم جنس مردوعور توں کی موجود گی سے انکار نہیں کیا جا سکتا ، اس کی ایک زندہ مثال یہاں کے مقدس مندروں میں موجود مور تیوں میں دیکھی جاسکتی ہے۔ میں نہیو ' کا درجہ حاصل کر چکے اس مسلے کی حقیقت کو سمجھا جا سکتا ہے۔ قد یم زمانوں میں جنس ٹیو نہ تھا، تھی در اس

فراڈ ایک خاص تناظر میں تشکیل دیاجا تا ہے۔ جس سے کچھ خاص لوگوں کو بی فائدہ ہوتا ہے۔ کٹی معنوں میں نوآبا دیاتی دور میں ہم جنس پر تی پر با قاعدہ قانون بنا کر انگر یزوں نے ہندوستا نیوں کو جنسی طور پر بھی ن غیر ' (The Other) کے خانے میں فٹ کردیا۔ یہاں کے مردوں کو جنسی طور پر نسوانی اور عجیب 'پہلے ہی مان لیا گیا تھا۔ اب اس قانون Article 377 نے رہی سہی کسر بھی پوری کردی۔ جنسی طور پر دو جے ہندوستانی ہم جنس پر ست کو انگر یز کی طرح 'مہذب' بنانے کے لیے بید قانون ضروری تھا، جیسا کہ ہندوستانی عورت کو یہاں کے مردوں سے بچانے کے لیے تی پر تھا کاختم ہونا ضروری تھا۔ اس خکر کیا جا چکا ہے کہ تی پر تھا پر قانون بننے کے بعد صورت حال زیادہ مکر گئی تھی اور شدرت سے اس رسم کو قائم رکھنے کی کوششیں بھی کی گئی تھیں۔

جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ جنس انسان کے حیاتیاتی Nature کا حصہ ہے ۔ جنسی عمل انسان کا بنیا دی حیاتیاتی عمل ہے۔ جب اس انسانی حیاتیاتی عمل پر قد خن نگائی جاتی ہوتا س کی مختلف صور تیں دیکھنے کو ملتی ہے۔ کلحاف میں گھسا ہاتھی بھی ات کی ایک صورت ہے ۔ بھی بھی نہم جنسی عمل بھی ات قد خن کا نتیجہ ثابت ہوتا ہے۔ پھر یہ غیر فطری کس طرح ہوا؟ دو بے یہ کہ دوجنسوں اور Heterosexual میں انا لومی ( Anatomy ) کے لحاظ سے کوئی شد ید فرق تو نہیں ہوتا لیکیں Soma پر خصوص ہار موز عمل کر تے ہیں۔ ہاں اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ کچھ ہم جنس پر لطائی گئ قد خن کا نتیجہ بھی ہوتے ہیں۔ صرف بھی نہیں اس سے گئ اور طرح کے جنسی تجروی پن کی صور تیں بھی سا نے آتی ہیں۔ منٹو کا افسانڈ پانچ دن اس کی ایک مثال ہے۔ اس کہ ان کر فیسرا پنی جبلی خوا ہش کو مار کر جانے کیا بن گیا تھا۔ اگر اس نے اپنی انسانی فطرت سے لڑائی نہ کی ہوتی تو سینہ شاید کس این تی جان پر لگائی گئ فرشتہ بنے کی خوا ہش میں وہ ایک ایں ان کے تو سی نے تا ہوں اپن ال میں یوں اپنی موت کا انتظار نہ کر رہی ہوتی ۔ سراد گا فی کی سے منٹو کا افسانڈ پانچ کی دن اس کی ایک مثال ہے۔ اس کہ ان کہ کے خوا ہیں کو مار کر جانے کہا بن گیا تھا۔ اگر اس منٹو کا افسانڈ پن کے دن اس کی ایک مثال ہے۔ اس کہانی کا پر و فیسرا پنی جبلی خوا ہیں کو مار کر جانے کیا بن گیا تھا۔ اگر اس منٹو کا افسانڈ پانچ کی خوا ہیں ہوتی ہوں ہوتی تو سکینہ شاید کسی ایں اپن کی موت کا انتظار نہ کر رہی ہوتی ۔ سرادی سے نہ کی خوا ہیں کو مار کر جانے کہ ہوتی ۔ سراد ہی سی خال کو ہی سرا پی میں ہوں اپنی میں کی مار ہوتی ۔ سراد ہی ہوتی ۔ سراد ہی جائی کو ہوں ہوتی کو ہو ہی کا کی ہوتی ۔ سراد ہی سے تو انہ کا فی ہو ۔ میں ہوتا۔ منو نے حی کی خوا ہیں ہوتا ہوتی ہو جو نہ مرب ہی پر ای میں ہوں گی ہو ۔ انہ کو انہ تی کی خوا ہی کی میں سراد کی ہیں میں ان کا نے ہی ہو کی میں سراد کی ہو ۔ سراد کی ہو کی ہو کی میں سراد ہی ہو تی ۔ سراد ہی ہیں ہوتا۔ منون خو کی ہی سرا

'انسان کومارنا کچھنہیں، کیکن اس کی فطرت کو ہلاک کرنا بہت براظلم ہے'۔

حالاں کہ عورت کا پنی جنس کود کھنایا پیند کرنا مردانہ خصوصیات سے تعبیر کیا جاتا ہے، اس خیال میں اتنی ہی صدافت ہے جتنی عورت کی'نسوانیت' نے فطری ہونے میں حقیقی عورت کا تصور بذات خودا یک تشکیل کردہ حقیقت ہے۔ ان تمام باتوں نے علاوہ 'ہم جنس پرتی' کبھی کبھی ماحول یا حالات کی دین بھی ہوتی ہے۔ اس ضمن میں سیمون دی بوداکھتی ہیں؛

ماحولیاتی حالات اس انتخاب پر خاطر خواہ اثر رکھتے ہیں۔ آج بھی دوجنسیں

زیادہ تر علیحدہ علیحدہ زندگی گزارتی ہیں: جوان عورتوں کے بورڈ نگ سکولوں اور مذہبی در سکا ہوں [ جس کی تر جمانی شائستہ فاخری کے افسانے' اداس کمحوں کی خود کلامی میں دیکھی جاسکتی ہے ] میں قربت سے جنسیت تک کا عبور بہت تیزی سے واقع ہوتا ہے۔۔۔ مخالف جنسی تعلقات کی عدم موجودگی یا مشکل انہیں ہم جنس پرستی کی جانب لے جائے گی۔۔۔کوئی عورت مردوں سے مایوسی کے بعد عورتوں سے رجوع کر سکتی ہے۔(59)

افسانہ کخاف ایسے ہی حالات کی کہانی ہے۔ کی عمر کنواب صاحب سے بیا ہی گئی بیگم جان کی خوا ہنوں کو کیا گفن اوڑ ھ کر قبر میں سوجانا چا ہے تھا؟ عورت کے لیے ہمارے ساج کے اکثر دروازے یوں بھی بند ہوتے ہیں۔مرد کے لیے چونکہ ایسی کوئی پابندی نہیں ہوتی ،اس لیے اس کے پاس ہزار راستے ہوتے ہیں۔افسانہ کخاف میں نواب صاحب کا کر دار بھی کچھ یوں ہی نظر آتا ہے۔ بیگم جان سے شادی کرنے کے بعد وہ انھیں گھر کے ایک کونے میں ڈال کر بھول گئے، یا یوں کہہ لیں کہ قید کر کے مطمئن ہو گئے جبکہ ان کی خود کی مصروفیات کچھ یوں تھیں:

> ان کے یہاں تو بس طالب علم رہتے تھے۔ نوجوان گورے گورے بیلی کمروں کے لڑ کے جن کا خرچ وہ خود برداشت کرتے تھے۔ جب سے نواب صاحب کے یہاں لڑکوں کا زور بندھا'ان کے لئے مرغن حلوے اور لذیذ کھانے جانے لگے اور بیگم جان دیوان خانے کی درزوں میں سے ان کیچکتی کمروں والے لڑکوں کی چست پنڈ لیاں اور معطر باریک شبنم کے کرتے دیکھ دیکھ کرا نگاروں پرلوٹے لگیں ۔۔۔ نہ تو نواب صاحب کو فرصت کہ شبنی کرتوں کو چھوڑ کر ذرا ادھر توجہ کریں'اور نہ وہ انھیں کہیں آنے جانے دیتے۔ (60)

سوال بیہ ہے کہ کیا ہمارا سماج Homophobic ہے؟ جہاں فردکوا پنی آزادی سے سانس لینے کا بھی حق نہیں؟ اگرا سیانہ ہوتا تو شاید بیگم جان کی تنہائی میں 'ر بؤ کا دخل کم ہوتا؟ نواب صاحب اگر ہم جنس تصوّ واضیں کسی عورت کوا پنی زندگی میں شریک کرنے کی مجبوری کیوں تھی؟ کیا ہم جنس لوگوں کواپنے طور پر زندگی گز ارنے کا حق نہیں؟ اگر یہ ُذراسی آزادی اُنھیں دے دی جائے تو نہ جانے کتنی 'بیگم جان' کی زندگیوں کے رنگ کچھا ور ہوتے یعصمت نے اپنی خودنو شت' کا غذی ہے پر ہن میں لکھا ہے کہ برسوں بعد بیگم جان سے ان کی ملاقات ہوئی تو معلوم ہوا کہ وہ ایک خوشحال شادی شدہ زندگی گر ار رہی ہیں۔اُنھوں نے نواب صاحب سے طلاق لے کر دوسری شادی کر لی اوراب ایک چا ند سے بیٹے کی ماں ہیں ۔کبھی کبھی

حالات کا شکارلوگ ہم جنس پر تق کے رائے پر چل پڑتے ہیں۔ بیضر وری نہیں اس میں اس کی مرضی کا دخل بھی ہو۔ افسانہ کلاف کا ذکر یہاں اس لیے بھی کیا گیا ہے تا کہ ان حالات پر بھی نظر رکھی جائے جہاں 'ہم جنس پر تی' جبلت کا حصہ نہیں بلکہ ماحول یا حالات کی پیدا کردہ ہوتی ہے۔ ایسی حالت میں اس کا ختم ہو جانا حیرانی کی بات نہیں۔ بیگم جان Lesbian نہیں تھیں، اسی لیے 'ر بو' کا وقتی ساتھ جلد ہی مخالف جنس سے قربت میں بدل گیا۔ نواب صاحب 'ہم جنس پر ست' نتھے، اور یہی وہ مکتہ ہے جس کے گردکہانی کی نشکیل ممکن ہو تکی ۔

عورت کا مقدر ہماری سوسا نُٹی میں مرد کے ساتھ جڑا ہوا ہے۔مرد کے پاس پھر بھی کئی راستے ہوتے ہیں جیسا کہا فسانے کی ریڈنگ سے بھی ظاہر ہے لیکن عورت کے لیے 'راستے' محد ود ہوتے ہیں، ہاں اگر دہ ان ہیڑیوں کوتو ڑ دیتو کافی پچھ بدل سکتا ہے۔ٹھیک دیسے ہی جیسے بیگم جان کی زندگی بدل گئی۔لیکن ہیہ بیڑی تو ڑنا اتنا آ سان نہیں ہوتا۔

سیدهمی سی بات میہ ہے کہ جنس کو کنٹر ول کر کے فرد کو کنٹر ول کرنے کی خواہ ش اس ' ذراسی آ زادی' کو پہاڑ جتنا بڑا بنا دیت ہے۔ پھر نوطری اور غیر فطری' کے بیا یے تشکیل دیے جاتے ہیں اور جب حیاتیات کی سائنسی تو جیہ ہے باعث یہ بھی کا م نہ کر نے تو ' مذہب' کا ہتھیا راستعمال کیا جاتا ہے۔ خطاہ ہر ہے، مذہب سے نگرانے کی ہمت تو کم لوگوں میں ہی ہوتی ہو سیدها سا راستہ یہ نکالا جاتا ہے کہ سابتی رسوم کو نبھا یا جاتا ہے۔ خطاہ ہر ہے، مذہب سے نگرانے کی ہمت تو کم لوگوں میں ہی ہوتی ہوتی سیدها سا راستہ یہ نکالا جاتا ہے کہ سابتی رسوم کو نبھا یا جاتا ہے۔ خطاہ ہر ہے، مذہب سے نگرانے کی ہمت تو کم لوگوں میں ہی ہوتی ہے تو سیدها سا راستہ یہ نکالا جاتا ہے کہ سابتی رسوم کو نبھا یا جاتا ہے۔ خواہ ہوں پہ پیچان ' کو کسی' گبت روگ ' کی ماند' گبت ' رکھا جائے۔ نواب صاحب اور ان کے جیسے نہ جانے کتنے لوگ یہی کرنے پر مجبور ہیں۔ یہ چقیقت ہے کہ آج تی ' میں ' کی کی ماند' گبت ' نواب صاحب اور ان کے جیسے نہ جانے کتنے لوگ یہی کرنے پر محبور ہیں۔ یہ چقیقت ہے کہ آج تی ' دیکن ' پیچان کا ایک حصہ ایوں کہہ لیں کہ بذات خود 'پہچان' بن گئی ہے۔ لوگوں کی چال ڈھال دیکھ کر بھی لوگ قیاس آرائیاں شروع کرد ہے ہیں کہ فلاں ' ہم جنس پرست' ہے، بھا ہی وہ اس کا نام نہ جانے ہوں اور شاید نام جانے میں ان کی دلچہ ہی ہوتی تھی نہیں۔ یعنی سات کا آغاز بی یہاں سے شروع ہوتا ہے کہ کون 'Straight' ہوال کا ہوں کون ' اسی کا ہوں کی جانے کا ایں کا ایک ہوں کے بی ہوتی ہو تی بھی نہیں۔ یعنی

بچپن میں آپ نے بھی وہ قصہ ضرور پڑھا ہوگا کہ ایکنا میں ہی شکتی ہے۔قصہ کچھ یوں تھا کہ ایک باپ اپنے بیٹوں کولکڑی کا ایک بنڈل دیتا ہے جسے وہ نہیں تو ڑپاتے جبکہ ان لکڑیوں کوالگ الگ کرنے پر وہ اسے بڑی آسانی سے تو ڑلیتے ہیں۔ لیکن کیا سیجھے کہ بچپن میں حاصل کیا گیاسبق بڑے ہونے پر یادنہیں رہتا؟ انگریز وں نے ہمارے ' بھلکر ؓ بن ' سے خوب فائدہ اٹھایا ، بھی تو ان کی ' پھوٹ ڈ الواور راج کرو' والی حکمت عملی اتن کا میاب ہوئی۔ کتنی مطحکہ خیز بات ہے کہ ان کا بنایا جو' قانون' ہندوستان میں اب تک لاگو ہے، سالاس سے سالوں پہلے آزاد ہو چکا ہے جبکہ ہم اب تک ان کے تشکیل کردہ 'ڈسکورس' کے غلام بنے ہوئے ہیں۔

اس سے قطع نظر پس نوآبادیاتی بیانیہ میں Queer Theory کے ڈسکورس کوبھی بریکٹ کیا جاتا ہے کہ یہ جنس' کو پہچان

بنانے اور اس کے نام پر کیے جانے والے استحصال کے خلاف آ واز اٹھا تا ہے۔ Queer Theory ایک ایسا ڈسکور س ہے جس میں جنسی طور پر مختلف لوگوں کے حقوق کی بات کی جاتی ہے۔ اپنی مرضی سے زندگی گز ارنے کاخق جو ہر ذکی روح کا بنیاد کی حق بھی ہے لیکن پھر بھی وہ مختلف قسم کی بیڑیوں میں جگڑا ہوا ہے۔ یہ ڈسکور س ان تمام طرح کے خانوں' کو ما سے انکار کرتا ہے۔ نہ صرف 'ہم جنس پر ست' کے لیبل سے انکاری ہے بلکہ جنس کو 'پیچان' بنائے جانے کا بھی مخالف ہے۔ پھر چاہے وہ عورت/مرد کی بات ہو یا ہم جنس/Straight کی۔ 'Queerness میں جنس میں قید وجود ، اور اس کے استحصالی بیان یک طوط ت

Queer theory rejects the self-conscious identification

of homosexuals with their homosexuality.(61)

ایسی دنیامیں جہاں<sup>د</sup> جنس'اورجنسی<sup>ع</sup>مل پرفطری/غیرفطری کالیبل لگاہووہاں فر دکی <sup>جنس</sup>ی آ زادی کی بات کرنامصحکہ خیز معلوم ہوتا ہے؛

> Though the concept that homosexuality is a natural inclination was an invention of psychiatrists within the device of sexuality, used initially to categorise homosexuals as sick, it has been taken up as a badge of honour by homosexuals themselves, saying that since they have been 'born this way', they cannot be blamed and must be allowed to be as they are.(62)

Queer theory is a theoretical discourse that seeks to subvert standard discourses about homosexuality. That is, it displaces the study of homosexuality in the direction of a refusal of labels, following Foucault's position of resistance to sexual categories. This

involves an identification as 'queer' rather than 'homosexual'. Where 'homosexual' is a label that attaches us to a certain fixed sexual identity, 'queer' is a label that signals a refusal of such an identity.'Queerness' indeed implies a subversion not only of labels like 'gay' or 'straight', but also 'male' and 'female'. Queer theory overlaps significantly with Foucauldian-influenced feminism.(63)

لیکن نتیجہ وہی ڈھاک کے تین پات ۔ کیوں کچھ نہیں بدلتا؟ کیوں آج بھی نہم جنس' اپنی بہچان کو چھپا کر جینے پر مجبور ہیں؟ سیدهاسا جواب ہیہ ہے کہ ہمارا سان Homophobic ہے، انگریز گئے اوران کی جگہ انھیں کی خصلت والے کالے انگریز ' آگئے ۔ آپ بید نتیجھیں کہ میں نسل پرست ہوں، میں تو صرف میہ کہنا چا ہتی ہوں کہ ہمارے ملک کے حاکم دیکھنے میں ہمارے جیسے ضرور ہیں لیکن ان کے قانون اورا سخصالی رو بیانگریز وں کی طرح ہی ہیں ۔ اردوا فسانوں میں اس موضوع پر کم کم لکھا گیا ہے اس کی 'وجہ' کا انداز ہ بخوبی لگایا جا سکتا ہے ۔ عصمت نے کیا خوب کھا ہے؟

> سمجھ میں نہیں آتا ، آخرا گرعریانی نظر آتی ہے تو لوگ بلبلا کیوں اٹھتے ہیں۔ یورپ کے لڑ کے لڑ کیاں جب جنس کے بارے میں کچھ پڑھتے ہیں توان کے کانوں پر جوں تک نہیں رینگتی اور یہاں سانپ چینچھنانے لگتا ہے، کیوں صاحب ، کیا ضروری ہے کہ اس مقدس سانپ کو ہم اپنی آئندہ نسل کا خون چوسنے کے لیے زندہ چھوڑ دیں۔(64)

اس معاشر میں جنس ایک اییا' ہوتا' ہے جس پر بات کرنے سے پہلےلوگ سود فعہ کا نوں کو ہاتھ لگا کر تو بہ استغفار پڑھتے ہیں ، اورایسے میں اگر کسی نے اس موضوع کو ہاتھ لگایا تو اسےلوہے کے ہی نہیں بلکہ ایسے ایسے میٹل کے بنے چنے چبانے پڑتے ہیں کہ ہم اور آپ بس اندازہ ہی لگا سکتے ہیں ۔منٹو کا نام اس لسٹ میں سرفہرست ہے ۔حالانکہ ہم کہہ سکتے ہیں کہ ہمارے زمانے میں اس شدت میں ذراکمی تو آئی ہے لیکن اب بھی جنس ایک ایسا موضوع ہے جو ٹیو خیال کیا جا تا ہے۔ پچھ لوگوں کا یہ بھی ماننا ہے کہ بیر ساری خرافات مغربی کچر کی دین ہے۔ اگر یوں ہوتا تو سارے ہم جنس پر ست مغرب میں ہی

جنم ليتے جيسا كەنوآبادياتى بيانىيە ميں ايسے دو جالوگ صرف مشرق ميں پيدا ہوتے تھے۔ ہم جانے ہيں كەدونوں ،ى باتيں غلط ہيں۔ بہت سارے جنسى طور پر مختلف لوگ تو سارى زندگى خوداس حقيقت سے بھا گتے رہتے ہيں۔ اس ميں ان كاقصور بھى نہيں ہے۔ ہمارا معاشرہ اخلا قيات كے جن بوسيدہ اور كھوسٹ معياركوا پنائے ہوئے ہے، ان ميں ايسے لوگوں كے ليے كوئى جگہ نہيں ۔ ايسے لوگ جوخوف زدہ ہوئے بغير اس حقيقت كوا پنا كرزندگى گز ارتے ہيں، شايد بہت كم ہيں۔ اخص ميں سے ايك نا م شہور شاعر، افسانہ نگارا فتخار شيم كا ہے۔ ان كان كے ايس ان كے ميں ان كے ليے كوئى جگر ہيں ۔ ال ان كے ساتھ كيے جانے والے دو جرد ہے پرا حتجان جان كا فسانے ہم جنس پرست لوگوں كے دكھا ور سان كے ان دو جرد ہے كوئي شين کرتا ہے ؟

> ہم لوگ تو پیداہی ایسے ہوئے ہیں۔سب سے پہلاظلم تو ہم پر ہمارے سور مے (بھائی باپ) کرتے ہیں۔ہمیں سیجھنے کے بجائے روز مارا پیٹا جاتا ہے، 'چاخل' (جوتی) سمجھا جاتا ہے۔ ذرا بڑے ہوتے ہیں تو ہمارے 'گریۓ 'اور پا کو (Lovers) روز 'دھورتے' (Sex) ہیں تور مے (روپ) لے جاتے ہیں، پھر ہم لوگ آخر میں اکیلے ہی 'لگڑ' (مر) جاتے ہیں۔(65) نہیں ہوتا۔ہمیں کسی نے جنم نہیں دیا۔ہم خودا پنے آپ کوجنم دیتے ہیں۔' (66)

> <sup>‹‹</sup> کیا قیامت آگئ ہے؟ کیا میں میدان حشر میں ہوں، خون کوخون نہیں پیچان رہا۔ بیدوہی لوگ ہیں جو مسجدوں کو چندہ دیتے ہیں کیکن ایک بیمار کی مددنہیں کر سکتے۔ اگر راحت gay نہ ہوتا، Heterosexual تو اس کا بھائی اس کی مدد کرتا۔ کیا ہمارا معاشرہ صرف Majority کا ساتھ دیتا ہے، Minority کا کوئی خدانہیں؟''(67)

افسانہ اپنی اپنی زندگی میں تشکیل دیے گئے ساجی عرصے کوتو ڑ کر ایسا بیانی خلق کیا گیا ہے جوتصور کے دوسرے رخ سے ہمیں آ شنا کرتا ہے۔ یعنی ہم جنس/ تیسری جنس کی زندگی سے معاملہ کرتا ہے۔ ان کی زندگی کے وہ صفحے ہمارے سا منے طولتا ہے جوعموماً اس ساجی عرصے میں چھپا دیے جاتے ہیں۔ بہت ممکن ہے آپ اس حقیقت سے واقف ہوں کہ اقلیت کا استحصال ہمیشہ سے ہوتا آیا ہے۔کیکن TGBT کے ساتھ نغیر فطریٰ کا تصور اس قدر چمٹایا گیا ہے کہ انھیں انسان سمجھا ہی

نہیں جاتا۔قابل نور ہے کہ ان سب کا آپس میں بہت گہراتعلق ہے کیوں کہ بہسب ساجی عرصے کے نشکیل شدہ بیا نیے ہیں جن بے تحت حکومت کرنے/اقتدار حاصل کرنے کا جذب کا مکرر ہا ہوتا ہے۔استعار کار کی استعار ز دہ پر حکومت ، عورت برمرد کی حکومت ، Heterosexual بر Heterosexual کی حکومت ۔ بہ تفریق یا 'غیز کا تصور تشکیل ہی اسی لیے د پاچا تا ہےاور ہمارے وجود کااس قدر حصہ بن جا تاہے کہ اصل حقیقت کی طرف ہماری توجہ ہی نہیں جاتی ۔افسانٹہ اینی این زندگی' کا بیانیہ ثقافتی تشکیل کے اس عرصے کوطشت از بام کرتا ہے اور اس موضوع پر موجود روایتی بیانیے سے الگ راحت علیٰ کے وجودی تشخص سے معاملہ کرتا ہے۔ راحت کی کہانی بھی ہاقی کو تیوں سے مختلف نہیں تھی ۔ وہی گھر والوں کا جر، عزت اور غیرت کے بہانے روز مارنا پٹینا۔ راحت علی کے گھر والے بہت یڑھے لکھےلوگ تھےلیکن پڑھائی سے کیا فرق پڑتا ہے جب تک اندر کی جہالت اور لاعلمی ختم نہ ہو۔تعصب ختم نہ کیے جائیں توایک عالم بھی ان پڑھ سے بدتر ہے۔ راحت خود بہت ذہین تھااور کالج میں پڑھتا تھا۔ (68) وہ تو پاکستان میں ہی تمام عمر''سایوں'' کے ساتھ رہا،وہ''غائب''لوگ جن کی کوئی شناخت نہیں تھی لیکن امریکہ کے'' گے' اوگوں کی زبان مختلف تھی ۔اس کےعلاوہ بھانت بھانت کےلوگ ہرقوم ، ہر مذہب ، ہرنسل کےلوگ جواپنی این کمیوٹی ہے'' جونے کی وجہ سے نکال دیے گئے تھے،جنھیں باپ نہیں پیجانتا تھااور ماں اپنا کوئی گناہ سمجھ کر ان کی پیدائش سے انکاری تھی ۔ یہ

معاشر بےکا۔(69)

گھروالوں، رشتے داروں اور سماج سے الگ تھلگ کر دیے جانے والے بیلوگ اپنی الگ دنیا بسانے پر کس قدر مجبور ہوتے ہیں اس کا اندازہ افسانوی بیانیہ سے کیا جا سکتا ہے۔خودافتخار نسیم کو پاکستان چھوڑ کر پر دلیس میں بسنا پڑا۔حالانکہ پر دلیس میں بھی حالات بچھ خاص سازگارنہ تھے۔ترقی یافتہ سمجھے جانے والے امریکا کے حالات کیا ہیں، اسی افسانے کا ایک اقتباس ملاحظہ کریں؛

خوبصورت لوگ کہاں جائیں ۔اخصیں کوئی تحفظ نہیں تھا اور نہ ہی قانون اور

کون کہتا ہے امریکا میں بڑی آزادی ہے۔ جنسی فراغت کے لیے جتنی کاوش میں نے یہاں مردوں اور عورتوں کو کرتے دیکھا ہے، وہ دنیا کے سی اور خطے

میں نہیں ہو سکتی ۔ عیسائی مولو یوں نے امریکا کے شہر یوں کا ناطقہ بند کیا ہوا تھا۔ کبھی عور توں کے حقوق کے خلاف ، کبھی ان کے اسقاط حمل کی چوائس کے خلاف ، کبھی اس کے خلاف ، کبھی اُس کے خلاف ۔ ان تمام ہنگا موں میں امریکی ''کو تیاں'' کی آواز کون سنتا، سوائے ایک دوسرے کے لیکن وہ استے خوف زدہ تھے کہ اپنے سائے سے بھی ڈرتے ۔ اندھیروں میں ایک دوسرے سے ملنا ، باروں میں ہوتا تو پولس کے چھا ہے۔ امریکی کو تیوں کے اس subculture کی اپنی خفیہ زبان ، انگریز کی زبان کے اندرایک انگریز کی زبان جسے Ogy میں موتا تا ہے -(70)

> It's nobody's business what i do in the bedroom, unless you are there with me, of course. People like Baba Ramdev should stop poking their nose in this business. Baby, when you are a *Brahmachari*, should you be knowing anything about sexuality.

نوآبادیاتی ڈسکور*س کے تحت جنس کوکس طرح نس*لی رنگ دیا گیااورایشیائی نسل کوجنسی طور پر ْعجیب ْ قرار دیا گیااس کی مثالیس

او ردی جا چکی ہیں نوآ ماد کاروں کے لیے ہندوستانیوں کی جنسی شناخت مشکوک (Non-normativesexualities) تھی۔ وہ ان کے لیےا یک غیر مہذب قومتھی جو ہم جنس پر ستی اور اس کے جیسے دوسرے گناہ میں ملوث تھی۔ جسے سد ھار نے کے لیے قانون کی ضرورت تھی۔ نوآ با دیاتی ہندوستان میں اس قانون کی حقیقت توسمجھ میں آتی ہے لیکن آ زاد ہندوستان میں اس کا ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ ہم گور ےانگریز وں کی حکومت ہے آ زاد ہوکر کا لےلوگوں کی حکومت میں آ گئے ہیں جوہمیں مذہب، ذات یات، خطے، زبان جنس کے نام پر بانٹ کرمزے سے حکومت کرر ہے ہیں۔ جتیندر بلّو کا انسانہ 'تعلق' LGBT ڈسکورس کے ساتھ ہی نوآبا دیاتی صورت حال کا ہیانیہ بھی پیش کرتا ہے۔راوی کر دار جس کی پیدائش بیثاور کی ہے لیکن تقسیم کے بعدا سے انڈیا آنا پڑا۔افسانے کی مرکز می کردارسلمہ دبلی میں پیدا ہوئی تھی لیکن تقشیم کے وقت اسے پاکستان جانا پڑا۔ بید دونوں کر دار ہند دستان کی تقسیم ( نوآبا دیاتی عمل ) کے عمل سے گز رے ہیں، ان تبدیلیوں کومحسوس کیا ہے جونوآ با دیات کے باعث ان کا مقدر بنی۔ان مکالموں میں اسے بخو بی محسوس کیا جا سکتا ہے؛ میں نے ہانڈی میں ڈوئی چلا کر قدر ے طنز کیا: '' پھر تقسیم کے بعدتم پاکستان چلی کُنگی اور میں ہندوستان چلا آیا۔'' " ہاں ۔ بیسب سیاست کا کھیل ہے۔۔۔ زمانہ گز را اور اب ہم انگریز وں کے ملک میں سن ۲ کا میں ملے ہیں۔''(71) افسانے میں تقشیم کے اثرات کی ایک اور مثال دیکھیے ؛ وہ بڑارے کے بعد نہایت ہی کم گو ہو گئے تھے۔ دن بھرخود میں گم رہتے ۔ ملازمت کے دوران بھی اپنے کام سے ہی مطلب رکھتے ۔۔۔ یا کستان ہجرت کرنے برزیادہ عمر نہ پائی تھی۔مشکل سے جار برس جئیں ہوں گے۔ (72) عموماً LGBT موضوع پر لکھے گئے افسانوی بیانیہ میں اسے غیر فطری عمل قرار دے کر وہ اسپیس بھی ختم کر دیا جاتا ہے۔ جہاں سے قاری خود کچھ سوچنے کے لیے آزاد ہو۔اگر غیر فطری نہیں تو پھر کہانی کچھاس طور پر بیان کی جاتی ہے کہ ہم سنجیدگی سے اس موضوع پر سوچنے کے لیے خود کو تیارنہیں کریاتے۔ بدا نسانہ اس روپے کوتو ڑتا ہے اور ہمیں کم از کم اتنا اسپیس ضرور دیتا ہے کہ ہم اس پرسوچ سکیں ۔حالانکہ کر دار کے حوالے سے بیانیہ میں جتنی باتیں موجود ہیں تقریباً سب میں ہی اسے نغیر فطری اور غیراخلاقی' بتایا گیاہے۔لیکن راوی نے اپنی طرف سے کوئی رائے دے کرہم جنس پرستی پر ُغیر فطرى ياغيرا خلاقى 'جيسے يبل نہيں چرکائے ہیں۔اس سےا نسانے ميں ايک اسپيس ضرور پيدا ہوا ہے کہ کچھ کام قارى بھى کرے۔افسانے کی مرکزی کردارسلمہاینی جو کہانی راوی کو بتاتی ہے اس کے مطابق اس کا شوہر Bisexual تھا اورا سی

202

وجہ سے وہ اس سے طلاق لینا چاہتی تھی۔افسانے میں ان واقعات کا ذکر ملاحظہ کریں؛ ''جب میں نے دروازہ کھولاتو علی اورڈیوڈ ما درزاد بر ہنداس غیر فطری فعل میں مشغول تھے، جسے س کرہی مجھ کو تلی ہوا کرتی تھی۔''(73)

> Human sexual behaviour may conveniently be classified according to the number and gender of the participants. There is solitary behaviour involving only one individual, and there is sociosexual behaviour involving more than one person. Sociosexual behaviour is generally divided into heterosexual behaviour (male with female) and homosexual

behaviour (male with male or female with female). If three or more individuals are involved it is, of course, possible to have heterosexual and homosexual activity simultaneously.

ہم کیف اس افسانے کی ایک خاص بات ہیج سے کہ راوی نے سلمہ کے ذریعے سے جو باتیں کی ہیں اس میں علی کے خیالات وجذبات بھی موجود ہیں یعلی جو Bisexual تھا، اس کے خیالات کو جگہ دینا اس بات کی دلیل کہی جاسکتی ہے کہ افسانہ نگار نے کسی بھی طرح کا فیصلہ نہیں سنایا بلکہ ایک ایسی کہانی سنائی ہے جس میں سلمہ کے ساتھ ساتھ علی بھی نظر آتا ہے۔ کے ہاتھوں مجبور ہوں۔'

☆☆☆

1.Colonialism/Postcolonialism,Loomba,Ania,P:144
2.Gender and Nation from Postcolonial Studies Namita Goswami P:27
3.Gender and Nation from Postcolonial Studies Namita Goswami P:27
4.Colonialism/Postcolonialism,Loomba,Ania,P:140
5.Victorian Women Travelers in the 19th Century,Aziza Ahmed
6.Colonialism/Postcolonialism,Loomba,Ania,P:135
7.Colonialism/Postcolonialism,Loomba,Ania,P:129
8.Scott Nesbit as inMyths of the Native from 'Postcolonial Studies 498: 2000.

10.Colonialism/Postcolonialism,Loomba,Ania,PP:135 142

11.Postcolonial Studies, Gender and Nation, Namita Goswami:, P: 9

12. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:129

13. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:136

.14 استعاری فکر کی روایت انگریزی ادب کے تناظر میں ،عبدالرحیم قد دائی ،26 134 ایصناً ،ص 130 ایصناً ،ص 130 ایصناً ،ص 130 ایصناً ،ص 131 ایصناً ،ص 133 ایصناً ،ص 135 ایصناً ،ص

21.Stepan,P:136

22.same as,P:137

23.Berger,P:137

24.BergnerP:137

25. P:137 26.PP:142,143 27.P:143 28.P:140

> .29 سيكند سيكس ، سيمون دى بوا، ص :109 100 ليضاً، ص :116 118 ليضاً، ص :118 118 خطبات سرسيد : جلد دوم ، شيخ محد اسماعيل پانى پيچس 279.280 33. خطبات سرسيد : جلد دوم ، شيخ محد اسماعيل پانى پيچس 279.280 140 ليضاً، ص :279 140 فسالنه جنازه، ص :29 36. غبار كاروال ، عصمت چغتائى

37.Ramayana; Valmiki, Translated by Arshia sattar, P:14

.38, مجموعه لذت سنگ مَص: 52 .39, مجموعه لذت سنگ مَص: 52 .40, مجموعه لذت سنگ مَص: 52 .41, مُجموعه لذت سنگ مَص: 60 .24, مُجموعه لذت سنگ مَص: 60 .30 عصمت چغتائی ، مندوستان چھوڑ دو، مجموعه بدن کی خوشبو مَص: 30 .41 افسانه بِزبان ، رشید جهاں ص: 130 .44 افسانه بِزبان ، رشید جهاں ص: 130 .45 ایضاً مَص: 135 .135 ایضاً مَص: 132 .46 ایضاً مَص: 26

206

.49 مجرم كون؟ ،رشيد جهال ،ص:24 .50 ايضاً ،ص:22 .51 ايضاً ،ص:25 .52 ايضاً ،ص:25

53. Section 377, Indian Penal Code

54.Dreyfus & Rabinow,P:131

55.Dreyfus & Rabinow,P:3

.56 ساختيات، پس ساختيات اور شرقى شعريات، گو پې چند نارنگ، ص:605

57.Foucault, The article published in Scroll.in 25 jan 2017)

58.Same as,P: 509

.59لحاف بعصمت چغتائی من 19:

60.Mark G. E. Kelly, Foucault's History of Sexuality Volume I,P:127

61. Mark G. E. Kelly, Foucault's History of Sexuality Volume I,P:127

62.Mark G. E. Kelly, Foucault's History of Sexuality Volume I, PP: 126.127

.73 اييناً ممن:103 .74 اييناً م 104: باب پنچم اردوا فسانے میں مختلف العناصر (Hybrid) ثقافتی نشانات کا پس نوآبادیاتی مطالعہ ہا بَریڈٹی (Hybridity) کے بارے میں ہم سادہ طور پر میہ جانتے ہیں کہ دومختلف النوع اشیا کے مرکب سے بننے والی کوئی شے لیکن جب یہی بات کسی کلچراور ثقافت کے ذیل میں کہی جاتی ہے تو یہاں معنی کا سادہ پن برقر ارنہیں رہتا۔ بعد میں یہی بحث جب ادبی شعریات کا حصہ بنتی ہے تو پھر سائنس کی میخصوص اصطلاح ادبی سا جیات کے معنی ومصا در کو نئے ڈھنگ سے دیکھنے اور سمجھنے کا جواز فراہم کرتی ہے۔ اس کلا میہ کے سادہ پن کو سمجھنے کے لیے اکبرالد آبادی کا میڈ موزوں معلوم ہوتا ہے کہ؛

> نہ تو انگریز بنے ہم نہ مسلمان(ہے عمرسب مفت میں کھویا کیےنادان(ہے

دراصل اکبرکا بیشعر ہا بمریڈ ٹی کے تصور کی کسی قدراد بی تر جمانی کرتا ہے۔ حالاں کہ یہاں اس پر بھی ایک ڈسکورس قائم ہوسکتا ہے کہ منقولہ شعر میں 'مسلمان' سے ان کی کیا مراد ہے۔ کیا اس میں سلیم احداد رحسن عسکری کے اسلامی ادب کی طرف اشارہ ہے؟ اور یہ ُنادانی ' کیا ہے؟ اور ہندوستانیوں کے اندر کیوں کر پیدا ہوئی ؟ بیشت تھی یا منفی ؟ اس سوال ک جواب میں بھی اس تھیوری کے متعلق مکا کمہ کی آغاز کیا جا سکتا ہے۔ چوں کہ یہاں موضوع نقاضہ پچھاور ہے اور اس کی مناسبت سے بیسوال زیادہ ضروری ہے کہ Hybridity کیا ہے؟ جیسا کہ عرض کیا گیا کہ یہ بنیادی طور پر سائنس کی اصطلاح ہے جس کے لفظی معنی سے بیں کہ؛

> 'The off spring of two plants or animals of different species or varieties, such as a mule" a thing made by combining two different elements'

یہاں جس مختلف النوع عناصر کی بات کہی گئی ہے، اسی کو پس نوآبا دیاتی ڈسکورس میں Colonial Hybridity کہ سکتے ہیں۔ اب اس مرکب پر ہندوستانی تناظر میں بات کریں تو کہ یہ سکتے ہیں کہ 'ہا 'سَریڈرٹن' وہ عمل ہے جوانگریزوں/ برطانوی حکومت اور اس کے اثرات کی پیدا کردہ ہے۔ واضح طور پر اس کے دائر ہ اثر میں کلچر، ثقافت اور اس میں رہنے والے آئیں گے ہی تو اس ضمن میں بیر عرض کرنا ضروری ہے کہ مختلف مقامات پر نوعیت کے اعتبار سے ہا 'سرڈلوگوں کوالگ الگ

مثال کے طور پر حاکم و محکوم کے درمیان لین دین کے معاملات طے کرنے والے کو COMPRADOR کہا گیا حالانکہ دیکھاجائے تو بیکھی ہا ئبر ڈبنی ہوتے ہیں۔ اس کے علاوہ نور ژوا طبقہ بھی مختلف مقامات پر ہا ئبریڈ ٹی کی مثال کہا جا سکتا ہے۔ دراصل ہا نبریڈ ٹی ایک طرح کی شخصی صورت حال ' بھی ہے، جو مختلف عمل سے گز رکر وجود میں آتی ہے۔ بیمل یا Process حیاتیاتی ، اسانیاتی ، فکری (intellectual) ، ثقافتی کسی بھی طرح کا ہو سکتا ہے اور مقامی اعتبار سے اس کو بیان کرنے کی اصطلاحات بھی مختلف ہو سکتی ہیں۔ بی خبر وری نہیں کہ ہر جگہ اس کے لیے ایک بی اصطلاح استعال کی جائے۔

مثال کے طور پر Diasporization نے Diasporization کی اصطلاح استعال کی ہے، جو معنو کی اعتبار سے مثال کے طور پر یہاں کچھ بھی کہنا مشکل Glissant کے creolization کی اصطلاح سے کافی قریب ہے۔ اس طرح حتمی طور پر یہاں کچھ بھی کہنا مشکل ہے۔ چان چرجب ہم ہندوستانی تناظر میں کولونیل ہا ئبریڈ ٹی کی بات کرتے ہیں تو نوآبادیاتی ڈسکورس کے پیدا کردہ ان تم مارژات کو بھی بریکٹ کرتے ہیں جو ہندوستانی تناظر میں کولونیل ہا ئبریڈ ٹی کی بات کرتے ہیں تو نوآبادیاتی ڈسکورس کے پیدا کردہ ان تم مارژات کو بھی ہوں ہے۔ چر معنو کی بات کرتے ہیں تو نوآبادیاتی ڈسکورس کے پیدا کردہ ان تم مارژات کو بھی بریکٹ کرتے ہیں جو ہندوستانی تناظر میں کولونیل ہا ئبریڈ ٹی کی بات کرتے ہیں تو نوآبادیاتی ڈسکورس کے پیدا کردہ ان تم مارژات کو بھی بریکٹ کرتے ہیں جو ہندوستانیوں میں کسی بھی طرح کی نہا نبریڈ ٹی کو جنم دیتے ہیں یا اس کے اثر ات کی وضاحت کرتے ہیں۔

اس سلسلے میں عام تصور میہ ہے کہ نوآبادی میں چونکہ ہا تبرڈا شخاص نوآبادیات کا ستحکام میں ایک اہم رول ادا کرتے ہیں یا دوسر لفظوں میں کہہ سکتے ہیں کہ نوآباد کارنہا تبرڈ قوم کی تشکیل ہی اس لیے کرتے ہیں کہ نوآبادیاتی صورت حال کو استحکام بخشا جا سکے 'اس لیے پس نوآبادیاتی مطالعات میں نہا تبریڈ ٹی 'ایک اہم ٹول کی حیثیت سے ڈسکس کی جاتی رہی ہے ۔لیکن جس طرح colonization کے اثرات ملک آزاد ہونے کے بعد بھی قائم رہے ہیں اس طرح ہا تبریڈ ٹی اور اس سے متعلق مسائل 'آسانی سے ختم نہیں ہوتے ۔ بعض اوقات ساری زندگی ایسے لوگوں کو شخصی کا سامنا کرتا ہندوستان میں ان کی مختلف حیثیت دیکھی جاسکتی ہے جونوآبادیاتی اثرات کم ہونے کے بعد سامن آتی ہے تی سے دلیکن نوآبادیاتی ہندوستان میں ان کی مختلف حیثیت دیکھی جاسکتی ہے جونوآبادیاتی اثر ات کم ہونے کے بعد سامنے آتی ہے۔لیکن نوآبادیاتی

یہاں ایک بات میہ بھی ذہن شین رونی جا ہے کہ نوآبادیاتی دنیا میں اس طرح کی فکر کی ہا تبریڈ ٹی میں مبتلا نہ ہونا ایک مشکل عمل ہے، اس دور میں ہر دوسر اشخص شافتی/فکر کی/ دہنی ہا تبریڈ ٹی کا شکار نظر آتا ہے۔ شکار نہیں تو مغرب سے متا شر ضرور نظر آتا ہے۔ حالی، آزاد، سر سید، نذیر بید سب سامنے کی مثالیں ہیں، شاید کچھ ہی لوگ اس سے اچھوتے رہے ہوں۔ ان میں کسی قد راحتیاط سے بھگت شکھ، حسرت موہانی اور مولا ناشبلی وغیرہ کا نام لیا جا سکتا ہے۔ کی اس سال بی ہے کہ دوت اور حالات کے شکارا یسے لوگوں کو کیا اب بھی نما من کر ماتی ہو گا جی ایک میں کہ موال ہے ہے کہ دوت وقت سے اس دھارے میں نہ بہنے کے لیے ان کی پذیرائی تو کی جا سی جو اس میں بہہ گئے ان کو اس سے ان کو اس سے ان کو میں لیے شد بیطور پر قصور وار کھ ہر ان شایک پذیرائی تو کی جا سے اس کی جو اس میں بہہ گئے ان کو اس ان کے لیے شد یہ ہے کہ دوت

آزاد، حالی جو ساری نعمت انگریزی قوم، انگریزی تعلیم میں دیکھ رہے تھے کیا خودان کی تحریریں ان کے اس تصور کی ترجمان نظر آتی ہیں؟ ان کے یہاں اس تناقض کی صورت حال کو سیجھنے کے لیے ہا تبریڈ ٹی کے تصور کو شبحھنا ضرور کی ہے بلکہ ہومی بھا بھا کے ہا تبریڈ ٹی کے متعلق نظریات اس سلسلے کی اہم کڑیاں کہی جا سکتی ہیں ، جس کا ذکر آ کے مقصود ہے۔ یہاں کہنا صرف میہ ہے کہ نوآبادیاتی دور میں نوآبادیاتی حکمت عملی سے بچنا آسان نہیں ہوتا ۔ مثال کے طور پر فرا نز فین نے الجیریا میں ایسے لوگوں کا نفسیاتی مطالعہ کیا جس کو بعد میں اس نے تحریری شکل میں پیش کیا ۔ Black Skin White

Masks اس کے اسی مطالع پرینی کتاب ہے۔ جس میں ہا تجریڈ ٹی کے ڈسکورس سے متعلق کئی نکات ملتے ہیں۔ جیسا کہ ابھی ذکر کیا گیا کہ ہا تجریڈ ٹی کے ڈسکورس میں ایک اہم نام ہومی بھا بھا کا ہے، جنھوں نے ادبی مطالعات میں ہا تجریڈ ٹی کے تصور کو نہ صرف متعارف کرایا بلکہ اسے معنوی و سعت بھی عطا کی ۔ ہا تجریڈ ٹی کے متعلق ان کی تھیوری ک تفصیلی بیان سے پہلے اس کو محقف منگرین کی نظر سے دیکھنے کی کو شش کرتے ہیں۔ دراصل پس نوآبادیاتی [ادبی] مطالعات میں Conflict کی اصطلاح نوآباد کا راور نوآبادیاتی اقوام کے در میانی رشت کا بیانیہے کہی جا سکتی ہے۔ بیہ رشتہ ایک This کہ ردوقبول کی صورت میں پروان چڑ ھتا ہے اور 'تیسری قوم '(Hybrid) کی آمد کو ممکن بنا تا ہے۔ جو ایک Conflict دوقبول کی صورت میں پروان چڑ ھتا ہے اور 'تیسری قوم '(Hybrid) کی آمد کو ممکن بنا تا ہے۔ جو ایک colonized دوقبول کی صورت میں پروان چڑ ھتا ہے اور 'تیسری قوم '(Hybrid) کی آمد کو ممکن بنا تا ہے۔ جو ای کی اور کی دوقبول کی صورت میں پروان چڑ ہتا ہے اور 'تیسری قوم '(Hybrid)

> A hybrid is technically a cross between two different species and that therefore the term 'hybridisation' evokes both the botanical notion of inter-species grafting and the 'vocabulary of the Victorian extreme right' which regarded different races as different species.(1)

اسی طرح پس نوآ بادیاتی مطالعات میں Hybridity کے تصورکوا لگ الگ لفظوں میں یوں درج کیا گیا ہے کہ؛

One of the most widely employed and most disputed terms in postcolonial theory, hybridity commonly refers to the creation of new transcultural forms within the contact zone produced by colonization. As used in horticulture, the term refers to the cross-breeding of two species by grafting or cross-pollination to form a third, 'hybrid' species. Hybridization takes many forms:linguistic, cultural,political, racial, etc.(2)

جبیہا کہ پہلے ہی اس کوشخصی اور ثقافتی صورت حال کہا گیا ہے تو اس کا مطالعہ اس طرح بھی کیا جاتا ہے کہ بیکن معنوں میں

In postcolonial theory, hybridity is meant to evoke all those ways in which this vocabulary was challenged and undermined. Even as imperial and racist ideologies insist on racial difference, they catalyse cross-overs, partly because not all that takes place in the 'contact zones' can be monitored and controlled, but sometimes also as a result of deliberate colonial policy.(3)

یوں دیکھیں تواس میں ثقافتی اور ساجیاتی صورت حال کے علاوہ افکار وعقائد کے ڈول بھی کھنگالے جاتے ہیں اوراسی میں ان بنیا دوں کو جواز فراہم کیا جاتا ہے جو کسی نہ کسی طور پرنٹی تہذیب یا transcultural کی تشکیل کومکن بناتے ہیں۔ان سب میں نوآبا دیات کا مرکزی رول ہوتا ہے،انہی باتوں کی وضاحت میں کہا گیا ہے کہ؛

> In postcolonial theory, hybridity commonly refers to the creation of new transcultural forms within the contact zone produced by colonization. As used in horticulture, the term refers to the cross-breeding of two species by grafting or cross-pollination to form a third, 'hybrid' species. Hybridization takes many forms: linguistic, cultural, political, racial, etc.(3)

Hybridity can have at least three meanings-In terms of biology, ethnicity and culture.(4)

اس سلسلے میں ایک نوع کی وحدت کی بھی بات کی جاتی ہے کہ '

Hybridity is ontologically prior to any notion of unity or identity and therefore always liable to surface within in.<sup>(5)</sup>

The discourse of mimicry is constructed around an

ambivalence.(6)

اسی طرح 'دوجذ بی رجحان'ایک طرح کی شکش کی صورت حال کہی جاسکتی ہے جس میں بہ یک وقت دومختلف طرح کے جذبات شامل ہوتے ہیں۔ بھا بھا کے مطابق نوآبادیاتی ڈسکورس کے اندر نوآبادیاتی اقوام/نوآبادکارایک طرح کے دو جذبات شامل ہوتے ہیں۔ بھا بھا کے مطابق نوآبادیاتی ڈسکورس کے اندر نوآبادیاتی اقوام/نوآبادکارایک طرح کے دو جذبات شامل ہوتے ہیں۔ بھا بھا کے مطابق نوآبادیاتی ڈسکورس کے اندر نوآبادیاتی اقوام/نوآبادکارایک طرح کے دو جذبات شامل ہوتے ہیں۔ بھا بھا کے مطابق نوآبادیاتی ڈسکورس کے اندر نوآبادیاتی اقوام/نوآبادکارایک طرح کے دو جذبات شامل ہوتے ہیں۔ دو اس کے لیے Liminality کی اصطلاح استعمال کرتے ہیں۔ بیا کہ طرح کی در میانی صورت حال ہوتے ہیں۔ دو اس کے لیے کہ سورت کی اندر نوآبادیاتی اقوام/نوآبادکارایک طرح کی جذبی در میان میں میں در میانی صورت حال ہوتی ہے جس میں فرد کا تشخص اپنے ماضی سے مختلف اور آنے والے مستقبل کے در میان میں کہیں ہوتا ہے۔

خالص تشخص کے تصور کوطنت از بام کرتی ہے۔ اس طرح یہ کلچرل binarisms اور نہم / وہ کی تقسیم کا جواب بھی بن جاتی ہے۔ ہے۔ بھا بھا اس بحث میں فیدن کے تصور کو ہر یکٹ کرتے ہیں جہاں وہ نو آبادیاتی اقوام کے ذہنی کرب کا بیان کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ وہ ایک طرف اپنے غیر مہذب/کالے/ نمیڈ ہونے اور دوسری طرف نو آباد کا ر/ مہذب/حاکم نہ بن پانے کے کرب میں مبتلا ہوتے ہیں۔ یوں نو آبادیاتی اقوام میں اپنے حاکم کی طرح بننے کی Fantasy ایک نفسیاتی کشکش کو جنم دیتی ہے۔ انھیں نو آباد کار کے اس' جھوٹ پر یقین آ چکا ہوتا ہے کہ وہ فیر مہذب ' ( کالے، نمیڈ) ہیں اور کبھی حاکم کی جگہ ہیں لے سکتے لیکن دوسری طرف وہ اس کی دفتل 'کر ان کے جیسا بننے کی کوشش کرتے ہیں؟

> He is required not only to be black but *he must be black in relation to the white man.* It is the internalization, or rather as Fanon calls it epidermalization, of this inferiorit that concerns

him.(7)

اس طرح دیکھیں تو نوآبادیاتی اقوام تواس Ambivalence کا شکار ہوتے ہی ہیں لیکن ہومی بھا بھا کے مطابق نوآباد کار بھی اس سے اچھو تے نہیں ہوتے۔ ہومی بھا بھا کے خیال میں نوآبادیاتی ڈسکورس کے Ambivalent ہونے کی ایک بڑی وجہ یہ بھی ہے کہ اسے بیخطرہ بھی لاحق ہوتا ہے کہ کہیں محکوم آبادی اپنے حقوق اور آزادی کے تیکن شخیدہ نہ ہوجائے۔ اس ضمن میں انھوں نے Charles Grant کا حوالہ دیا ہے جو ہندوستان میں عیسائیت کی تبلیغ کا خواہاں تھا۔ لیکن اس کو کہیں نہ کہیں یہ بھی ڈرتھا کہ ایسا کرنے سے ہندوستانی اپنی آزادی کے لیے زیادہ سرکش ہو سکتے ہیں ، اس کا حل اس نے

> Caught between the desire for religious reform and the fear that the Indians might become turbulent for liberty, Grant paradoxically implies that it is the 'partial' diffusion of Christianity, and the 'partial' influence of moral improvements which will construct a particularly appropriate form of colonial subjectivity.

What is suggested is a process of reform through which Christian doctrines might collude with divisive caste practices to prevent dangerous political alliances. Inadvertently, Grant produces a knowledge of Christianity as a form of social control which conflicts with the enunciatory assumptions that authorize his discourse. In suggesting, finally, that 'partial reform' will produce an empty form of 'the imitation [my emphasis] of English manners which will induce them [the colonial subjects] to remain under our protection'.(8)

اس طرح بھا بھا کہتے ہیں کہ نوآباد کارا پنے تشخص کا جو مثالی/ (Unified) ، نصور تشکیل دیتا ہے، اسے نوآبادیاتی اقوام کے سامنے پیش نہیں کر پا تا نوآبادیاتی اقوام کوزیادہ سے زیادہ اپنی طرف ماکل کرنے کے لیے وہ جو بیانی تشکیل دیتے ہیں، وہ ہا بھر ڈ ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر ہندوستانیوں پر اپنے مذہب کو مسلط کرنے کے لیے انھوں نے نابکل کا جو ترجمہ کیا تھا اس میں نہ ہندوستانی عناصر کو شامل کیا گیا، تا کہ ہندوستانی اقوام آسانی سے اسے بھی سی اور نوآباد کار کے مذہب کو اپنا سکے۔ اس پوری کو شن میں نابکل نہا بھر ڈصورت اختیار کر لیتا ہے اور ان کی (نوآباد کار کے مذہب کا دور اپنا سکے۔ اس پوری کو شن میں نابکل نہا بھر ڈصورت اختیار کر لیتا ہے اور ان کی (نوآباد کار) کا جو ترجمہ کا دور نوآبادیاتی اقوام کے سامنے دعویٰ کرتے ہیں، اسے پیش کرنے میں بری طرح ناکام ہوتے ہیں۔ ان کے لیے میں مدمہ نوآبادیاتی اقوام کے سامنے دعویٰ کرتے ہیں، اسے پیش کرنے میں بری طرح ناکام ہوتے ہیں۔ ان کے لیے میں مدمہ نوآبادیاتی اقوام کے سامنے دعویٰ کرتے ہیں، اسے پیش کرنے میں بری طرح ناکام ہوتے ہیں۔ ان کے لیے ہیں درمہ

> The colonial presence is always ambivalent, split between its appearance as original and authoritative and its articulation as repetition and difference. (9) Homi K. Bhabha, have emphasised the failure of colonial regimes to produce stable and fixed identities,

and suggested that 'hybridity' of identities and the 'ambivalence' of colonial discourse more adequately describe the dynamics of the colonial encounter.(10)

ہما بھا کے مطابق نوآبادیاتی ڈسکورس کے اندر موجود یہی Ambivalence اس کے اختتا م کا سب بند ہے۔ حالانکہ بھا بھا کاہا تبریڈ ٹی کا تصور پس نوآبادیاتی ڈسکورس میں متنازعہ فیہ حیثیت رکھتا ہے، اور تنقید کا نشا نہ تھی بنایا جا تا ہے۔ اس کی ایک بڑی وجہ ہیے ہے کہ اس تناظر میں آزادی کی تحریک اور اس کو حاصل کرنے کے لیے کی گئی تمام جدو جہد بے متنی ہوجاتی ہے۔ اس کو بریکٹ کرتے ہوئے انیا لومبا کھتی ہیں کہ یوں معلوم ہوتا ہے کہ ہو می بھا بھا کز دیک ہا تبریڈ ٹی 'اس' کی اندرون زندگی کی خصوصیات ہے اس کے مقام' کی نہیں ۔ وہ خاص مقام جو ساج میں اسے مرد ہونے کی حیثیت سے حاصل ہے پیوٹ او اندرونی طور پر تو منظسم نظر آتا ہے کہایں اور جینڈ رکے حوالوں سے مختلف دکھائی نہیں دیتا۔ یعنی ساری ٹو ٹ پیوٹ اس کے اندر ہی ہے جبکہ ساج میں (باہری دنیا) میں وہ اس کے خلاف ایک مشخص مشاخت کا حاص نظر آتا ہے۔ ان باتوں کی المجصن میں ہی تک مقام' کی نہیں ہوں دنیا) میں وہ اس کے خلاف ایک مشخص مشاخت کا حاص نظر آتا ہے۔ اس کی ٹو ٹ

> 'Discriminate between the diverse modalities of hybridity, for example forced assimilation, internalized self-rejection, political co-optation, social conformism,

cultural mimicry, and creative transcendence'(11)

یوں اس ڈسکورس میں استے نکات سامنے آئے ہیں کہ ردو قبول کی تمام صورتوں میں اس کے مل دخل کو نشان ز د کیا جا سکتا ہے ۔ اس کو سمجھاتے ہوئے فیڈن کا خیال ہے کہ نو آباد کا راپنی حکومت کے استحکام کے لیے حکوم آباد کی کو اپنی <sup>د نق</sup>ل ' (Mimicry of White Culture) کرنے کی دعوت دیتا ہے جبکہ ہو می بھا بھا کے مطابق <sup>د</sup> نقل ' کی یہی کو شش نو آبادیات کو اندر دونی طور پر طشت از بام کرنے کا کام کرتی ہے۔ بھا بھا کے مطابق نو آبادیا تی اقوام / حکوم نو آباد کا رکی تکام ہے کو شش میں اس سے خلوم آباد کی کو شن میں بی کو ایک کا مطابق نو آبادیا تی او از مار کے کا کام کرتی ہے۔ بنے ہیں جس پر نو آبادیا تی اقوام / حکوم نو آباد کا رکی نقل ' کی کو شش میں اس سے نظر یہ ہوتے ہیں ، اس ڈ سکورس کا حصہ نو آباد کار کے دطابق نو آباد کار کی اجارہ دار کی ہوتی ہے۔ یعنی وہ کلچر جے نو آباد کا رخالص ' کہتے ہیں ، اس ڈ سکورس کا حصہ نو آباد کار کے دسکورس میں جب نو آبادیا تی قوم شامل ہوتی ہوتا ہو ای دکار نے نقل ' کی بھی ہوتا ہو آباد کار کے دسکورس میں جب نو آبادیا تی قوم شامل ہوتی ہوتا ہے کہ نو آبادیا تی او آبادیا تی تی ہوتے ہیں ، اس ڈ سکورس کا کا کا سے نو آباد کا رکی نو آبادیا تی ہوتے ہیں ، اس ڈ سکورس کا حصہ ہو آباد کار کے دسکورس میں جب نو آبادیا تی قوم شامل ہوتی ہوتا ہے کہ نو آبادیا تی او قوام اس میں اپنی خصوص شاخت کے ہے۔ اور میٹ کی موجودہ ڈ سکورس سے ان معنوں میں الگ بھی ہوتا ہے کہ نو آبادیا تی اقوام اس میں اپنی خصوص شاخت کے

ساتھ حصہ لیتے ہیں۔ پھر اپنے طور پر اسے بیان کرتا ہے۔ یوں دیکھا جائے تو بھا بھا کہ مطابق نوآبادکار کی نقل کے ڈسکورس میں ہی نوآبادیات کے انہدام کا بیانیہ پوشیدہ ہوتا ہے۔ یعنی نوآبادکارخود ہا ئبر ڈنشخص کا حامل ہوتا ہے۔ اور نوآبادیاتی ڈسکورس بھی Ambivalent ( دوگرفتہ ) ہوتا ہے۔ اس طور پر دیکھا جائے تو ہم کہہ سکتے ہیں کہ ہا ئبریڈ بٹی کا ڈسکورس یا کمل نوآباد کا راورنوآبادیاتی اقوام دونوں پر اثر انداز ہوتا ہے۔ ہاں یہ الگ بحث ہے کہ سر پر اس کا اثر زیادہ ہوتا ہے اور کس پر کم، کون زیادہ فائد ہے میں رہتا ہے اور کون کم ۔ ہوسکتا ہے کہ حاکم کو اس صورت حال سے زیادہ فائدہ پہنچا ہو، جیسا کہ پچھ نفکرین اس کو اقتدار کا ہی حصہ مانے ہیں کہ؛

> Hybridity is the sign of the productivity of colonial power, its shifting forces and fixities... Hybridity is the revaluation of the assumption of colonial identity through the repetition of discriminatory identity effects.(12)

ان سب با توں کے پیش نظر ہومی بھا بھانے Hybridity کے تصور کا تفصیلی تجزید کیا اور ہمیں بتایا کہ بین کی گورے/کالے ، حاکم/محکوم کی تقسیم 'Neat ، تقسیم نہیں کہی جاسکتی ۔ نوآبا دیاتی حالات میں دونوں ایک دوسرے کے لیے دوجذ بی رجحان میں ہی مبتلانظر آتے ہیں ؛

> Fanon claims) to accept the colonizer's invitation to identity: "You're a doctor, a writer, a student, you're different you're one of us." It is precisely in that ambivalent use of "different"—to be different from those that are different makes you the same—that the Unconscious speaks of the form of Otherness, the tethered shadow of deferral and displacement. It is not the Colonialist Self or the Colonized Other, but the disturbing distance in-between that constitutes the figure of colonial otherness—the White man's artifice

inscribed on the black man's body.(13)

بھابھانے ہائبریڈٹی کا جوتصور پیش کیا ہے اس نقطۂ نظر سے دیکھیں تو نوآبادیاتی ہندوستان کے وہ تمام ادارے ( فورٹ ولیم کالج، ورنا کولرسوسائٹ ) جوتراجم کا کام کررہے تھاورا یک خالص نوآبادیاتی عمل تصور کیے جاتے ہیں، ان کی حیثیت مثبت ہوجاتی ہے۔ کیونکہ پھروہ بیانیے جوتراجم کے ذریع تخلیق کیے گئے، نوآباد کاراورنوآبادیاتی اقوام کے درمیانی ربط ک صورت میں سامنے آتے ہیں۔ تمام ثقافتی اختلاط مثبت اور ضروری قرار پاتے ہیں۔ ان کی بحث میں سارے مسلے ک جڑنہم اور نوہ کی تقسیم ہی ختم ہوجاتی ہے۔

دراصل بھابھا کاہا ئبریڈی کا یہ مثبت تصور تصور کا ایک رخ ہے۔ موجودہ دور میں تہذیبی اشتراک کے حوالے سے اس کی حوصلہ افزائی میں کوئی برائی نظر نہیں آتی۔ کیوں کہ عہد حاضر میں یہ تصوری نوآباد کا راور نوآبادیاتی اقوام کی درمیانی چیقش کو کم کرنے میں مددگار ہو سکتی ہے۔لیکن تصویر کا دوسرا رخ بھی ہے۔ پہلی بات تو یہ کہ نوآبادیاتی ہندوستان میں جو تیسری (ہائبرڈ) قوم وجود میں آئی ، ان میں نفاخر کا احساس بھی نمایاں طور پر دیکھا جا سکتا ہے، جس کا اظہار مختلف ادبی فارم میں نظر آتا ہے۔

اور کہیں نہ کہیں اسی احساس تفاخر میں ہندوستانی اپنی تہذیب کوغیر مہذب مان کر مغربی تہذیب اختیار کرتے ہیں۔ مشرقی تہذیب ان کے لیے شرم کا باعث ہوجاتی ہے۔ اس لیے مغربی تہذیب کے ساتھ ہی ان کے اندر تفاخر کا احساس بھی در آتا ہے پھر وہ اپنے ہی ہندوستانی بھائیوں کو' دوج' کے طور پر دیکھنے لگتے ہیں۔ دوسری طرف نوآباد کار کے اندر کی ہائبریدٹی شاید اس کے اندر' ہی رہ جاتی ہے کیونکہ باہری دنیا میں اس کا اظہار دیکھنے کونہیں ملتا۔ دوسری بات یہ کہوی بھابھا جس ثقافتی اختلاط کی بات کرتے ہیں، وہ 'اختلاط ہندوستانیوں کے ایک خاص طبقے تک ہی محدود نظر آتا ہے۔ جسے اشرافیہ یا Elite قرار دیا جاسکتا ہے۔

یہ بات خاطرنشان روّنی چاہیے کہ ہندوستانیوں کا نوآ باد کار سے سابقہ مختلف نوعیت کا تھا۔ پچھ نے تواپنی پوری زندگی میں کبھی کسی انگریز کونہیں دیکھا کیونکہ ان کے لیے حاکم کا چہرہ اب بھی ایک 'مقامی چہرہ' تھا۔ پھروہ ایسے کسی کلچر سے واقف یا اس کی نقل کیسے کر سکتے ہیں جوان کے سامنے موجود ہی نہ ہو؟ یعنی ہم کہہ سکتے ہیں کہ نوآ بادیات کا اثر ان کی زندگی میں

شاید بہت اندر موجود ہو سکتا ہے لیکن اس طرح دیکھیں تو ثقافتی اختلاط کی کوئی صورت سرے سے ممکن نظر نہیں آتی۔ یوں تو ہومی بھا بھا کے Hybridity کے تصور کو پس نوآبادیاتی مطالعات میں ایک با اثر تھیوری کے طور پر بر یکٹ کیا جاتا ہے لیکن ساتھ ہی ان پر مخصوص تاریخی اور ثقافتی حوالے نظر انداز کیے جانے کا الزام بھی لگایا جاتا ہے۔ ایسا کہا جاتا ہے کہ انھوں نے اس تصور کو universalize کی universalize کر دیا ہے۔ جس میں بیں دائلہ داخ

Location وغیرہ کی تفصیلات اورا ہمیت کوسر ے سے نظرا نداز کر دیا گیا ہے اور ایسا کرنا ایک طرح سے تمام مما لک میں نوآبادیاتی صورت حال کو کیساں تصور کر لینا ہے۔ جبکہ ایسامان لین صحیح قرار نہیں دیا جا سکتا۔ کیوں کہ ہم سب جانے میں کہ تمام مما لک میں نوآبادیاتی صورت حال کیساں نہیں تھی۔ بھا بھا کو تقید کا نشانہ بناتے ہوئے کہا جاتا ہے کہ انھوں نوآبادیاتی صورت حال میں ہا سبریڈٹی کا جو تصور پیش کیا ہے وہ حقیقی نہیں بلکہ psychoanalytic ہے۔ جس میں نوآبادیاتی صورت حال میں ہا سبریڈٹی کا جو تصور پیش کیا ہے وہ حقیقی نہیں بلکہ knowledge ہے۔ جس میں ڈر اوریاتی مورت حال میں ہا سبریڈٹی کا جو تصور پیش کیا ہے وہ حقیقی نہیں بلکہ knowledge ہوتا ہادیاتی میں میں کی میں کہ میں ہا سبریڈ پی کا جو تصور پیش کیا ہے میں میں میں میں بلکہ میں بلکہ knowledge ہوتا ہادیاتی د

> Homi Bhabha's usage of the concept of hybridity that has been both the most influential and the most controversial in postcolonial studies.(14)

> > الصنمن مين Aijaz Ahmad لكھتے ہيں:

The image of the postcolonial subject which results from Bhabha's work 'is remarkably free of gender,

class, [and] identifiable political location'(15)

ایک اہم بات میہ بھی ہے کہ نوآبا دیاتی ڈسکورس کے تحت تشخص کا جو بحران پیدا ہوتا ہے اسے دوسر ے حالات سے پیدا ہونے والے بحران سے الگ کر ناضر وری ہے۔ تصور کر لیچیے کہ کوئی شخص کسی نوآبا دیاتی ملک سے دوسر ے ملک (یورپ یا امریکا) میں جاتا ہے۔ تو وہ بھی تشخص کے بحران سے گز رے گا کیونکہ اس کی اپنی تہذیب اور نے ملک اور اس کے کچر کا اختلاط ہوگا۔ بہت سے اثرات وہ قبول بھی کرے گا لیکن اس نقل مکانی میں اور 1947 میں تقسیم ہند کے بعد ایک بہت بردی آبادی کی نقل مرکانی کی صورت حال ایک دوسر ے سے بالکل مختلف ہوگی۔ اس لیے ہا تبریڈ بنی وقت اور مقام کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ اس تجرب علی دوسر ے سے بالکل مختلف ہوگی۔ اس لیے ہا تبریڈ بنی وقت اور مقام کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ اس تجرب علی دوسر ے سے بالکل مختلف ہوگی۔ اس لیے ہا تبریڈ بنی وقت اور مقام کو مثال کے طور پر مر دول کی بذسبت عور تو ل پر اس نقل مکانی کے محتلف اثر ات مرتب ہو کے ، امیر اور غریب کی تخصیص بھی اس حوالے میں نظر انداز نہیں کی جاسکتی۔ یعنی ہم کہ سکتے ہیں کہ ہا تبریڈ بنی کی کوئی ایک آفاتی تو نہیں ہیں۔ جو ہر جگہ

جسیا کہ پہلے ذکر کیا جاچکا ہے پس نوآبادیاتی ڈسکورس کے تحت حیاتیاتی اور ذہنی/فکری دونوں طرح کے Hybridities کا

مطالعہ کیا جاتا ہے۔ نوآبادیات کے زیرا ثر پیدا ہونے والے بیلوگ دراصل شناخت کے Dilemma میں مبتلا کہے جا سکتے ہیں۔ نوآبادیاتی ڈسکورس میں محکوم آبادی کوا یک طرف مہذب نبانے کی پالیسی اپنائی جاتی ہیں تو وہیں دوسری طرف انھیں 'otherness کے مخصوص چو کھٹے میں بند بھی کیا جاتا ہے۔ نوآبادیاتی ڈسکورس کا بیہ Ambivalence (جسے ہوئی بھا بھانے نوآبادیات کے انہدام سے بھی مخصوص کیا ہے ) دراصل نوآبادیاتی نظام کے استحکام کی خواہش کا پیدا کردہ ہوتا ہے۔ وہ کسی بھی صورت میں اپنی حکومت کو مضبوط کرنا چاہتے ہیں۔

نوآبادیاتی ہندوستان میں بھی کچھاسی طرح کی صورت حال دیکھنے کوملتی ہے۔ کچھ ہندوستانی انگریزوں کی <sup>د</sup>نقل کر کے خود کوانگریز نصور کرنے لگے تھے، لیکن نوآبادیاتی بیانیہ میں 'ان' کے اور انگریزوں کے درمیان ایک فاصلہ ہمیشہ برقر ارر ہتا ہے۔ یہ فاصلہ حاکم ومحکوم کا درمیانی فاصلہ بھی کہا جا سکتا ہے جسے کسی بھی صورت میں عبور کر ناممکن نہ تھا۔ انگریز کی نظر میں ہندوستانی کتنے بھی مہذب کیوں نہ بن جا کیں ہمیشہ کالے نیٹو' ہی رہے۔ گویا یہ ایک طرح سے نوآبادیاتی ملک کے باشندوں کی ذہنی حالت کی بھی تر جمانی کرتا ہے ۔ جہاں وہ مغربی تہذیب سے متاثر بھی نظرآتے ہیں جسے ان کی <sup>د</sup>نقل الکر کر سی از میں جس میں دیکھی تر جمانی کرتا ہے۔ جہاں وہ مغربی تہذیب سے متاثر بھی نظر آتے ہیں جسے ان کی <sup>د</sup>نقل الکر کر کے خود بھی ہوتا ہے۔

نوآبادیاتی قوم کے اندر بیڈ دوجذ بی رجحان یا کشکش کی کیفیت نوآبادیاتی ڈسکورس کا خاصہ ہے۔ یہی وہ کشکش کی صورت ہے جہاں محکوم آبادی حاکم کی تہذیب وثقافت کو اپنے نجات کے طور پر دیکھنا شروع کرتی ہے۔ حالانکہ دوہ اس<sup>د تش</sup>کیل کردہ حقیقت کو پوری طرح کبھی قبول نہیں کر پاتے۔ اردوا دب میں اس کی ایک مثال حالی اور سر سید کے روپ میں بھی دی جاسکتی ہے کہ انھوں نے انگریز کی تعلیم ( نوآبادیاتی ڈ سکورس میں انگریز ی صرف ایک زبان نہیں بلکہ یور پی تہذیب کے ایک مثالی نمو نے کے طور پر پیش کی گئی تھی ) کی حمایت اور اپنی اور بی من میں دی نقید میں زمین و آسان ایک کردیا ایک خود ان نے تخلیق کردہ ادب چھاور کہتے ہیں، اس سلسلے میں سلیم احمد کھتے ہیں ؟

> نیا خیال، سرسیداور حالی کی نئی شخصیت کی تعمیر کا سبب نہیں بنا بلکہ پرانی شخصیت کے انہدا م کا۔غدر ان کی پرانی شخصیت پرا یک ضرب شدید تھا۔ اس ضرب نے انھیں بے ہوش کر دیا۔ ہوش میں آنے کے بعد ان کی پرانی شخصیت نے جو کچھ کیا، وہ سارے کا سارا ہمارے سامنے ہے۔ ان کی زبان، نئے حالات، نئے زمانے اور نئی زندگی کی تعریف کرتی ہے مگر دل کرا ہتا ہے.....سر سید، حالی اور آزاد کی حد تک ہم اس نتیج پر پہنچ چکے ہیں کہ سیہ پرانے آدمی شے، اور جد ید کی

طرف ان کار بحان خارجی حالات کے دباؤ کانتیجہ تھا۔ان حالات سے اگروہ اندرونی طور پر کچھ متاثر بھی ہوئے تو ان کا ادب گواہی دیتا ہے کہ بیتا ثر خوش گوارنہیں تھا، گودہ خاہرا سے خوش گوار ہی کرنا چاہتے تھے۔ آگے چلیے تو شبلی صاف باغیوں کی صف میں ہیں ۔ شبلی بھی اورا کبر بھی۔(16)

دوہرا شعور، جس نغیر کے ہاتھوں وجود میں آتا ہے، اسے لوگوں کی داخلی زندگی میں وہی تسلط حاصل ہوجاتا ہے، جواسے باہر حقیقی سیاسی، ثقافتی دنیا میں حاصل ہوتا ہے۔ اس طور دوہرا شعور باہر کی تمثیل بن جاتا ہے۔ (17) ہم کہہ سکتے ہیں کہ انگریز وں نے ہندوستا نیوں کی داخلی زندگی میں تسلط حاصل کرلیا تھا۔ اسی تسلط نے ایسے لوگوں کا وجود ممکن بنایا جنھیں نوآبادیاتی ڈسکورس میں Hybrid کہا جاتا ہے؟ انگریز نما شاندار بابوؤں کی ڈھلائی کا کام دونوں طرف زور شور سے جاری تھا۔ (18)

1857 ایک عظیم الشان انقلاب کا سال ہے۔اس انقلاب میں عشق اور مشرق ، دونوں شکست کھا گئے ، اور مشرق کی اپنی سر زمین پر مغرب کے دماغ سے پیدا ہونے والی مخلوق نمودار ہوئی۔(19)

اب ہم کہ یسلے ہیں کہ نوآبادیاتی نظام کے استحکام کے لیے ایک تخلیلی بیانی تخلیق کیا گیا تھا۔ جس کی بنیاد محض تخلی نہیں تھی بلکہ ایک سوچی تمجھی سازش تھی۔ ہندوستانیوں کو مذہبی قرار دے کر ، ان میں مذہبی تفریق کو ہوا دے کر گویا انھیں مذہبی خانوں میں بند کردیا گیا۔ مذہبی تشخص عطا کر کے انہیں سائنس اور دوسر ے علوم وفنون سے اس قدر دور کردیا گیا کہ وہ خود ہی بھول گئے کہ Aryabhatta ، پانی پنتخبلی ، بھرتر می ہری کوئی یور پی نہیں بنظے۔ ہندوستانیوں کو خص خط کر یا گیا کہ وہ خود قید کرنے کے پیچھے انگر یزوں کا ایک خاص مقصد تھا۔ سید دراصل نوآبادیاتی اقوام کے اندر دوجذ بی رجمان (Ambivalence) بیدا کرنے کی کوشش تھی۔ مذہبی تشخص کو قبول

کرنے اوراس سے گریز ، دونوں ہی صورتوں میں نوآبادیاتی ممالک کے باشندوں کے اندر دوجذبیت کار بحان پیدا ہوتا ہے۔ یعنیٰ ہم کہہ سکتے ہیں کہ دواپنی ہی تہذیب وثقافت کے متعلق Ambivalence میں گرفتار نظر آتے ہیں۔ ناصر عباس نیر لکھتے ہیں ؛

> دوجذبی رجحان ، نوآباد کار کو مطلوب وہ نفسیاتی کیفیت ہے جو اس کے نقافتی ہیانیے کے سب سے اہم حصے کے انجذ اب و رواج کا ذریعہ بنتی ہے۔ دلی با شند ے کا اپنے واحد شخص پر اصر ارا سے متشد د بنا تا ہے جب کہ اس سے گریز ، ایک خلا اور نئی ضرورت کو جنم دیتا ہے اور اسی خلا میں یورپی ثقافت کی اس عظمت و آفاقیت کے پُر شکوہ تخیلات انڈ یلے جاتے ہیں، جس کی نمائندگ انگریز ی زبان اور اس کا ادب کرتا ہے۔ انگریز ی ادب محض ایک قوم کا یا یورپی تہذیب کا فقط تر جمان نہیں ، بلکہ اس کے تمام مثالی اوصاف ، عظمت و اقد ارور ان کے مار استعارہ ہوتا ہے۔ (20)

یہ استعارہ نوآباد کاروں نے نوآبادیاتی نظام کے استحکام کے لیے خلق کیا ہوتا ہے۔ انگریزی زبان دادب کو یہ خصوص معن دینا دراصل اسی نوآبادیاتی بیانی کا حصہ ہے جس کی ایک کڑی Orientalism یعنی مشرقیات ہے۔ جس کی تفصیل پہلے باب میں بیان کی جا چکی ہے۔ یہ بیانیے نوآبادیاتی بیانیے تھے جو ایک خاص مقصد کے لیے وجود میں لائے گئے تھے۔ ہندوستانیوں کواپنے محدود تشخص سے نگلنے کے لیے اس<sup>2</sup> عظیم زبان وادب کی طرف آنا طے تھا جیسا کہ سرسیدا در ان کے

رفقاء نے انگریزی تعلیم کی کچھاس طور پر جمایت کی ، آزاد کے لفظوں میں ؛ اب رنگ زمانے کا کچھاور ہے ۔ ذرا آتکھیں کھولیں گے تو دیکھیں گے کہ فصاحت و بلاغت کا عجائب خانہ کھلا ہے ، جس میں یورپ کی زبانیں اپنی اپنی تصانیف کے گلد ستے ، ہار، طرے ہاتھوں میں لیے حاضر ہیں اور ہماری نظم خالی ہمت ہو جو میر اہاتھ کیڑ کرآگے بڑھائے .....تمھارے بزرگ اور تم ہمیشہ نئے مضامین اور نئے انداز کے موجد رہے مگر نئے انداز کے خلعت وزیور جو آج مضامین اور نیے انداز کے موجد رہے مگر نئے انداز کے خلعت وزیور جو آج مضامین اور جو ایں اوہ انگریزی صندوقوں میں بند ہیں کہ ہمارے پہلو میں دھرے ہیں اور ہمیں خبر ہیں ۔ ہاں صندوقوں کی کبنی ہمارے ہم وطن انگریزی دانوں کے پاس ہے ۔ (12)

اس پس منظر میں اپنااد بی سرمایی مختلف اعتراضات کا حامل ہوا۔حالی کے غزل پر اعتراضات اس کی ایک مثال کہی جاسکتی ہے۔ جہاں ایک طرف شاعری سنڈ اس کی بو سے بھی زیادہ بد بودار قرار دی گئی ، و ہیں شعراحضرات کامسکن جہنم قرار پایا ؛ وہ شعروقصا کد کا ناپاک دفتر عفونت میں سنڈ اس سے ہے جو بدتر گہنگارواں چھوٹ جا کمیں گے سارے جہنم کو بھردیں گے شاعر ہمارے

گویا شاعرایی شاعری کرر ہے تھے کہ مرنے کے بعد بھی انہیں اس کی سزاجہنم کے روپ میں دی جائے گی۔قابل خور بات بیہ ہے کہ شاعرات بڑے گندگار میں کہ دوسرے گندگاروں کو چھوڑ کر شاعروں سے جہنم بھرا جائے گا۔ان کی نجات صرف اس میں تھی کہ دہ<sup>دعظی</sup>م انگریزی ادب' سے معاملہ کریں۔ خاہر ہے کہ ہندوستانی دوجذ بیت (Ambivalence) میں قید ہو کر confuse ہو گئے۔ بیا سیا dilemma تھا جس کا شکار نوآبادیاتی دور میں کم دینی ہر فر دنظر آتا ہے۔ یعنی پہلے غلام مما لک کومحد ود مذہبی تشخص کی تاریکیوں میں قید کیا جاتا ہے پھر انہیں اس سے باہر نگلنے کے لیے ایک ایسا چراخ جاتا ہے جس کوجلانے کے لیے نوآباد کا روں نے نوآبادیاتی مما لک کو ہی ایند میں کے طور پر استعمال کیا ہوتا ہے اور پھر اس روشن سے انھیں پر حکومت کرتے ہیں۔ گویا ہوا کہ ایسا جال ہوتا ہے جس سے نوآبادیاتی اقوام کا بچنا مشکل ہوتا ہے۔ ان اسباب وملل کا تجز ہی کریں تو اندازہ ہوتا ہے کہ نوآبادیاتی ثقافت نے ہند وستانیوں کو شخص کے بی میں میں میں ہر کار دیا

225

'A class of persons, Indian in blood and colour, but

English in taste, in opinion, in morals and in intellect'.

یہ غلام ہندوستان میں انگر یزوں کی پیدا کردہ وہ قوم تھی جوشکل وصورت میں ہندوستانی تھے لیکن بود و باش ، اطوار ، فکر و خیالات میں انگر یز تھے۔انگر یزی لباس پہن کر ، ان کے طور طریقے کو نقل کر کے خود کو انگر یز سمجھتے تھے۔ گویا 'انگر یزی' میں اٹھتے بیٹھتے ، چلتے پھرتے تھے اور 'انگر یزی' میں ، می سوچتے تھے۔ قابل ذکر بات ہیہ ہے کہ وہ اپنے ہندوستانی بھائی بہنوں سے اتنی ہی نفرت کرتے تھے جتنا ایک انگر یز کر سکتا ہے یا شاہدا س سے بھی زیادہ ۔ یہ وہ قوم تھی جو انگر یزوں اپنی ضرورت کے تحت تفکیل دی تھی ۔ اس سلسے میں میکا لے کی تعلیمی پالیسی نے بھی ایک ایسے لوگوں کا طبقہ پیدا کیا جنھیں لپس نوآبادیاتی مطالعہ میں البی ایک ریز کر سکتا ہے یا شاہدا س سے بھی زیادہ ۔ یہ وہ قوم تھی جو انگر یزوں نے اپنی فتر ورت کے تحت تفکیل دی تھی ۔ اس سلسے میں میکا لے کی تعلیمی پالیسی نے بھی ایک ایسے لوگوں کا طبقہ پیدا کیا جنھیں اپنی فتر اور یاتی مطالعہ میں البی ایک ریز کر سکتا ہے یا شاہدا س سے بھی زیادہ ۔ یہ وہ قوم تھی جو انگر یزوں نے اپن

یوں انگریزوں کے نزدیک ان کی نہ کوئی حیثیت تھی نہ وقعت تاہم وہ انگریز می طرز اپنا کران کے درمیان اٹھ بیٹھ کر خود کو خوش نصیب اور کسی انگریز سے کم تصور نہ کرتے تھے۔ان کی نظر میں ہندوستانی غیر مہذب تھے۔ادب میں اس کی بہت تی مثالیں موجود ہیں۔نذیر احمد کے ناولوں میں بھی اس کو دیکھا جا سکتا ہے۔ بہر کیف جدید تعلیم کے نام پر انگریزوں نے ایک ایسی قوم پیدا کی جوندانگریز تھی نہ ہندستانی ، بلکہ ان دونوں کا مرکب تھی جسے ماہرین نے Hybrid کہا ہے ؟

## مٹاتے ہیں جووہ ہم کوتوا پنا کام کرتے ہیں

(22)\_#

مجھ حیرت توان پر ہے جواس مٹنے پہ مٹتے ہیں

گویااس وقت کی شاعری بھی ایسے لوگوں پر حیرت کر رہی تھی جو بینہیں جانتے کہ وہ کس مقصد کے تحت تشکیل دیے جا رہے ہیں اور انگریزوں کو بھی اپنا'خدا' شلیم کیے ہوئے ہیں۔ اس ایک شعر سے محکوم قوم کی اس نفسیات کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے جہاں وہ حاکم جیسا بننے کی کوشش کرتا ہے۔ اس کوشش کے پیچھپے نوآبادیاتی بیانیہ کے وبی عناصر کا م کرر ہے ہوتے ہیں جس بے تحت محکوم قوم کو بیدیقین ہوجا تا ہے کہ تہذیب و رفتا فنت کا اصل مذبع یور پی/ انگریز کے ہاتھوں میں ہے۔ اس طل تعلیم کے معنی انگریز کی تعلیم کا تصور اسی کبیر کی بیانیہ کا حصہ ہے جو اسی مقصد کے تحت تشکیل دیا گیا ہے۔ اس سلسلے میں

نوآبادیاتی بیانیہ میں تعلیم کونوآبادیات کے استحکام کے لیے کس طرح استعمال کیا گیا تھا اس کا ذکر کیا جا چکا ہے۔ 'نیوُ' اور 'صاحب' کے درمیانی رشتے کی بات بھی کی جا چکی ہے۔ اس سلسلے میں اس وقت کے ادب کا ردعمل دیکھیں تو اندازہ ہوتا ہے کہ اس وقت بھی Hybrid اشخاص کی ذہنیت کونمایاں کیا جارہا تھا۔ بیوہ ہی ذہنیت تھی جس کے تحت ان میں اپنے ہندوستانی بھا ئیوں کے لیے حاکم کا سا' دوجا' رویہ (otherness) بھی شامل ہوجا تا ہے۔ گویا اس کی نظر میں اپن ہندوستانی بھائی بہن ہی 'نیوُ' (کالے، غیر مہذب) بن جاتے ہیں۔ اس وقت کا ادب بالخصوص اکبر کی شاعر کی پڑھ کر سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان بی نیوُ' (کالے، غیر مہذب) بن جاتے ہیں۔ اس وقت کا ادب بالخصوص اکبر کی شاعر کی پڑھ کر سے عناصر کا حوالہ ہیں بلکہ تحکوم قوم کی نفسیاتی حالت کا بھی بندازہ ہوجا تا ہے۔ کو پس پشت کا م کر رہے

ان باتوں <u><u><u></u></u> قطع نظر Hybridity کے مختلف نکات میں Diaspora کا شمار بھی کہ ہندوستان کی تقسیم بھی اسی نوآ بادیا تی عمل کا جاتا ہے۔ اس کا ذکر شروع میں کیا جاچ کا ہے۔ یہاں ہم بیا ضافہ کر سکتے ہیں کہ ہندوستان کی تقسیم بھی اسی نوآ بادیا تی عمل کا حصیتھی۔ اس <u>سے ایک بڑی آبادی ہجرت کو مجبور ہوئی</u>۔ ہندوستان کی مٹی میں کھیل کو دکر بڑے ہوئے لوگ پا کستان میں اپنی ثقافتی موت کے ماتم میں مبتلا رہے۔ مہما جز' کہہ کر پا کستان کی سرز مین نے بھی انھیں اپنا نے سے انکار کر دیا۔ ایں صورت میں ان کا دہنی طور پر شنا خت کے برحان میں مبتلا ہوجانا فطری سی بات ہے۔ اس ڈسکورس کے تناظر میں دیکھیں تو تقسیم ہند نے بہت سے لوگوں کو Migration کے لیے مجبور کیا تھا۔ سے میں اپنا نے سے انگار کر دیا۔ ایس حکومت ہی تھی۔ تقسیم مند نے بہت سے لوگوں کو میں میں جنا ہوجانا فطری سی بات ہے۔ اس ڈسکورس کے تناظر میں دیکھیں تق</u>

یدایک تاریخی صدافت ہے کہ نوآبادیاتی ہندوستان میں ہندوستانیوں کی شناخت کو تبدیل کرنے کی کا میاب کوشش کی گئی۔ نظام تعلیم میں اس طرح کی تبدیلیاں کی گئیں جس سے صرف کلرک ہی پیدا ہو سکیں ۔ ایسے کلرک جن کی نظر میں انگریز ی تہذیب وثقافت کی وہی عزت وتو قیر ہو جو خودانگریز وں کی نظر میں تھی۔ بعض اوقات اس کے بیدتائج بھی سامنے آئے کہ نوآبادیاتی ملک کے باشندے انگریز سے بھی زیادہ انگریز نظر آنے لگے۔ بیخصوص شناخت نوآبادیاتی Hybridity کی عطا کر دہتھی۔ چارلس ٹریویلین کے ان لفظوں میں اس کی ایک تصور نظر آتی ہے؟

> Familiarly acquainted with us by means of our literature, the Indian youth almost cease to regard us as foreigners. They speak of our great men with the same enthuasiasm as we do. Educated in the same way,

interested in the same objects, engaged in tha same pursuits with our selves, they become more English than Hindus, just as tha Roman provincials became more Romans thans Gauls or Italians.(23)

Hybridity is the effect of the drive towards the cultural assimilation of the colonized, but at the same time it subverts the authority and self-presence of the imposed culture. It is not an alternative identity, but an effect that can in turn be deployed as a ruse against the authority from which it is, in part, derived.(24)

واضح طور پر شخص کا یہ بر کران نوآبادیاتی مما لک کے باشندوں میں کثر ت سے نظر آتا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ہندوستان میں ایک ایسے لوگوں کا طبقہ پیدا گیا جو کئی معنوں میں انگریز تھا۔ قابل توجہ بات یہ ہے کہ انگریز وں کی <sup>د</sup> نقل میں ان کے اندر تفاخر کا وہ احساس بھی جنم لے لیتا ہے جو انگریز وں کا خاصہ تھا۔ جیسا کہ پہلے بھی کہا گیا کہ یہ hybord لوگ نہ ہندوستانی ہی بن پائے اور نہ انگریز۔ انگریز بننے کے چکر میں وہ اپنی تہذیب و نقافت سے دور ہوتے گے، اپنے ہی ہندستانیوں سے ُدوج بن کا سلوک کرنے لگے۔ ناصر عباس نیر اس پر دوشنی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں ؟ میں سانیوں سے ُدوج بن کا سلوک کرنے لگے۔ ناصر عباس نیر اس پر دوشنی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں ؟ میں سانیوں سے ُدوج بن کا سلوک کرنے لگے۔ ناصر عباس نیر اس پر دوشنی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں ؟ میں سانیوں سے ُدوج بن کا سلوک کرنے لگے۔ ناصر عباس نیر اس پر دوشنی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں ؟ میں سانیوں سے ُدوج بن کا سلوک کرنے لیے۔ ماہ عرباس نیر اس پر دوشنی ڈالتے ہوئے ککھتے ہیں ؟ میں سائیوں سے ُدوج بن کا سلوک کرنے لگے۔ داخر عباس نیر اس پر دوشنی ڈالتے ہوئے کھتے ہیں ؟ معند سانیوں سے ُدوج بن کا سلوک کرنے لیے۔ داخل میں ماہ میں اس پر میں اس کر دو شاف ہیں ہے ہوں کے سلیے ہیں ؟ معند سیں سالیں انہ میں کا شکار تھے کہ دوہ دوہ ہی ثقافتی شہر ہیں ۔ کھتے ہیں ۔ بیہ معاشر سے میں حاکم نقافت کے ذوق اور فہم و فر است کے علم بر دار ہیں ، عر معاشر سے میں حاکم نقافت کے ذوق اور فہم و فر است کے علم بردار ہیں ، عر دو حاکم نقافت کے نہ تو نمائند سے تھ نہ تر جمان ، بلکہ اس نقافت کی طاقت کے مظاہر ہے کہ خوں نہ کہ کہ دو دور این کا شکا ہے ہے میں کی مطاقت کے مطاف ہے دو ہی مقاف ہی مطاقت کے نہ تو نمائند

طور پرعلیحد ہاور اجنبی بن گئے تھے۔ان کے پاس دوہری ثقافتی شہریت نہیں، دوغلی ثقافتی شخصیت تھی جو شناخت کے بحران کوحل کرنے کی تخلیقی قوت سے محروم تھی۔(25)

> اسلامی اور عیسوی ثقافتوں میں سامی مذہبی عضر مشترک تھا۔ دونوں کے یہاں سائنس وفلسفے کی روایت کا ماخذیا محرک یونان تھا۔ اسی طرح ہندوستان اور یورپ میں نسلی سطح پر آریائی عضر اور لسانی سطح پر ہند آریائی زبان ایک عظیم قدر مشترک تھی۔(26)

نوآبادیاتی قوتیں جوتفریق پیدا کرتی ہیں اس کی بنیاد میں ایک سچائی یہ ہوتی ہے کہ دونوں میں کچھ چیزیں مشترک ہوتی ہیں ،جس کا ذکر یہاں کیا گیا۔لہذا تفریق کے نام پر تفریق کا تجرم پیدا کیا جاتا ہے۔ جس کا ذکر او پر کیا جا چکا ہے۔ مشترک بیانی کی مدد لیتے ہیں۔ وہ بیانیہ جوان تفریق کوا جا گر کرنے کے لیے گھڑا جاتا ہے۔ جس کا ذکر او پر کیا جا چکا ہے۔ مشترک عناصر اور تفریق کا تجرم ایک خلا پیدا کرتا ہے۔ اسے یوں بھی سمجھا جا سکتا ہے کہ ہرکسی کی شناخت کہیں پر جا کر ختم ہوتی نظر آتی ہے جہاں سے ۔ دو ہیا نیہ جوان تفریق کوا جا گر کرنے کے لیے گھڑا جاتا ہے۔ جس کا ذکر او پر کیا جا چکا ہے۔ مشترک عناصر اور تفریق کا تجرم ایک خلا پیدا کرتا ہے۔ اسے یوں بھی سمجھا جا سکتا ہے کہ ہرکسی کی شناخت کہیں پر جا کر ختم ہوتی نظر آتی ہے جہاں سے ۔ دو ہر ضحف کی پیچان شروع ہوتی ہے جس کی وجہ سے وہ 'دو ج' کے روپ میں دیکھا اور جا نا جاتا ہے اور اپنی شناخت کے لیے ایک خطرہ نظر آتا ہے۔ اسے اس' دو ج پن کا احساس' غیر' کر اتا ہے۔ یوں دیکھ جاتا ہے اور اپنی شناخت کے لیے ایک خطرہ نظر آتا ہے۔ اسے اس' دو ج پن کا احساس' غیر' کر اتا ہے۔ یوں دیکھا جاتے تو کہا جا سکتا ہے اس کا' دوجا' وجود نوآباد کا رکا پیدا کیا ہوا ہوتا ہے۔

It is a peculiar sensation, this double-consciousness,

this sense of always looking at one's self through the eyes of others, of measuring one's soul by the tape of a world that looks on in amused contempt and pity.(27)

جب آپ کواپنی تاریخ، تہذیب، ثقافت سب بے مصرف اور فضول نظر آنے لگے تو اپنے آپ سے بد گمان ہو جانا لاز می ہے۔ کیونکہ آپ بھی اس تاریخ و تہذیب کا کسی نہ کسی طور پر حصہ ہوتے ہیں۔ اسی تسلسل میں بات کریں تو نو آبادیا تی تاریخ میں Hybrid شناخت کے حامل لوگوں کے ذریعے وہاں کی Native آبادی پر کیے جانے والے ظلم وستم کے گئ بیانیے نظر آتے ہیں۔ یہ Hybridity حیا تیاتی ہویا ذہنی، دونوں صورتوں میں تفاخر کا احساس ان سے چمٹا ہوتا ہے۔ لاطینی امریکا میں اس کی ایک تصویر دیکھی جاسکتی ہے؛

> Spanish colonies in Latin America, for example, became 'mixed' societies, in which local born whites (or 'creoles') and mestizos, or 'hybrids', dominated the native working population. Hybridity or mestizaje here included a complex internal hierarchy within various mixed peoples.(28)

صرف کلرکوں کا ملک ہوتا تو ادب کے ایک پر خلوص طالب علم کو اس سوال کا جواب بھی نہ ملتا۔ لیکن ہندوستان صرف کلرکوں کا ملک نہیں تھا۔ اس کی آبادی کا نوے فی صدی حصہ اب بھی انگریزوں کے دفتر وں کے باہر کھڑا تھا اور انگریزوں سپر، انگریزوں کی ریلوں اور انجنوں پر، انگریزوں کے شاندار بابوؤں پر مہننے کے لیے اکبرالہ آبادی کی آمد کا انتظار کر رہاتھا۔ حسرت نے اسی ہندوستان کی ترجمانی کی تھی، جب انھوں نے کہا تھا کہ ہوم رول نا مردوں کا نعرہ ہے۔ ہندوستان کو آزادی کامل چا ہیے۔(29)

> Hybridity works in different ways at the same time, according to the cultural, economic, and political demands of specific situations. It involves processes of interaction that create new social spaces to which new meanings are given. These relations enable the articulation of experiences of change in societies splintered by modernity, and they facilitate consequent demands for social transformation.(30)

دراصل نوآبادیات کے خلاف جوڈ سکورس تظلیل دیا گیااس میں pre-colonial کلچر کی طرف لوٹے کا ایک رجحان بھی نظر آتا ہے۔ پچھ لوگوں کے نزدیک انگریز وں سے آزادی کا مطلب اپنے ماضی/ تہذیبی شناخت کی طرف لوٹنا تھا، جسے نوآبادیاتی ڈسکورس نے کافی نقصان پہنچایا تھا۔ نوآبادیات کی نفی میں وہ بھی بھی اسی noposition کے تصور کو بڑھاواد ہے ہوئے نظر آتے ہیں جوانگریز وں نے نوآبادیات کے استحکام کے لیے استعال کیا تھا۔ یہ بھی ایک طرت کی خالص شخص کی تلاش ہے جو مغربی تہذیب کے انثر ات سے پاک ہو۔ اس قسم کی کوشش پس نوآبادیا تی مطالعات میں ضروری قرار دی جاتی ہے۔ حالانکہ پچھنا قدین کا ماننا ہے کہ اسی کو کی خالص اور مشخکم noor موجود ہی نہیں ہوتی ، جس ک طرف لوٹا جا سکے۔ الحال ثقافتی شناخت کے تصور کو مختلف طور پر دیکھتا ہے۔ موجود ہی نہیں ہوتی ، جس ک دوسر پس نوآبادیاتی نقاد انکار نہیں کرتے لیکن وہ 'شناخت' کو proson کے ساتھ موجود ہی نہیں ہوتی ، جس ک

مشرق سے ہو بے زار ند مغرب سے حذر کر فطرت کا اشارہ ہے کہ ہر شب کو سحر کر دراصل Hall 'ہا سمریڈ ٹی' اور Diffrence' دونوں میں سے سی ایک کے انتخاب کورد کرتا ہے اور ایک ایسے تصور کا بیا نیہ تشکیل دیتا ہے جس میں 'مختلف' ہونے کا احساس خالص'' دوج پن' سے منسلک نہ ہو۔ جو اہر لعل نہرونے بھی اسی طرح کی ایک بات کہی تھی کہ ؛

I have become a queer mixture of the East and West,

out of place everywhere, at nowhere.(31)

اب سوال بية ائم ہوتا ہے كەكمياو Hybrid كلچركى بات كرر ہے ہيں ياان كا مقصد كچھاور ہے؟ حالانكه نين نے كہا ہے كہ نوآبادياتى /محكوم اقوام كے دورخ ہوتے ہيں ۔وہ اپنے ہم وطنوں كے ساتھ مختلف طور پر پیش آتا ہے اور اپنے 'حاكم 'كے ساتھ اس كا روبيا لگ ہوتا ہے ۔ يعنى ہم كہہ سكتے ہيں كہ اس روبيہ كے درميانى فرق كى وجہ نوآبادياتى دُسكورس ہوتا ہے۔ ايك ہى انسان كے دولوگوں سے الگ الگ طرح سے پیش آنے كى وجہ تحكومى كے اس بيانية ميں بھى تلاش كى جاسكتى ہے جو نوآباديات كا خاصہ ہوتا ہے ۔ يہاں ہميں اسى بيانية سے مرد كار ہے كہ

Fanon uses "white" as a generic term for European civilization and its representatives.(32)

The black man has two dimensions. One with his

fellows, the other with the white man. A Negro behaves differently with a white man and with another Negro. That this self-division is a direct result of colonialist subjugation is beyond question.(33)

ابھی پیچھلے سطور میں ہی کہا گیا کہ نوآبادیاتی اقوام کا pre-colonial کچر نے تصور کی طرف لوٹنا آسان نہیں کہ تہذیبی تشخص کی کوئی خالص پامخصوص شناخت موجود نہیں ہوتی۔ جس کی طرف لوٹا جا سے لیکن اپنے تہذیبی ، مقامی عناصر کے ساتھا یسے بیائیے تشکیل دیے جاسکتے ہیں۔ جو Hall کے مطابق 'دوج پن' کے رویے سے الگ ، ایک طرح کے اختلاط پر مینی ہو۔حالا نکہ نوآبادیاتی ہندوستان میں اس کا تصور ذرا مشکل نظر آتا ہے۔ انتظار حسین کے افسانوں میں ماضی کا oroot کا یسفر پس نوآبادیاتی ہندوستان میں اس کا تصور ذرا مشکل نظر آتا ہے۔ انتظار حسین کے افسانوں میں ماضی کا وہ رنگ نظر آتا ہیں جونوآبادیاتی ڈسکورس میں نوآبادیات کی نفی پر قائم کہا جا سکتا ہے۔ ان نے یہاں افسانو کی بیان ماضی کا وہ رنگ نظر آتا ہیں جونوآبادیاتی ڈسکورس میں نوآبادیات کی نفی پر قائم کہا جا سکتا ہے۔ ان کے یہاں افسانو کی بیان ماضی کا وہ رنگ نظر آتا ہیں جونوآبادیاتی ڈسکورس میں نوآبادیات کی نفی پر قائم کہا جا سکتا ہے۔ ان کے یہاں افسانو کی بیانہ یہ ماضی کا کور ریکی نظر آتا ہیں جونوآبادیاتی ڈسکورس میں نوآبادیات کی نفی پر قائم کہا جا سکتا ہے۔ ان کے یہاں افسانو کی بیانہ یہیں ماضی کا کاسی بخری ہوں تا ہیں جونوآبادیاتی ڈسکورس میں نوآبادیات کی نوٹر آتا ہے۔ در اصل ان محقل خشم کے اوتا روں کا تعلق شخص کے اسی بخرین تو آبادیاتی ڈولوا ما پنی محصوص شناخت سے بھی الگ نہیں ہو پاتی جیسا کہ نین کے تشکھیں ان سے سالا ہیں ہو پاتی جی محصوص شناخت سے بھی میں میں بتلا رہتے ہیں۔ جس کا اثر ان کی شخصی سالا کی توں میں نمایاں طور پرد یکھا جا سکتا ہے۔ وہ ایک طرح کے ناقض میں مبتلا رہتے ہیں۔ جس کا اثر ان کی شخصی سے کر پی

یوں محکوم/نوآبادیاتی اقوام کے اس طرح کے محمل میں بھی ہم 'دوجذ بیت' کے رجحان کود کیھ سکتے ہیں۔ یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ Hybrid شناخت والے لوگ ایک طرح کی ذہنی تشکش میں مبتلا ہوتے ہیں۔ ادب میں بھی یہ مختلف صورت میں موجود نظر آتا ہے۔نوآبادیاتی ڈسکورس سے کچھذ ہن ہی نیچ کرنگل پاتے ہیں اور جونہیں نیچ پاتے ان کے اندرا یک تشکش ہمیشہ چلتی رہتی ہے۔ ان کی 'تھنی 'اور' کرنی ' میں فرق بھی نظر آنے لگتا ہے۔ حالی ، سرسید ، آزاد کے یہاں اس کی مثالیں تلاش کی جاسکتی ہیں۔ آزاد کی ذہنی حالت کو بھی اس پس منظر میں رکھ کر دیکھنے کے ضرورت ہے۔ حالی مثالیں اس کی مثالیں سکتا۔ اس خمن میں ناصر عباس نیر اکبر کاذ کر کرتی ہیں کہا جا سکتا ہے۔ مالی ، سرسید ، آزاد کے یہاں اس کی مثالیں

> نوآبادیاتی عہد میں کم وبیش تمام لکھنے والوں کے یہاں یورپ وجدیدیت کے ضمن میں دو جذبی ربحان ہوتا ہے ؛ وہ بہ یک وقت تنفر وتحسین کے متضاد جذبات رکھتے ہیں۔لہذاایک مقام پروہ یورپ کے جس پہلوکومر دود کھہراتے

ہیں، دوسری جگہ پراسے اپنی یا زمانے کی ضرورت قرار دے کر ستائش بھرے انداز میں قبول بھی کرتے ہیں ۔ مثلاً اکبرانگریز سرکار کی نوکری کی ملامت بھی کرتے ہیں،اورخوداس میں ترقی کے لیےکو شاں بھی رہے۔(34)

یہاں گمان گزرتا ہے کہ اس وقت لکھنے والے نوآبادیاتی ڈسکورس اور اس کے متعلقات سے بخوبی واقف تھے۔ اس لیے اس وقت کی شاعری میں مغربی فکر کوخوب کھری کھوٹی سنایا گیا۔ اس کا بیہ مطلب نہیں کہ اس وقت کے ادیب انگریزی تعلیم کے خلاف تھے۔ ہاں وہ اس فکر کے خلاف تھے جو تہذیبی بُعد پیدا کر کے لوگوں کوغلام بناتی ہے۔ المیہ بیب کھی ہے کہ کھوم اس فکر کے غلام بن بھی جاتے ہیں۔

ہم جانتے ہیں کہ نوآبا دیاتی بیانیہ میں حاکم ومحکوم کے درمیانی افتر اق کونمایاں کیا جاتا ہے اور اس کے لیے مختلف علوم کا سہارا بھی لیا جاتا ہے۔اس ضمن میں علم Anthropology کا خاص استعال کیا جاتا ہے۔نوآبا دکاراور محکوم کے درمیانی فرق کی توضیح اسی کے ذریعے پیش کی جاتی ہے۔ پھراسے تنقید کا نشانہ بھی بنایا جاتا ہے۔

ہر کیف اس نہج پر Hybridity کے ڈسکورس میں تہذیبی ، ثقافتی نشان کوخاص طور پر بریکٹ کیا جاتا ہے۔اس کی دجہ بھی وہی ہے کہ نوآبادیاتی بیانیہ میں اپنی تہذیبی شناخت کے ساتھ تفاخر کا احساس جڑا ہوتا ہے۔ یہی احساس دوسری ثقافت کو 'The Other' بنا کردیکھتا ہے۔

ان تمام باتوں کی روشی میں ہم دیکھیں تو انگریزوں کی حکومت نے ہندوستان میں ایک نیا طبقہ پیدا کیا تھا، جو کئی معنوں میں انگریز ی کلچر کے پروردہ تھے۔ یخصوص کلچر صرف ان کی زندگی کا حصہ نہیں تھا بلکہ ان کا Status Symbol بھی بن چکا تھا۔ زندگی کا کوئی شعبہ ان اثر ات سے خالی نہ تھا۔ اردوا فسانوں میں قر ۃ العین حیدر کے افسانو کی بیا نیہ ای تجر ڈ کلچر کی ترجمانی کرتے ہیں۔ نہ صرف زبان و بیان بلکہ کردار، کہانی کی سطح پڑھی ان کے افسانو کی بیا نیہ ای تا ط کے نمونے کہے جا سکتے ہیں۔ قابل غور بات سے کہ اس ہا تبریڈ ٹی یا ہا تبر ڈ ثقافتی نشانات کے خلاف احتجاج کی کوئی واضح تصویران کے افسانوں میں نظر نہیں آتی۔ یوں کہہ سکتے ہیں کہ حیدر خود اسی ہا تبر ڈ ٹھا فتی نشانات کے خلاف احتجاج کی کوئی واضح بیا نے بھی ان کی مخصوص دنیا سے معاملہ کرتے نظر آتے ہیں۔ ان کے افسانوں کی سطح پر کی پروردہ تھیں اور ان کے افسانو ک موضوع بناتے ہیں جو ہندوستان میں انگریزوں کی آمد کے اثر ان کے افسانوں بی تر ای کا ولی ہے تھیں اور ان کے افسانوں مقان ہے تھی ان کی مخصوص دنیا سے معاملہ کرتے نظر آتے ہیں۔ ان کے افسانوں بیا ہے اس مخصوص کا اس اور ان کے افسانوں

ان کے افسانوں میں اینگلوانڈین کردار بھی کثرت سے نظر آتے ہیں۔ اس کے علاوہ مختلف ریاست کے راجہ، رانی کے کردار بھی کردار بھی کثرت سے نظر آتے ہیں۔ اس کے علاوہ مختلف ریاست کے راجہ، رانی کے کردار بھی ان کے افسانوں میں نظر آتے ہیں۔ جن کی تہذیب وثقافت میں Colonial Hybridity کے رنگ آسانی

ے دیکھے جاسکتے ہیں۔ دراصل قر ۃ العین حیدر کے افسانوں میں کرداروں کی زبان کا ہائبرڈ ہونا فطری سی بات ہے ۔ کیوں کہ زبان کردار کی ترجمان ہوتی ہے،اوران کے افسانوں کے بیشتر کردارا کی مخصوص کی پروردہ ہوتے ہیں اس لیے ایسا ہونا فطری بھی ہے۔ ان کے افسانوں میں راوی کی زبان میں بھی لسانیاتی ہائبریڈ ٹی کے رنگ دیکھے جا سکتے ہیں ۔ بعض مثالیں ملاحظہ کریں؛

افسانہ سکر یٹری میں رانی صلحبہ رام کوٹ کی کہانی بیان کی گئی ہے۔افسانے کا عنوان ہی ہا تجریڈ ٹی کا بیا نیہ کہا جا سکتا ہے۔رام کوٹ کی رانی صلحبہ، دمینتی دیوی آف رام کوٹ راج، بہذات خوداس طبقہ کی نمائندگی کرتی ہیں جو عرف عام میں اشرافیہ کہلا تا ہے۔باب کی ابتدا میں ذکر کیا جا چکا ہے ہندوستان کے بہت سے طبقے خصوصاً غریب عوام کسی بھی طرح کے نوآبادیاتی ثقافتی اثرات سے خالی تھے کہ انگریز کی حکومت میں ان کے اور انگریز وں کے درمیانی فاصلے میں ہیں ہیں ہو ہندوستانی چہرہ ہی حاکل رہا۔ مختلف ریاست کے راجا مہا راجہ کا کر داراس حوالے سے بھی دیکھا جا سکتا ہے۔دوسرے یہ کہ ان لوگوں نے مغربی اثرات کو بہت تیزی سے قبول کیا۔رانی صلحبہ کا کر داراس کی ایک مثال ہے۔داوں کی تک راحی کی تک ہے تو یہ یوں پیش کی ہے؛

> تراشیدہ بالوں والی ایک بے حداسارٹ خاتون بغیر آستین کے بلاؤز اور سفید جارجٹ کی ساری میں ملبوس ، درواز ہے سے لگی میری'' نغمہ سرائی'' سن رہی

236

یہ سب لڑ کیاں جن کی ماتر بھا شائیں اردو، ہندی، تجراتی اور مراقطی تھیں، صرف انگریزی بول رہی تھیں ،اور انھوں نے چست پتلونیں یعنی '' اسٹر پچ پینٹس' پہن رکھی تھیں۔ پیروجا کوایک کمحہ کے لیے محسوں ہوا کہ وہ ابھی بھی ہندوستان واپس نہیں آئی ہے۔اس کا اپنا فرقہ بے حد مغرب پرست تھا، مگر برسوں یورپ میں رہ کراسے معلوم ہو چکا تھا کہ اجنٹا کی زندہ تضویروں کی

پیروجا کا یورپ میں اپنی ہندوستانی وضع قطع پر نازاں ہونے کا سبب بھی کہیں نہ کہیں مغربی نقطہ نظر سے ہی جڑا نظر آتا ہے ۔گویا وہ اسی احساس میں مبتلا ہے کہ یور پیوں کی نظر میں اس کی اینج کیسی ہے۔ وہ خود کوان کی نظر سے دیکھر ہی ہے اوران کی نظر کے مطابق وضع قطع اختیار کرنے پر نازاں بھی ہے۔جیسا کہ منقولہ اقتباس میں دیکھا جا سکتا ہے۔ ہم کہ سکتے ہیں کہ وہ اپنی 'ہندوستا نیت' میں بھی دہنی طور پر اتنی ہی 'ہا ہر ڈ' نظر آتی ہے جتنا کوئی مغربی وضع قطع اختیار کرنے والا ہو سکتا ہے۔

سوال بیہ ہے کہ اگراہل یورپ کو مغرب زدہ ہندوستانی عورتوں میں 'اجتما کی زندہ تصویرین دیکھنی پیند ہیں تو کیا ہندوستان کی ساری عورتوں کو و لیی ہی نظر آنا چا ہیے؟ اس ٹچا ہت میں ایس کون سی خوا ہش پوشید ہ ہے ، جس کا اظہار وہ تہذیب و ثقافت کی تصویر کے پیچھے چھپ کر کرنا چاہ رہے ہیں؟ ہندوستا نیوں کو سی یقین دلانے کے بعد کہ وہ غیر مہذب ہیں اوران کی تہذیبی روایات قد یم اور فرسودہ ہیں ، کیا وہ انھیں اسی تصور میں ہمیشہ کے لیے قد کرنا چا ہتے تھے؟ دوسری بات سی کا پن تہذیبی قدر میں ہندوستا نیوں میں دیکھ کر اہل یورپ کو مایوسی کیوں ہوتی ہے؟ کیا انہیں بی ڈر ہے کہ بن کا تو م<sup>ا</sup> کہیں ہماری جگہ ذہ لے لے ان تما مسوالوں کے جواب پس نوا آبادیا تی مطالعات میں تلاش کیے جا سکتے ہیں۔ اتنا تو طے ہے کہ دفتل کا بیا نید دو جذبی ربحان پیدا کر تا ہے ہوں کو مایوسی کیوں ہوتی ہے؟ کیا انہیں ہی ڈر ہے کہ یہ خواہل قوم کہیں کہ دفتل کا بیا نید دو جذبی ربحان پیدا کرتا ہے ۔ راوی کے اس بیان میں جہاں انہوں نے جمبی کی نقلی امریکن لڑ کیوں کا

افسانہ خلاوطن ذبنی جلاوطنی کی داستان کہی جاسکتی ہے۔ کنول کماری، آفتاب رائے، کشوری اوران کے جیسے نہ جانے کتنے ہی لوگ جلاوطنی کی زندگی جینے پر مجبور ہوئے۔افسانے میں ہند وستان کا مخصوص کلچر (جو کبھی اس کی پیچان ہوا کرتا تھا) اور ہا تبرڈ کلچر دونوں کی تصویر دیکھی جاسکتی ہے۔حالات کیسے تبدیل ہوئے اور تفسیم کے بعد ذبنی جلاوطنی کا جوسفر شروع ہوا، اس نے کٹی لوگوں کو ملک چھوڑنے پر مجبور کیا۔تفسیم ہند کے بعد جو مسلمان ہند وستان میں ہی رہے، وہ پر خواص لوگوں کی نظر کا کا نٹا بن گئے ۔کشوری جو تفسیم کے بعد ہند وستان میں کوئی ملاز مت تلاش کرنے میں نا کام رہتی ہے بلا خرا پنا ملک، اپناوطن چھوڑنے پر مجبور ہوجاتی ہے۔المیہ سی جھی ہے کہ اس کی ہی پڑ دی ہی ون ملک میں اے ایک پڑ ای سانی کی خصوص کی بھور پر خوال کی اولوں کی

قرة العين حيدر كے افسانوں كى پس نوآبادياتى قرأت ميں ان تمام نشانات كو بريك كيا جاسكتا ہے جو كولونيل ہا ئبريد ٹن كى مثال كہ جا سكتے ہيں۔ حيدر كے افسانوں كى مخصوص فضا در اصل ان 2 كل س كى تر جمان ہے۔ ان كے اكثر و بيشتر افسانے اس سے معاملہ كرتے نظر آتے ہيں۔ يوں ہم كہ و سكتے ہيں كہ ان كے افسانے ہا ئبريد ٹى كے تصور كى مثال ہيں۔ ہوى بھا بھانے ہا ئبريد ٹى كا جو تصور پيش كيا ہے، قرة العين كے افسانے كم و بيش اسى تصور كى مثال ہيں۔ دوس لفظوں ميں حيدر كے افسانوں كى تحقق اختلاط كے تعلق سے خاموش نظر آتے ہيں۔ يوں محسوس ہوتا ہے جيسے اخصي اس كا احساس ہى نہيں كہ ان كے افسانے كار خاص خاص خاص ہے ہوتا ہے ہوتا ہے ہوتا ہے ہيں۔ مولى ال مال ہے ہيں حيدر كے افسانے اس ثقافتى اختلاط كے تعلق سے خاموش نظر آتے ہيں۔ يوں محسوس ہوتا ہے جيسے اخص اس كا احساس ہى نہيں كہ ان كے افسانوں كى دنيا ہندوستان كے اس طبقے كى تر جمان ہے جو كل معنوں ميں نہا ئبر ڈ

بند ہے اور انگریزی لباس زیب تن کیے ہوئے صاحب (جن کے سرایک قلی کا خون ہے) رہا کردیے گئے ہیں۔ منٹو کے افسانوں میں نوآبادیات کے خلاف احتجاج کی ایک واضح تصویر موجود نظر آتی ہے شایدا تی لیے ہا تبر ڈخصوصیات کے حامل 'مسافر' (جس کے بوٹ کی مار سے قلی زخمی ہوتا ہے اور بلآخر دم توڑ دیتا ہے) کے خلاف قلی کا ردعمل/احتجاج 'خونی تھوک' کی صورت میں مسافر کے منھ پر بکھر انظر آتا ہے۔

مسافر کے نزدیک اس کی جان کی قیمت محض 10 روپ ہیں۔ شایدنوآباد کار حاکموں کے نزدیک ہندوستانیوں اور خوداس 'مسافر' کی جان کی قیمت بھی اتنی ہی ہویا اس سے بھی کم ، جواپنی انگریز ی کو'انگریزیت' تسلیم کیے بیٹھا ہے۔ اس کے پچھ نمونے نوآبادیاتی ہندوستان میں دیکھے جا سکتے ہیں۔افسانہ 'خونی تھوک' میں قلی کا ردعمل/ احتجاج پس نوآبادیات کا اظہار بیدکہا جا سکتا ہے؟

''میرے پاس سیجھی سیسیچھ ہے سیبی پوسی'' بیہ کہتے ہوئے اس نے (قلی نے ) مسافر کے منہ پرتھوک دیا سیب مسافر کا منہ خونی تھوک سے رنگا ہوا تھا۔ قلی کا سے خونی تھوک سے نوآبا دیاتی ڈسکورس پر منٹو کے طنز کوآ شکار کرتا ہے۔ را شدرالخیری کا افسانہ خدا فرا موش' میں سلیمان کے کر داری عناصر میں ثقافتی Hybridity کے عناصر دیکھے جا سکتے ہیں، حالائکہ ان کے افسانہ نے دونصائح کے قصیر معلوم ہوتے ہیں، جس میں کہانی کم اورا خلاقیات، مذہب کا درس زیادہ ہے' دولھا کا باپ مرز اسلیمان 'جس کو ولایت کے قیام نے مسٹر سولومن بنا دیا تھا۔

سلیمان کچھالیہا پکامسلمان تو لڑ کپن میں بھی نہ تھا۔ گر ہاں بھولے بسر نے کبھی کبھار سر جھکا لیتا تھا۔ بی اے کی بحکیل میں فلسف نہ مغرب نے اتنا بھی نہ رکھا۔ بیرسٹری نے احترام مذہب ایسا فنا کر دیا کہ دالان میں خطب نہ نکاح ہور ہا تھا اور انگان کی میں رنڈی ناچ رہی تھی ..... دبلی ایسے غدار شہر میں جہاں اسلامی روایات اس طرح فنا ہور ہی ہیں کہ امراء میت کے ساتھ تو خیر اس لئے ہو جاتے ہیں کہ پسما ندگان سے تعلق رکھتے ہیں مگر کندھا دینا کسر شان ہے۔ایک

اییا جنازہ چلا آرہا ہے جس کے ساتھ صرف تین آدمی ہیں۔(43) سلیمان کے نام میں واقع ہونے والی تبدیلی کے ساتھ ساتھ اس کے عادات واطوار کی تبدیلی کوافسانو ی بیانیہ میں نمایاں انداز میں بیان کیا گیا ہے۔اس کی شخصیت کا دہراؤنام کی تبدیلی میں بھی دیکھا جا سکتا ہے،اوراس کے اس عمل میں بھی

جس کے تحت اس نے جناز ے کو کند هادینے کے بجائے ڈانٹ ڈپٹ کر بھگا دیا۔افسانے کی پس نوآبادیاتی قر اُت کی جائے تو سلیمان کے اندر Hybridity کے عناصر دیکھے جا سکتے ہیں۔ بیانی تحریر میں سلیمان کو باربار' مسٹر سلومن' ہی کہا گیا ہے۔سلیمان کے مسٹر سلومن بننے کا process نوآبادیاتی اثرات کی دین ہے،اور ثقافتی Hybridity کی مثال کہی جاسکتی ہے۔افسانے کا پس نوآبادیاتی مطالعہ ان تمام کوڈ زکو بریکٹ کرتا ہے؛ ' کجا بیر سٹر سلومن کچا پیٹیم لا وارث جن' ،' کا لرٹائی بوٹ پولیش'

را جندر سنگھ بیدی کا افسانہ خط سنقیم اور قوسین نہ صرف ہا ئبر ڈکلچر کی نشاند ہی کرتا ہے بلکہ سعادت کے کردار میں اس کے واضح نقوش دیکھے جاسکتے ہیں۔ گو بینقوش وقت اور حالات کی دین ہیں اور سعادت کے نزدیک اب اس انگریز کی کلچر کو اپنانے کے علاوہ کوئی اور چارہ نہ تھا۔ مقابلے کے امتحان میں 6 بار فیل ہونے کے بعد اس نے طے کیا کہ اب کمیشن کے ممبروں پر رعب ڈالنے کے لیے سوٹ سلوایا جائے۔ اس نے سوٹ سلوانے کی جوجگہ منتخب کی وہ ٹیگر ماسٹر باسط کی تھی۔ 'باسط لندن ڈپلو میڈ کٹر'

خوبصورتی کے ساتھا یک الزام ہٹا ناچا ہتا تھا۔ (46)

اس احساس کے پس پشت کیا ہے؟ کیا نوآبادکار کی وہی حکمت عملیٰ نہیں جس کے تحت انھوں نے نوآبادیا تی اقوام کو یہ باور کرایا تھا کہ مغربی/انگریز ی تہذیب وتدن بدلتے وقت کی شد بد ضرورت ہے اور اس کو حاصل کیے بغیر کوئی قوم مہذب نہیں ہو سکتی ۔ کیا یہ اقتباس اس احساس کی ترجمانی نہیں؟ کہ صرف سوٹ پہن لینا ہی کسی امتحان میں پاس ہونے ک حفانت ہے؟ کیا ظاہری نقل سے کوئی بھی قوم مہذب بن پائی ہے؟ اور نقل کے احساس میں ہی اینی ہرخامی کو دفن کر دینا کیا ہماری ذہنی غلامی کی علامت نہیں ۔ نوآباد کار تحکوم آبادی سے یہی تو چاہتے ہیں ۔ ہا تبر ڈاشخاص بنیادی طور پر اسی احساس کے تحت جنم لیتے ہیں ۔ یعنی انگریز وں کی نقل میں ان نے کپڑ ہے پہن لوتا کہ ان کی تر این اس میں ہی این ہو کی طور تب زندگی میں پچھ حاصل نہ کر پا نمیں تو بی آب کو تک پر نوتا کہ ان کے احساس میں ہوں ای کی مرحامی کو دفن کر دینا کی تب زندگی میں پچھ حاصل نہ کر پا نمیں تو بی آپ کا قصور نہیں کیونکہ بظاہر تو آب ایک نام نہاد مہذب نو م کی نقل کر رہ ہیں ۔ ایسی حالت میں ذہن کا غلام ہوجانا تو ہو کا تو ہی کہ میں ان کے کپڑ ہے پہن لوتا کہ ان کے جسے نظر آسکو ہیں، اس کے بعد اگر میں ۔ ایسی حالت میں ذہن کا غلام ہوجانا تو ہی آپ کا قصور نہیں ۔ خوا ہو آباد کی جن م کی نقل کر رہ جا

سعادت بھی اپنے اندر سے اس احساس کونہیں نکال پار ہا جو سوٹ کی موجودگی کے احساس میں اس پر غالب آ رہے ہیں۔وہ اس احساس میں بی مسرور ہے۔وہ احساس جب وہ حاکم کی طرح نظر آئے گا،ان پررعب ڈال سکے گااوران کی نوکری پالے گا،جس میں اب تک وہ کا میابی حاصل نہ کر سکا ہے۔قابل توجہ ہے کہ سوٹ پہنے اور اس کے بعد کے احساس کا ذکر افسانو کی بیانیہ میں نہیں ہے کیونکہ سوٹ پہنے کی نوبت ہی نہیں آتی۔ بلکہ سوٹ سلوانے اور باسط کے یہاں سے سلوانے میں بی سعادت کے احساسات وخیالات ایسے ہیں،جس میں ہا تبریڈ پٹی کے نکات دیکھے جاسکتے ہیں۔سعادت تھی دوجذ کی رجمان میں گرفتار نظر آتا ہے۔ اس کے اندر چل رہے خیالات کا ایک بیانیہ ملاحظہ کریں ؟

> شاید باسط ۔۔۔ لندن ڈیلومیڈ ۔۔۔۔ ہونے کی وجہ سے کاریگروں کو وقت پر بلاتا اور وقت پر چھٹی دیتا ہے ۔لیکن لندن سے ڈیلوما اس نے کپڑا کا ٹنے کا حاصل کیا ہے۔ وقت کا ڈیلوما تو اپنا ہی ہے اور اسے کاریگروں کی نسبت اپنے گا ہوں کوزیا دہ خوش رکھنا چا ہیے۔(47)

افسانوی بیانیہ میں نوآبادیاتی ہندوستان کی صورت حال کا ذکر بھی موجود ہے۔نوآبادیاتی ہندوستان میں نوجوان انگریزوں کی ملازمت میں اپنا سنہرامستقبل دیکھر ہے تھے جس میں مالی آسودگی بھی تھی اور حاکم کی نظر میں نام نہادعزت بھی۔ پچھ اس سے الگ بھی تھے جواس چہک دمک سے متاثر نہ ہوئے تھے لیکن بیشتر اس کا بری طرح شکار ہوئے تھے۔افسانوی بیانیہ میں سعادت کے خیالات اسی کی تر جمانی کرتے نظراتے ہیں؛ اب وہ باسط کی دکان سے باہراس منی سیاہ سڑک پر دیکھنے لگا، جو سید تھی کمیشن

کے دفتر تک چلی گئی تھی، جیسے کسی نے پیانہ رکھ کراس دکان اور دفتر کے در میان پون ایک میل لمبا سید ها خط لگا دیا ہو۔ سعادت نے غنو دگی کی تی حالت میں پہلے اپنے سوٹ اور پھر اس سید تھی سڑک کی طرف دیکھا، گویا وہ اتنے ایچھ کپڑ ہے پہن کر اس سید تھی سڑک پر چلتا ہوا گیارہ بج کمیشن کے دفتر میں پنچ چائے گا، اور ہر مہینے چیکے سے اڑھائی سورو پئے جیب میں ڈال لیا کرے گا۔(48)

سعادت اپنے اور کمیشن کے درمیان کا نفاصلۂ اس سوٹ کے ذریعے طے کرنا چاہتا ہے۔ یوں کہہ لیں کہ ُباسط لندن ڈیلومیڈ کٹڑ کے یہاں سے سلوایا گیا بیسوٹ انگریز ی/مغربی تہذیب کی علامت ہے۔ جسے زیب تن کر کے سعادت وہ سب حاصل کرنا چاہتا ہے جواب تک حاصل نہیں کر پایا ہے۔ یہی وہ احساس ہے جوانگریز وں نے ہندوستا نیوں کے ذہن میں پیدا کیا تھا، اور اخیس اس بات کا یقین دلایا تھا کہ وہ جس ُ حالت ُ میں مبتلا ہیں اس سے نیات کا واحد راستہ انگریز ک

جسا کہ پہلے ذکر کیا جاچکا ہے انگریزی کوانھوں نے صرف ایک زبان نہیں بلکہ اپنی تہذیب وثقافت کے مثالی نمونے کے طور پر پیش کیا تھا۔ اس افسانے میں سعادت کا سلوایا سوٹ اور اس کی ذہنی حالت نوآبادیاتی کلچرل کنفلکٹ کی ترجمانی کرتے ہیں۔ جس میں ہا ئبرید ٹی کے عناصر موجود نظر آتے ہیں۔

بيدى كاافساند صرف ايك سكريٹ كاپس نوآبادياتى مطالعه ايك كرداركى نفسياتى حالت ميں پوشيده ايسے نكات كو پيش كرتا ہے جس كى گہرائى ميں كلچرل كى نىكى مثاليس موجود ميں ۔مشرق ومغرب كى بائىزى (Binary) كو برقر ارركھنا نوآبادكاركا اہم كام ہوتا ہے ۔ اى بائىزى ميں ان كى حكومت كى پائيدارى كا راز پوشيده ہوتا ہے۔ جس كا تفصيلى بيان باب اول ميں كيا جاچكا ہے داس افسانے ميں بدلتى ہوئى قدروں كے كئى روپ د كيھنے کو ملتے ہيں ۔ دو جزيش نعينى باپ اور بيٹ ڪ ذريعے سے بدلتى قدروں كے اثر ات نماياں طور پرنظر آتے ہيں ۔ باپ يعنى سنت رام ميں جو گچرل كى نولار كى نظر آتا ہے وہ ميٹ تك پينچتے پر تي قدروں كے اثر ات نماياں طور پرنظر آتے ہيں ۔ باپ يعنى سنت رام ميں جو گچرل كى نولار آتا ہے وہ ميٹ تك پينچتے پر تي قدروں كے اثر ات نماياں طور پر نظر آتے ہيں ۔ باپ يعنى سنت رام ميں جو گچرل كى نولار آتا ہے وہ ميٹ تك پينچتے پر يہ تورى طرح ہا تبريڈ بنى ميں بدل جاتا ہے ۔ اپنى قدروں كى پر دور كى پر درام ميں جو گچرل كى نولار آتا تا ميں كہيں كم گئى ہے۔ قابل توجہ ہے كہ سنت رام نے خود جد يد طرز پر بچوں كى پر درش كى ہے اور اب جبكہ وہ مغرب تر ميں اين ميں كہ يں گئى ہے۔ قابل توجہ ہے كہ سنت رام نے خود جد يد طرز پر بچوں كى پر درش كى ہے اور اب جبكہ وہ مغربي تر بي ميں رہتى لي گئى ہے۔ وہ اين سنت رام نے خود جد يد طرز پر بچوں كى پر درش كى ہے اور اب جبكہ وہ مغربي تہذ يب ميں رہتى لي گئى ہے۔ وہ ان سان قدروں كام تم تى ہے جو دفنا تى جا چكى ہيں ۔ ماں باپ كى عزت ، اخلا قيات کے نقاضے كى تلاش جب وہ اپنے ميٹي ميں كرتا ہے تو اسے مايوى ہوتى ہے ، گھر وہ اپنا زمانہ ياد كرتا ہے جہاں يہ قدر يں

سنت رام کے کردار کی کچھ خاص با توں نے ذکر سے ہی اس کی ذہنی کیفیت کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ جن عا دات واطوار کو اپنا کر اس نے زمانے اور اپنے 'جدید' بچوں کے ساتھ چلنے کی کوشش کی تھی ، وہی اقد ارا سے اپنی تہذیبی قد روں سے محروم کر دیتی ہیں۔ جن کی تصویر وہ اپنے ماضی کی یا دوں میں دیکھتا رہتا ہے۔ دوسر لفظوں میں کہہ سکتے ہیں کہ اس جدیدیت ، جس کا تعلق مغربیت سے خاصا گہرا ہے ، نے مشرقی تہذیب و تدن کی پہچان کو ہی نگل لیا تھا۔ سنت رام کی زندگی اس کی ایک مثال کہی جاسکتی ہے۔ سنت رام ایک بڑی ایڈ ورٹائیزنگ ایجنسی کا مالک ہے۔ اس کے گھر کی تھپنچی گئی تصویر ، تما میش و آرام ہا ئبرڈ کلچر کے ترجمان کہے جا سکتے ہیں۔ اس نے اپنے بچوں کی پر ورش ان کا دوست بن کر کی تھی ، جس کا ذکر بیا نہ پڑ کر میں پڑھ یوں

ېں؛

اپنی کوشش اور دہنی دنیا میں سنت رام خود کوجد ید خیال کرتا ہے، اور دوسری طرف بچوں کی نظر سے خود کوقند یم زمانے کا پاتا ہے۔ قتد یم وجد ید کی اس کشکش میں الجھ کر سنت رام کی شخصیت ہا تبر ڈ ہوجاتی ہے۔ ایک طرف وہ جدید بن کر بچوں کی پرورش کرتا ہے دوسری طرف ان سے قند یم قدروں کی توقع رکھتا ہے، اس دہنی کشکش کا بیانیہ افسانے میں کئی جگہ نظر آتا ہے؛

یہ کیا مطلب کہ نفع کے وقت تو سب شریک ہوجا ئیں اور نقصان کے وقت نہ

سنت رام کا بیٹا پال کن قدر دوں کو ماننے والا ہے بیا قتباس سے ظاہر ہے، اس کے ہائبرڈ ہونے میں کوئی شک بھی نہیں ۔ مادیت پرست مغربی دنیا کی ایک خاص شناخت بیٹھی ہے۔ اب دوسری مثال دیکھیے ؛ میں تو مرہی نہیں سکتا، جب تک اپنی اولا د کے لیے کچھ چھوڑ کر نہ جاؤں ۔ ایسا ہوا تو ان کی ماں دھو بن تو مجھے وہاں، خدا کے گھر تک نہ چھوڑ ے گی اور میری روح کا تولیہ تک نچوڑ ڈالے گی ۔ لیکن میرے ماں باپ نے میرے لیے کیا چھوڑا تھا؟ اس پہ بھی ان کی عزت میرے دل میں بھی کم نہ ہوئی ۔ کیا پیسے اور جائداد چھوڑ نے ہی ہے کوئی باپ کہلانے کا مستحق ہوتا ہے؟ (51)

اس اقتباس میں سنت رام موجودہ صورت حال کو دیکھ کر ماضی کی قدروں کو یا دکر رہا ہے۔ یعنی وہ اب بھی اپنی شناخت کو بھولانہیں ہیں وہیں دوسری طرف جدید دور کے ساتھ قدم ملا کر چلنے کی خواہش بھی اس کے اندراسی شدت کے ساتھ موجود ہے۔ جس کی مثال اس کی موجودہ زندگی ہے۔ سنت رام کے اندرا پنے ماضی کی یا دوں کے روپ میں جن قدروں کے زندہ ہونے کا احساس باقی ہے، وہ اس کے بچوں میں ندارد ہے۔ اس کی کیا وجہ ہو سکتی ہے؟ مغربی تہذیب میں شاید ان قدروں کا گز رمکن نہیں اور بچے پوری طرح اسی تہذیب وتھ دن کے جیتے جا گتے نمو نے ہیں۔ قابل توجہ ہے کہ سنت رام کا کردار قدیم وجد ید جے مشرقی یا مغربی بھی کہا جا سکتا ہے، اقد ار کے درمیان معلق نظر آتا ہے۔

ہوتا کسی باہر کے ملک میں تو اٹھارواں پھاندتے ہی، باپ تیرے چونڑ پرلات مارتا اور باہر نکال دیتا۔ بیا پنا ہی ملک ہے جس میں اس قسم کی چو تیا پنھی چلتی

ہے۔(52) اورآ خرمیں سنت رام اس نتیج پر پہنچتا ہے کہ؛ بیاخلاق ...... بیہ تہذیب ،سب با تیں ہیں بیاور یہاں سے باہر کے سب بچے اردوافسانے میں مختلف العناصر (Hybrid) ثقافتی نشانات کا پس نوآبادیاتی مطالعہ 🛛 🕰

جوکھیلتے ہیں، گرتے ہیں، پھراٹھ کرکھیلنے لگتے ہیں۔(53)

سنت رام کا کردار پورے بیانیہ میں ایک طرح کے dilemma میں مبتلانظر آتا ہے، جوایک طرح کے تہذیبی کنفلکٹ کے باعث پیدا ہوتا ہے حالانکہ اس کی وجہ نفسیاتی قر اردی جاسکتی ہے لیکن موجودہ دور کی سب سے بڑی حقیقت کی ادہ پر تی'ک جڑ تلاش کی جائے تو نوآبادیاتی ہندوستان میں اس کے کئی سرے مل جائیں گے۔ افسانے کے آخر میں سنت رام کا تہذیب پر ہی سوال قائم کرنا در اصل نوآبادیاتی رویے کوتو ڑتا ہے۔ تہذیب سے جڑا تفاخر کا احساس 'نوآبادیاتی شعریات'

تہذیب و ثقافت کواعلی وادنی تر از و میں تولنے کی روایت پرانی ہے، اس احساس میں طاقت/اقتد ارایک اہم رول ادا کرتا ہے۔لیکن اگر تہذیب و ثقافت کی اہمیت ہی سے انکار کر دیا جائے تو اعلیٰ وادنی کا تصور اور تفاخر کا احساس بھی طشت ازبام ہو جائے گا۔ ہائبریڈ ٹی کا نوآبا دیاتی ڈسکورس، جس میں تہذیب و تشخص کو بائنری چو کھٹے میں فٹ کر کے دیکھا جاتا ہے ، اس تصور کوافسانے کا اختنا میہ چینج کرتا ہے، پس نوآبا دیاتی مطالعات میں بیا یک اہم کو ڈکہا جا سکتا ہے۔

باب کے آخر میں او پر کی گئی تمام با توں کے اختنا میہ کے طور پر کہا جا سکتا ہے کہ جہاں تک ادب میں ہا تبریڈ ٹی کی بات کی جاتی ہے تو خود افسا نوی صنف ہا تبرڈ کہی جاسکتی ہے۔قصہ، کہانی کی روایت تو ہماری مٹی میں مل کر ہم تک پینچی ہے لیکن افسانے کی جدید صورت مغربی اثرات کی دین ہے۔حامد بیگ نے اس صنف میں موجود مواد کے متعلق لکھا ہے کہ؛

> لفظ کی سطح پرہم داخلیت 'سے اسی زمانے میں دست کش ہونا شروع ہو گئے تھے جب سے یور پی اقوام نے ہمارے ساحلوں پر اول اول قدم رکھا تھا۔ نتیجہ بیہ نکلا کہ 'نۓ اور 'جدیڈ ادب تک آتی آتے نہ ہماری زمینی یو باس اپنا پتہ دیتی ہمار نہ ہمارے ہاں کے معاشرتی ، سیاسی اورا قتصادی حوالوں ، ی کا نشان ملتا ہمار نہ ہمارے ہاں کے معاشرتی ، سیاسی اورا قتصادی حوالوں ، ی کا نشان ملتا ہمار نہ روش کا سامنا رہا ہے جس کے باعث ہمارے افسانو کی ادب کو خصوص نوع کی حصہ ایسا ہے کہ بڑی آسانی سے اینگلوانڈین ادب 'کے کھانے میں ڈالا جا سکتا ہے۔(54)

اسی طرح بات انہوں نے مزید دضاحت کے ساتھ یوں درج کی کہ؛ ادیوں کے ایک گروہ کے خیال میں پیروی مغرب ہی زندہ رہنے کی واحد صورت تھی ۔ دوسرا گروہ مغرب کے پہیے کا زیرِ بارااحسان رہتے ہوئے ابن اردوافسانے میں مختلف العناصر (Hybrid) ثقافتی نشانات کا پس نوآبادیاتی مطالعہ 🛛 🛛 247

العربی اور ابن رشیق پر گزار اکرنا چاہتا تھا جب کہ تیسر ے گروہ کے خیال میں مغرب سے بھی صاحب سلامت انچھی اور مشرق تو تھا ہی اپنا۔ سو ۱۹ ویں صدی عیسویں کے نصف آخر اور ۲۰ ویں صدی کے نصف اول میں ہم مشرق اور مغرب کے دوران بری طرح ڈ گمگاتے پھرے ۔ لیکن مید دوطرفہ آگتھی ۔ ہمار ااد یب مغرب کی طرف تجسس سے دیکھ رہا تھا اور مغرب نے مشرق لبادہ اوڑ ھنے کی کوشش کی تھی ۔ میا لگ قصہ ہے کہ اس کھیل میں ہم نے پایا کم اور کھویا زیادہ۔(55)

دوس لفظول میں ہم کہ یکتے ہیں کہ صرف افسانوی ادب ہی نہیں بلکہ کٹی ادبی اصناف ہا سرڈ کہی جاسکتی ہیں لیکن آج "Multiculturalism" کے اس دور میں ہا سرڈٹی میں مثبت قدروں کو دیکھنے کا رواج بھی عام ہور ہا ہے، جبیہا کہ ہومی بھا بھا کا نظریہ بھی ہے۔حالانکہ اس کا چلن ابھی کم کم ہے، لیکن بد لتے وقت کے ساتھ بہت سی چیزیں بدل رہی ہیں اور بہت سی بدلنی ابھی باقی ہیں۔

☆☆☆

```
حواشى
```

1.Colonialism/Postcolonialism,Loomba,Ania,P:145 2. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:145 3. JSTOR, P:3 4.JSTOR,P:3 5. The Location of Culture, Homi K. Bhabha, P:86 6.Black skin white mask, Fanon, P:14 7. The Location of Culture, Homi K. Bhabha, P:87 8. The Location of Culture, Homi K. Bhabha, P:106 9. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:92 10. The Location of Culture, Homi K. Bhabha, P:177 11.Self,Psyche and the Colonial Condition,Bhabha,P:28 12.Self, Psyche and the Colonial Condition, Bhabha, P:148 13.Self, Psyche and the Colonial Condition, Bhabha, P:13 14.Beginning Postcolonialism, John Mcleod, P:222 .15 مضامين سليم احمد بص:136 .16 دوہر بے شعور کی کش کمش: سرسید کی جدیدیت اورا کبر کی رداستعاریت،، ناصر عباس نیر ہص: 150 .17 مضامين سليم احمد بص:97

.18 ایضاً می 131 19. ایضاً می 65 20 کولونیل ڈسکورس اورار دوادب ؛ ایک عمومی جائزہ عقیل احمد میقی مص 176 .21 مابعد نوآ بادیات ، ناصر عباس نیر م ص: 183

.22 ايضاً، ص: 172 .23 ايضاً، ص: 268 .24 ايضاً، ص: 78

25.Understanding Postcolonialism, Jane Hiddleston, P:120

28. The Souls of Black Folk, W. E. B. DU BOIS, P:45

29. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:13

30. Colonialism/Postcolonialism, Loomba, Ania, P:13

31. Postcolonialism: A Very Short Introduction, Robert J. C. Youngp, P:79

32.Postcolonialism: A Very Short Introduction, Robert J. C. Youngp, P:348

33.Black skin white mask, Fanon, P:16

34.Black skin white mask, Fanon, P:8

.35 دو ہر نے شعور کی کش کمش: سرسید کی جدیدیت اورا کبر کی رداستعاریت ، ، ناصر عباس نیر ، ص: 36. 36. مجموعہ روشن کی رفتار ، افسانہ سکریٹر کی: قرق العین حید ر، ص: 60 75 ایضاً ، ص: 59 86 ایضاً ، ص: 59 90 ایضاً ، ص: 59 90 ایضانہ ڈالن والا ، مجموعہ جگنووں کی دنیا ، قرق العین حید ر، ص: 47 91 ایسانہ ڈالن والا ، مجموعہ دوشن کی رفتار ، قرق العین حید رص: 47 92 نظارہ در میاں ہے ، مجموعہ روشن کی رفتار ، قرق العین حید رص: 25 93 میں 25 نظارہ در میاں ہے ، مجموعہ روشن کی رفتار ، قرق العین حید رص: 25 94 افسانہ ڈالن والا ، محموعہ میں کی رفتار ، قرق العین حید رص: 25 94 نظارہ در میاں ہے ، مجموعہ روشن کی رفتار ، قرق العین حید رص: 25 95 میں 25 نظارہ در میاں ہے ، مجموعہ روشن کی رفتار ، قرق العین حید رص: 25 95 میں 25 میں 30 اردوافسانے میں مختلف العناصر (Hybrid) ثقافتی نشانات کا پس نوآبادیاتی مطالعہ

.46 ايضاً بص:437

.438 ليناً،ص:438 48 ليناً،ص:546

49ايضاً،ص:700

50 ايضاً بص:704

.51 ايضاً بص:706

.52 ايضاً بص:720

.53 ايضاً بص:722

## .54 ترجيحافن، حامد بيگ، ص:30

.55 ايضاً بص:27



پس نوآبادیات کے تحت اس میں نوآبادیاتی ڈسکورس کا مطالعہ کیاجاتا ہے، اس کے اثرات کی نشاند ہی کی جاتی ہے اور اس کے استحصالی بیانیہ کواز سرنو مرتب کیا جاتا ہے۔ پس نوآبادیات کے تحت ادب کے ان ثقافتی متون کا جائزہ لیاجاتا ہے، جن میں کسی نہ کسی طور پر استحصالی بیانیہ اور اس کے اثر ات موجود ہیں۔ یہ باتیں بہت سامنے کی ہیں، کیکن اس کی تفہیم میں عام طور سے میڈ طبی کی جاتی ہے کہ پس نوآبادیات کونو آبادیات کے بعد کی کوئی صورت حال سمجھ لیاجاتا ہے۔ اس طرح دیکھیں تو اس کی تاریخ میں کسی بھی ثقافت کی سیاسی تاریخ کواہمیت حاصل ہے۔

پس نوآبادیاتی ڈسکورس کے تحت ان متون کا مطالعہ از سرنو کیا جاتا ہے جونوآبادیاتی دور میں تخلیق کیے گئے یا جوان سے براہ راست یا بلاواسطہ کسی طور پر متاثر نظر آتے ہیں۔ مثال کے طور پر پریم چند کا افسانہ نشطر نج کے کھلاڑی' کا مطالعہ پس نوآبادیاتی ڈسکورس کے تحت کیا جائے تو اس میں موجود نوآبادیاتی عناصر کواجا گر کرنا اس' مطالعہ' کا پہلا کا م ہوگا۔ اس میں ایسے متن کا مطالعہ بھی شامل ہے جوآباد کا روں نے ہند وستانی زبان وادب کے متعلق تخلیق کیا، اس کے پس پیشت پوشیدہ ' حقیقت' کوآ شکار کرنے کی کوشش پس نوآبادیاتی ڈسکورس کا حصہ ہے۔

یہ حاکم ومحکوم، کمز وراور طاقتور کے درمیانی توافق کو نہ صرف اجا گر کرتا ہے، بلکہ اس استحصالی رویے کو طشت از بام بھی کرتا ہے۔ اپنی تہذیبی ، تاریخی ، ثقافتی اور لسانی مطالع میں ہم یور پی اثر ات یا استحکام کورد کر کے ہی نوآبا دیاتی اقتدار کی نفی کر سکتے ہیں۔ یہاں تک کہ علوم وفنون کو بھی مغربی/ یور پی قرار دے کر اس میدان میں ایشیائی اقوام کو شبہ کی نظر سے دیکھا جاتا ہے۔

مابعد نوآبادیاتی مطالعے کی بنیاد ہی''یور پی مرکزیت'' کے تصور کی نفی پرر کھتے ہیں اور متعلق صورت حال کو سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔قابل غور ہے کہ ستشرق اور آباد کاروں کے مقاصد عموماً ایک ہی ہوتے ہیں کیکن بیر حتی نہیں ۔ ہاں بیضر ور ہے کہ نوآباد کار مستشرق کی حاصل کی گئی معلومات کونوآبادیات کے استحکام کے لیے استعمال کرتا ہے۔ پس نوآبادیاتی ڈسکورس ان تمام عوامل کا مطالعہ کرتا ہے جو'یورپ مرکز بیت یا نوآبادیاتی صورت حال کے استحکام کا ذریعہ ہوتا ہے۔ انگر یز دوں نے ہندوستا نیوں پر جو سیاسی اور معاشی غلبہ حاصل کیا وہ قو ظاہر ہے اور سب جانتے ہیں۔ لیکن اس کے پس پشت انھوں نے ہندوستا نیوں کو دہنی طور پر غلام بنانے کے لیے کون سی حکمت عملی استعمال کی ، اس کے لیے گئی پوشیدہ پہلوؤں پر بھی غور کرنے کی ضرورت ہے۔ 'یور پی مرکز بیت کا تصور جس کے تحت یورپ کو (چونکہ یہاں ہندوستان کے تناظر میں بات کی جارتی ہے تو انگر یز / برطانیہ کہہ سیتے ہیں ) ایک قوت تعلیم کر لیا گیا اور ان سے براہ راست یا نظرت کی ایک صورت 'ان کے علم ماننے سے انکار کر 'انگر یز ی علم' کے دائر سے میں محد و دکر دیا گیا۔ انگر یز وں سے اس سے انگر یوں ایسة علوم کوانسانی علم ماننے سے انکار کر 'انگر یز ی علم' کے دائر سے میں محد و دکر دیا گیا۔ انگر یز وں سے اس سے انگر یوں کو ہی فائدہ ہوا۔ ہندوستانی اس علم مانے سے انکار کر 'انگر یز ی علم' کے دائر سے میں محد و دکر دیا گیا۔ انگر یز وں سے کے تنظر میں بات کی جارتی نے علم' سے انکار کر 'انگر یز ی علم' کے دائر سے میں محد و دکر دیا گیا۔ انگر یز وں سے اس سے انگر یوں کو ہی فائدہ ہوا۔ ہندوستانی اس علم سے دور ہوتے گئے جو نہ صرف و فت کی ضرورت تھا بلد نوآبادیا تی کو تقویت بخشی۔ پس نوآبادیاتی مطالعہ 'یور پی مرکز یت' کے تصور میں پوشیدہ انہی نوآبادیاتی عناصر کو اور ان اور یات کی انگر کو تقویت بخشی۔ پس نوآبادیاتی مطالعہ 'یور پی مرکز یت' کے تصور میں پوشیدہ انہی نوآبادیاتی عناصر کو اجار کر تا ہے انگر ہوں کو اور یات کے انتہ کو میں ہوتی۔ کو تکو تی بخشی۔ پس نوآبادیاتی مطالعہ 'یور پی مرکز یت' کے تصور میں پوشیدہ انہی نوآبادیاتی عناصر کو اجارت کے انتہ کا میں ہوتی۔ کو تو نو تی بخشی ۔ پس نوآبادیات کا مطالعہ 'یور پی مرکز یت' کے تصور میں پوشیدہ انہی نوآبادیاتی عناصر کو اجار کر تا ہے۔ کو تو تو یہ بخشی۔ پر نوآبادی ای مطالعہ 'یور پی مرکز یت' کے تصور میں پوشیدہ انہی نوآبادیات کے تصور کو میں کو تو ای میں نوآبادیا ہے کر نوابار کی تھور کے کر نوآبادیات کے تو تو بان کے حسور کو نو اور ہی ہوں کہ ہی نوآبادیات کے تو تو بار کر تا ہے کر کو تو تو کر کو تو تو ہا کر تا ہو کی کر تے ہون

کالونی بسا کر مقامی آبادی پر نه صرف سیاسی و معاشی اقتد ار حاصل کیا جاتا ہے بلکہ تہذیب و ثقافت ، ادب ، لسانیات ، تاریخ نیز زندگی کے ہر شعبہ پرتحکوم آبادی کوآباد کار کے 'other' کے روپ میں پیش کیا جاتا ہے۔ طاقت' کے بیانیہ کے تحت یہ حقیقت تشکیل دی جاتی ہے۔ خود تحکوم اقوام بھی اس حقیقت پر دیر سویز ایمان' لے آتے ہیں ۔ نوآباد کارخود کو مثالی اور آفاقی بنا کر پیش کرتا ہے گویا تہذیب و ثقافت کے سارے بیانیہ کا تخلیق کا روہ خود ہو۔ جبکہ تحکوم آبادی گوار، جاہل ، غیر ترقی یافتہ قوم کے طور پر پیش کی جاتی ہے۔ جستر تی کر نے کے لیے اپنے حاکموں کی سخت ضرورت ہو۔ دوسر کے نظوں میں نہم کہہ سکتے ہیں کہ آباد کار کے اندر' حاکم' کی خصوصیات ' فطری' طور پر موجود ہوتی ہیں جبکہ تحکوم آبادی پیدا ہی اس ہے کہ اس پر حکومت کی جائی ہے۔ بی کہ آباد کار کے ایک ایس ڈیلی کا خور پر موجود ہوتی ہیں جبکہ تحکوم آبادی پیدا ہی اس لیے ہوتی ہے کہ اس پر حکومت کی جائے۔ بیر تمام بیا نیو ایک ایس ڈسکورس کے تحت تشکیل دیا جاتا ہے جسے ایک نوآبادیات'

پس نوآبادیات صرف پس نوآبادیاتی صورت حال نہیں بلکہ بینوآبادیاتی تسلط اور اس کے دیر پارثرات کا بیانیہ ہے۔ مثال کے طور پر ہندوستان کی تقسیم اور پاکستان کا قیام ایک نوآبادیاتی عمل تھا۔ جس نے ایک گھر کے دوٹکڑ ے کردیے۔ آج

پس نوآبادیاتی ڈسکورس کے تحت نسلی تفاخر کے احساس اور The Other کے تصور پر بھی مکالمہ قائم کیا جاتا ہے کہ نوآبادیاتی ہندستان میں انگریزوں نے ہندستانیوں پر حکومت کرنے کے لیے اس ڈسکورس کا بھی خوب سہارالیا۔لیکن یہاں یہ بتاد یناضروری ہے کہ نسلی Stereotyping اور The Other کا تصور صرف نوآبادیات یا انگریزوں سے منسلک نہیں ہے بلکہ ہندوستان کی جا گیردارانہ تاریخ پر نظر ڈالیس تو اس کے معاشرتی نظام میں نسل، خاندان اور ذات پات کے تناظرات بذات خود متوجہ کرتے ہیں۔دراصل اس نظام میں فرق وامیتاز کی تمام تر صور توں میں اقتداری رو ہے کہ ہیں۔ ہے۔

تاریخ پر سرسری نظر بھی ڈالیس تواندازہ ہو کہ جا گیردارکون نھے، سل، خاندان اور ذات پات کے سیاسی کھیل میں کون لوگ اقتدار پر قابض تھے۔ ہندوستانی ساج میں اس اقتد ارکو قائم رکھنے کے لیے نسلی نفاخر (Rascim) کے نظریات کو کس طرح فروغ دیا گیا۔ ایسا بھی نہیں ہے کہ سے ہندوستانی معاشرت کے کسی ایک طبقے کی سچائی تھی۔ اگر ہندوؤں میں ورن کو اہمیت دے کر ذات پات کو برقر ارر کھنے کی کوشش کی گئی تو مسلمانوں میں بھی اشرافیہ طبقے نے فرق دامتیا زکی کم دمیش دہی صورتیں نکال لیں جو کسی اور ہندوستانی ساج کی سچائی تھی۔

اس وقت بھی سمجھا جاتا تھااور آج بھی یہ نظرید ہمارے ڈسکورس کا حصہ ہے کہانسان اپنی پیدائش سے ہی اصل اور کم اصل ہوتا ہے۔مذہب کا حوالہ دے کرکٹی باریہ بات کہی جاتی ہے کہانسان کی پیچان اس کا پیشہ ہے۔اس کی بنیاد پراس کواعلٰ اورادنی کے زمرے میں رکھا جاتا ہے۔ ایسے لوگوں کے اوصاف بھی شمار کیے جاتے ہیں اوران کو انصاف وعدل کا نمائندہ کہا جاتا رہا ہے۔ عالی نسب، اور نجیب الطرفین جیسی اصطلاحات نے بھی نسلی تفاخر کو فروغ دینے میں اہم کر دارا دا کیا ہے۔ اس لیے ہندوستانی معاشرت میں بھی بیدا یک اجتماعی سوچ بلکہ لاشعور کا حصہ ہے کہ اقتد اراور عزت واحتر ام کے لائق پچھنے صوص اوصاف کے حامل لوگ ہی ہوتے ہیں۔

ماحصل

خون کا شریف خون سے مخلوط ہوجانا دراصل میشم کی گالی ہے، جس کی بنیاد پر وہ یہ قبول کرنے کوراضی ہی نہیں ہیں کہ کوئی کم اصل انسان بھی اپنے اوصاف میں عالی نسب کا ہوسکتا ہے۔ ایسانہیں ہے کہ نسلی تفاخر کا یہ احساس کسی مخصوص زمانے تک محد ود تھا، تاریخ میں سلسلے وار اس کی کڑیاں نظر آتی ہیں ۔ اس طرح مغلوں کے زمانے میں بھی اس کی مثالیس مل جاتی ہیں۔ اپنے سیکولر نظریات کے لیے معروف اکبر کے ہاں بھی دیکھا جائے تو مسلمانوں کے عالی نسب لوگوں کے علاوہ راجپوتوں کو ہی اہمیت حاصل تھی، اور آئین اکبری میں تو یہ بات بھی درج ہے

دراصل یہاں جس فکری رویے کی ترجمانی کی گئی ہے اوراس کوسو چنے کا ایک طریقہ قرار دیا گیا اگر اس کو اس کی نہا دیں جا کر دیکھیں تو بیصرف کسی فرد کا مسکلہ نہیں کہ وہ اعلیٰ ہے یا ادنیٰ بلکہ اس میں انسان کی پیدائش شناخت اور اس کی جسمانی ساخت کے علاوہ اس کی تہذیب و ثقافت کو بھی براہ راست کمتر اور برتر کے زمرے میں رکھا جاتا ہے۔ اس سلسلے میں سیہ با تیں عام مباحث کا حصہ ہیں کہ جلد کے رنگوں سے فرق وامتیا ز کی صورتیں پیدا کی جاتی ہیں۔ اٹھنے، بیٹھنے اور اس کی اس میں اس اس میں شامل کیا جاتا ہے اور اس طرح انسانی معاشرت کا کوئی بھی پہلواس سے اچھوتا نہیں رہ جاتا۔

دراصل نوآبادیاتی ہندوستان میں ہر ہندوستانی انگریزوں کی نظر میں نیٹو/کالا تھا۔ اگر وہ ان کے مہذب 'ہونے کے نام نہاد criteria کو پورا کرتا ہے تب بھی وہ ان کی نظر میں 'غیر مہذب ' کالا / نیٹو ہی ہوتا ہے۔ چنانچہ انگریزوں نے نوآبادیات کے تحت جوصورت حال پیدا کی۔ ہندوستانیوں کو غیر مہذب ' قرار دے کر خودکو' مہذب ' ہر قی یا فتہ تہذیب کے طور پر پیش بھی کیا۔ جس میں وہ کا میاب بھی ہوئے لیکن اس ' ترقی یا فنہ ' قوم کی ڈ گر پر چل کر جب کوئی ہندوستانی ان کے برابر کھڑا ہوجا تا تھا تب بھی وہ ان کی نظر میں ' غیر مہذب ' قرار دے کر خودکو' مہذب ' ہر قی یا فتہ تہذیب اس کی وجہ رینیں کہ وہ پڑھالکھا نہیں ہوتا تھا یا گریز کی زبان سے اس کی واقف فتوم کی ڈ گر پر چل کر جب کوئی ہندوستانی ان تھا۔ دوسر لیفظوں میں کہ سیت میں ہوتا تھا یا گریز کی زبان سے اس کی واقف خوم کی ڈ گر پر چل کر جب کوئی ہندوستانی ان تھا۔ دوسر لیفظوں میں کہ سیت میں کہ اسکا ' دوجا' ، کا لا/ نیٹو ہی رہتا تھا۔ وہ تب بھی مہذب ' نہیں بن پا تا تھا۔ آتی ہے۔ اس سے ایک بات تو ثابت ہے کہ اگر کا 'دوجا' ، کا لا/ نیٹو ہی رہتا تھا۔ وہ تب بھی مہذب ' نہیں س کا گریز نہ ہونا ماحصل

فلسفہ لسان اتن اہمیت کیوں اختیار کر گیا؟ بیرا یک اہم سوال ہے اور اس سوال کے جواب میں ہی پس نوآ بادیاتی مباحث بے دروا ہوتے ہیں۔

زبان وادب کے میدان میں انگریزی ادب کو بطور مثالی نمونہ پیش کرنے کے پیچھے نوآباد کار کا ایک ہی مقصد کار فرما تھا۔ اس لسانی استعاریت کے ذریعے ایک ایسی قوم پیدا کی گئی جوشکل سے ہندوستانی تھی لیکن انگریزی بودو باش اپنائے ہوئے تھی اور خود کو انگریز ہی تصور کرتی تھی لیکن انگریز وں کے نزد یک ان کی حیثیت ایک کالے نیو 'جتنی ہی تھی۔ نوآبادیاتی ڈسکورس میں زبان طاقت اور حکومت کے ممبل کے طور پر استعال کی جاتی ہے ، اس بیانے کو ذہن میں رکھتے ہوئے زبان کے اس تصور کو سمجھنے کی ضرورت ہے جو تھر یہ تمام استحصالی بیانیوں میں دیکھا جا سکتا ہے۔ زبان اور سان ایک دوسرے کو reflect کرتے ہیں۔ جب سان پر ری ثقافت پر مبنی ہوتو اس کی زبان بھی و لیں ہی ہوگی نے زموں کو 257

subject کے طور پر represent کرنے والی زبان شاید ہی اس ساج میں طے۔ یہاں صرف میہ بیان کرنا ہے کہ جس طرح نوآبادیات کے ایتحکام میں زبان کا اہم رول ہوتا ہے ، اسی طرح پس نوآبادیاتی بیانیہ میں زبان نوآبادیات کو Subvert کرنے میں ایک اہم رول اداکرتی ہے۔ چونکہ نوآبادیات اور Patriarch پنے استحصالی رویے کی بنا پر پس نوآبادیاتی ڈسکورس میں ایک ہی حجبت کے پنچ رکھے جاتے ہیں یعنی دونوں کی مخالفت اس ڈسکورس کا حصہ ہے اور تانیثیت میں بھی پرری ثقافت کو subvert کرنے میں زبان کو وہی اہمیت حاصل ہے جونوآبادیا تی ضمن میں حاصل ہوتی ہے۔ کویا دونوں صورت میں زبان ایک اہم رول اداکرتی ہے۔

ہندوستان میں بھی نوآبادیات نے عورت کو ہندوستانی ثقافت کے طور پر اسٹیکش کیا اوران کی حالت بہتر کرنے کے لیے قانون بنا کراس تصور کو مزید مشتحکم کیا کہ بغیر انگریزوں کے ہندوستان کا مستقبل تاریک ہے۔لیکن جو بھی بیانی تشکیل دیا گیا حقیقت اس سے ذرا مختلف تھی۔ یہی وجہ ہے کہ 'ستی پر تھا' پر قانون بن جانے کے بعد ستی ہونے والی عور توں کی تعداد میں تیزی سے اضافہ ہوا۔ ایک طرف ہندوستانیوں کو لگا کہ بیان کی روایات پر کھلی چوٹ ہے اور وہ اسے محفوظ رکھنے کے لیے پہلے سے زیادہ پابندی سے تی پر تھا کی حمایت میں سامنے آئے ، دوسر کی طرف عورت پر استحصال دو گنا ہو گیا۔ اس طرح روایات کی نمائندہ تھی۔

نوآبادیاتی ہندوستان میں عورت کی نجات یا ترقی کے نام پر کیے جانے والے کام بنیادی طور پرنوآبادکار اور نوآبادیاتی اقوام (مرد) کی درمیانی چیچکش قرار دیے جاسکتے ہیں، جہاں عورت کو Object بنا کرا یک فرقد 'روایت' کے نام پر اسے محفوظ کرنا چاہتا تھا ( سیجھی نوآبادیاتی ڈسکورس کا قائم کردہ تھا) تو دوسرا براہمنو ں کے مذہبی عبارت کی تنقید کر کے اس hegemony کوختم کرنا چاہتا تھا جس کی مذہبی جڑیں بہت اندر تک تھیں، بیداور بات ہے کہ عورت کی حالت سے اس کو سروکار نہ تھا۔ بس ایک اقتد اری خواہش تھی جو کروٹ بدل رہی تھی۔

یچھ ہندوستانی انگریزوں کی <sup>ز</sup>فتل' کر کے خودکوانگریز تصور کرنے لگے تھے، کیکن نوآبادیاتی بیانیہ میں 'ان' کے اور انگریزوں کے در میان ایک فاصلہ ہمیشہ برقر ارر ہتا ہے۔ یہ فاصلہ حاکم وتحکوم کا در میانی فاصلہ بھی کہا جا سکتا ہے جسے کسی بھی میں عبور کر ناممکن نہ تھا۔ انگریز کی نظر میں ہندوستانی کتنے بھی مہذب کیوں نہ بن جا نمیں ہمیشہ کالے نیڈ ، بی رہے۔ گویا یہ ایک طرح سے نوآبادیاتی ملک کے باشندوں کی ذہنی حالت کی بھی تر جمانی کرتا ہے۔ جہاں وہ مغربی تہذیب سے متاثر بھی نظر آتے ہیں جسے ان کی <sup>د</sup>نقل (mimicry) کی کوشش میں دیکھا جا سکتا ہے، اور دوسری طرف انھیں 'انگریز یا اس نوآبادیاتی قوم کے اندر بیڈ دوجذ بی رجحان یا کشکش کی کیفیت نوآبادیاتی ڈسکورس کا خاصہ ہے۔ یہی وہ کشکش کی صورت ہے جہاں محکوم آبادی حاکم کی تہذیب وثقافت کو اپنے نجات کے طور پرد یکھنا شروع کرتی ہے۔حالانکہ وہ اس<sup>د</sup> تشکیل کردہ حقیقت کو پوری طرح کبھی قبول نہیں کر پاتے۔اردوا دب میں اس کی ایک مثال حالی اور سرسید کے روپ میں بھی دی جاسکتی ہے کہ انھوں نے انگریز ی تعلیم (نوآبادیاتی ڈسکورس میں انگریز ی صرف ایک زبان نہیں بلکہ یور پی تہذیب کے ایک مثالی نمو نے کے طور پر چیش کی گئی تھی) کی حمایت اور اپنی او بی مراح کی تقدید میں داریں کے متاب کر دیا کہ ک ان نے تخلیق کر دہ ادب کچھاور کہتے ہیں۔

ماحصل

نوآبادیاتی اقوام نوآباد کار کی تہذیب و ثقافت ، زبان ، عادات واطوار وغیرہ کی فقل کر کے ان کی طرح بننے کی کوشش کر تے بیں ۔ حالا نکہ یہ کوشش نوآبادیاتی ڈسکورس کے پیدا کردہ تشخنص کے بحران کی دین ہوتی ہے۔ اس کے علاوہ ثقافتی 'دوج ' بیں ۔ حالانکہ یہ کوشش نوآبادیاتی ڈسکورس کے پیدا کردہ تشخنص کے بحران کی دین ہوتی ہے۔ اس کے علاوہ ثقافتی 'دوج ' کے روپ میں تفکیل دی گئی تحکوم آبادی کی شدید بھی اس <sup>د</sup>نقل' کا با عث بنتی ہے۔ یہ کوشش 'دوجذ بی رجحان' کی پیدا کردہ اور البلا کی ہی ایک مثال قرار دی جاسکتی ہے۔ نوآبادیاتی ڈسکورس اس نقل کو بڑھا واضر وردیتا ہے کیکن دہ بھی نہیں چاہتا کہ محکوم' حاکم کا بدل بننے کی کوشش بھی کر یں ۔ لہذا حاکم وتحکوم کے درمیان ایک فاصلہ ہمیشہ برقر ارر ہتا ہے۔ اس فاصلے کو گئی نام دی جا سکتے ہیں۔ انگر یزوں کے اندر موجو دنیلی تفاخر کا احساس اسے مختلف صور توں میں ڈ ھا لتا رہتا ہے۔ اس دوسری طرف تحکوم/نوآبادیاتی قوم کے اندر حاکم کی طرح نظر آنے کا رجمان پیدا ہوتا ہے۔ وہ 'حاکم' کو تہذیب و ثقافت کے مثالی نہونے کے طور پر دیکھتا ہے اور اپنی تہند ہی روایات کو اس سے خالی پا تا ہے۔ حالا کہ ہوتا ہے تو تا اور کا سے بولا گیا ایک جھوٹ ، پی ہوتا ہے جس پر محکوم آبادی کو اس سے خالی پا تا ہے۔ حالا کہ رہتے ہو نی خالا دی کا رول

یہ بات تو بالکل داضح ہے کہ نوآبادیاتی ہندوستان میں Hybridity کے تصور میں نسلی تفاخر کا احساس بھی پوشیدہ تھا۔ انگریز وں کے لیے ہندستانی ' کالے نیو' سے زیادہ کچھ نہیں تھے۔انگریز کی نقل میں انگریز بنے والوں کے اندر بھی یہ احساس گا مزن تھا۔ آج انگریز تو نہیں ہیں کیکن ایسے لوگوں کی کمی نہیں جو کلچر، کھان پان ، پہنا وا، زبان وغیرہ کی سطح پر خود کو کسی انگریز سے کم نہیں سبحیتے۔ ان کی نظر میں ہندی ہو لنے والا ان کی ہی رنگت والا آ دمی' کالے/ دوج کی حیثیت رکھتا ہے۔کوٹ پینٹ پہن کرخود کو تہذیب و ثقافت کا مثالی نمونہ سبحینے والوں کے لیے ہندوستان کا کلچر شاید غیر مہذب بن جا تا

ذہنی اور ثقافتی Hybridity کی بیصور تیں آج بھی ہندوستان میں آ سانی سے دیکھی جاسکتی ہیں۔ انگر یزوں کی حکومت نے ہندوستان میں ایک نیا طبقہ پیدا کیا تھا، جو کٹی معنوں میں انگریز ی کلچر کے پروردہ تھے۔ بیہ مخصوص کلچر صرف ان کی زندگی کا حصہ نہیں تھا بلکہ ان کا Status Symboll بھی بن چکا تھا۔ زندگی کا کوئی شعبہ ان اثرات سے خالی نہ تھا۔ اردوا فسانوں میں قرق العین حیدر کے افسانوی بیانیہ اسی ہا ئبر ڈکلچر کی ترجمانی کرتے ہیں۔ صرف زبان و بیان بلکہ کردار، کہانی کی سطح پر بھی ان کے افسانے نوآبادیاتی ثقافتی اختلاط کے نمونے کیے جاسکتے ہیں۔ قابل غور بات سے ہے کہ اس ہا ئبریڈ ٹی یاہا ئبر ڈ ثقافتی نشانات کے خلاف احتجاج کی کوئی واضح تصویران کے افسانوں میں نظر نہیں آتی۔ یوں کہہ سکتے ہیں کہ حیدر خود اسی ہا ئبر ڈکلچر کی پروردہ تھیں اور ان کے افسانوی بیانے بھی ان کی خصوص دنیا سے معاملہ کرتے نظر آتے ہیں ۔ ان کے افسانوی بیا نے اس مخصوص کلاس (Elite) کی دنیا کو موضوع بناتے ہیں جو ہندوستان میں انگریز دن کی آمد کے اثر ات کے بہ سب پیدا ہوئی تھی اور ایک مخلوط کچر کی ترجمان تھی ہے کہ

ماحصل

☆☆☆

259

بنيادي ماخذ: احمه، عزيز: رقص ناتمام، لا ہور: مکتبہ جدید، 1945 انصاری، حیات اللہ: شکستہ کنگورے، دبلی: آ زاد کتاب گھر، ب۔ ب۔ ہیدی،راجندر سنگھ:کلیات راجندر سنگھ ہیدی، مرتبہ: وارث علوی( جلد اول، دوم ) نئی دہلی: قومی کونسل برائے فروغ اردو زبان،2008 بال، جوگندر: بے محاورہ، مہمارا شٹر: کیلاش پہلی کیشنز، اور نگ آباد، 1978 يال، جوگندر: كھودوبابا كامقبرہ، نئ دېلى: موڈرن پېشنگ ماؤس، 1994 يريم چند: يريم جاليسي( جلداول، دوم)، لا ہور: گيلا ني اليکٹرا نک بريس، 1929 يريم چند: يريم تحييس ( جلداول، دوم )، لا ہور: دارالا شاعت پنجاب، 1939 ېرىم چند: دودھ كى قيمت، د ہلى بحصمت بك ڈيو، 1943 ىرىم چند: داردات، نى دېلى: مكتبه جامعه مړيد ، 1960 چغمائي، عصمت: کلیاں، لاہور: مکتبہ اردوادب، 1941 چنتائی، عصمت: چوٹیں، علی گڑھ: ایچوکیشنل مک ماؤس، 1942 حسين،ا نظار بگلي کويے،لا ہور : شاہين پېلې شرز ،1952 حسین،ا نظار: شهرافسوس،لا ہور: مکتبہ کا رواں،1972 حسین، انتظار: آخری آ دمی، د ہلی: ایچوکیشنل پباشنگ ماؤس، 1997 حيدر،قر ة العين: يت جفر كي آواز،نئي د ملي: مكتبه جامعهمُبلهُ، 1975 حيدر،قر ةالعين: روثني كي رفيار بلي گڑھ: ايج كيشنل بك ماؤس، 1982 ستبارهی، دیویندر: نځ دیوتا، لا ہور: بسنت روڈ، پنچ دریا، ب۔ت۔ ستبارهی، دیویندر:اوربنسری بجتی رہی، لا ہور:انڈین اکیڈمی، ب۔ت۔

كتابيات

ثانوىماخذ:

كتابيات

حسين، خالدہ: پیچان، لاہور: سنگ میں پلی کیشنز، 1989 حسين، خالدہ: بیں خواب میں ہنوز،اسلام آباد: دوست پیلی کیشنز، 1995 حسین، قاضی افضال:تحریراساس نقید علی گڑھ: ایچوکیشنل یک ماؤس، 2009 حنفى شميم: تاريخ، تهذيب اورخليقى تجريه، دېلى: ايجويشنل پېلشنگ ماؤس، 2003 حفى شميم :انفرادى شعوراوراجتماعى زندگى،نځ دېلي : مكتبه جامعه مليله ،2006 حنفي شميم :اردوکچراورتقسیم کې روايت، د بلي بخليق کار پېلې شرز ، 2011 حنفى شميم:منثو جقيقت سےافسانے تک، دہلی: د تی کتاب گھر، 2012 رئیس،قمر:اردومیں بیسویں صدی کاافسانوی ادب،نی دہلی: کتابی دنیا،2004 رئيس،قمر ( ترتيب ): نياافسانه، مسائل وميلا نات، دبلي: اردوا كادمي، 2010 سبحاني مثبنم: ہندوستانی تہذیب اورار دو بلی گڑھ: سرسید بک ڈیو، 1996 سديد،انور:اردوادب کی تحریکی (ابتدا تا 1975) نئی دہلی: کتابی د نیا،2004 سرکار،سمت: جدید ہندوستان1947-1885 مترجم مسعود ہاشمی ،نئی د ہلی :قو می کوسل برائے فر وغ اردوزبان ، 1998 سعيد،ايُدوردُ: ثقافت اورسامراج (مترجم: پاسرجواد) پاکستان: مقتدره قومی زبان، 2009 سېد،مظفرعلى:فكشن فن اورفلسفيه،كراچي: مكتبه اسلوب،1986 سیمون دی بوا:عورت ( ترجمہ: ماسر جواد )، لا ہور:فکشن ماؤس، 1999 شاعر على شاعر ( مرتب ): نیاارد وافسانه ؛ ایک مطالعاتی جائز ہ، کراچی :سٹی یک یوائنٹ ، 2011 شامد، محد حمد : ارد دانسانه صورت دمعنى، (انتخاب/ترتيب : ليبين آفاقي ) اسلام آباد : نيشن بُك فاؤنله يشن، 2006 شيرس،متاز: معيار،لا ہور: نياادارہ،1963 شىرس،متاز:منثو:نورى نەنارى،كراچى: مكتبهاسلوب،1985 صديقى، ابوالاعجاز حفيظ (مرتبه): كشاف تقيدي اصطلاحات، اسلام آباد: مقتدره قومي زبان، 1985 صديقى محديثيق: گل كرسٹ اوراس كاعہد، نئى دہلى: انجمن ترقى اردو ہند، 1979 عايد حسين ،سيد. قومي تهذيب كامسَله، نتى دبلي. قومي كوسل برائے فروغ اردوزيان ، 1998 عتيق الله: نعصّات، نئى د ہلى: ايم \_ آر \_ پيلى كيشنز، 2004 كتابيات

كتابيات

#### **English Book:**

Ahmad,Aijaz,The Politics of literary Postcoloniality,Padmini Mongia,(Ed.)Contemporary postcolonial theory,USA:Oxford university press,1997 Audi,Robert,The Cambridge Dictionary of Philosophy,Cambridge University Pres:1999 Bhabha,Homi,K.Hybridity and idendity, or Derrida versus Lacan: Antony Easthope;

JSTOR,

Bhabha, Homi, K. The Location of Culture, Routledge, 1994

Bois, W., E., B., DU, The Souls of Black Folk, USA: Oxford University Press, 2007

Bill,Ashcroft,Griffiths.,Tiffin.,The Empire Writes Back: Theory and practice in post-colonial literatures,London:Routledge,1989

Bill Ashcroft,Gareth Griffiths and Helen Tiffin,Post Colonial Studies The Key Concepts, Routledge,2000

Bush,Barbara, Imperialism and Postcolonialism, Pearson Education Limited,2006 Cesaire,Aime,Discourse on Colonialism,J.,Pinkham,Robin,D.,G.,Kelley,(Trans.) A

Poetics of Anticolinialism, New York: Monthely Review Press

Cohn,S.Colonialism and its forms of knowledge; The British in India' Bernard, New Jersey: Princeton University Press Princeton

Hiddleston, Jane, Understanding Postcolonialism: Acumen, Publishing Limited Stocksfield Hall, 2009

Howe, Stephen, Empire: A Very Short Introduction, Oxford University Press, 2002

Kelly, Mark, G., E., Foucault's History of Sexuality, Stepan: Vol.1, 1990

Loomba, Ania, Colonialism/Postcolonialism, London and New York: Routledge, 2005 Mcleod, John, Beginning Postcolonialism, Manchester and New York, Manchester University Press, 2000

Mcleod, John, Beginning postcolonialism, New York: Manchester university press, 2000

Mongia,Padmini,Contemporary postcolonial theory,USA:Oxford university press

Rao, Raja, Kanthapura, Oxford University Press: 1974

Sethi,Rumina,The Politics of Postcolonialism: Empire, Nation and Resistance,Pluto Press,2011

Said, W., Edward, Culture and Imperialism, Vintage Books, 1994

Said, W., Edward, Orientalism, Penguin Books, 2014

Said, W., Edward, Culture and Imperialism, Vintage Books, 1994

Young,Robert J., C., Postcolonialism: A Very Short Introduction,USA:Oxford University Press,2003

Young, Robert, J., C., Postcolonialism An Historical Introduction, Blackwell

Publishing,2001

Barry, Peter: Beginning Theory, An Introduction to Literary and Cultural Theory,

Viva Books, New Delhi, 2012

Loomba, Ania: Colonialism/Postcolonialism, Routledge; London and New York, 2005

Mcleon, John: Beginning Postcolonialism, Manchester University Press, UK, 2000 Mushirul Hasan: Nationalism and Communal Poltics in India, 1885.1930, New Delhi: manohar, 1991

Said Edward W.: Orientalism, England Penguin Books Publishers and Distirbuters, 1995

Young,Robert J.C: Postcolonialism: An Historical Introduction, Blackwell Publishing, 2001

Young,Robert J.C.: Postcolonialism: A Very Short Introduction, Oxford University Press, New York, 2003

# URDU AFSANON MEIN PAS NAUAABADIYATI RAWAIYYON KA TAJZIYATI MUTAL'A (AN ANALYTICAL STUDY OF POSTCOLONIAL APPROACHES IN URDU SHORT STORIES)

Thesis submitted to the Jawaharlal Nehru University in partial fulfilment of the requirements for the award of the degree of

### DOCTOR OF PHILOSOPHY

Submitted By

## YASMEEN RASHEEDI

Under the Supervision of

DR. MOHAMMAD ASIF ZAHRI



CENTRE OF INDIAN LANGUAGES SCHOOL OF LANGUAGE, LITERATURE & CULTURE STUDIES JAWAHARLAL NEHRU UNIVERSITY NEW DELHI - 110067 2018