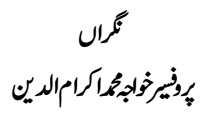
بدلتا ثقافتي منظرنامهاور نياارد دافسانه: ايك تنقيدي وتجزياتي مطالعه

## مقاله برائح ڈاکٹر آف فلاسفی

مقالهنگار







، ہندوستانی زبانوں کا مرکز اسکول آف لینگو یجز ،لڑ پچراینڈ کلچراسٹڈیز جواہرلال نہرویو نیور شی ،نگ د، ملی ۔ ۲۷ • • ۱۱

1+12



## जवाहरलाल नेहरू विश्वविद्यालय JAWAHARLAL NEHRU UNIVERSITY

भारतीय भाषा केन्द्र Centre of Indian Languages भाषा, साहित्य एवं संस्कृति अध्ययन संस्थान School of Language, Literature & Culture Studies नई दिल्ली–110067, भारत NEW DELHI-110067, INDIA

Dated: 27-01-20/7

## DECLARATION

I hereby declare that research work done in this Ph.D. Thesis entitle Badalta Saqafati Manzarnama Aur Naya Urdu Afsana: Ek Tanqeedi-O-Tajziyati Motala (Changing Cultural Scenario and New Urdu Short Story: A Critical and Analytical Study) by me is the original research work and it was not been previously submitted for any other degree in this or any other university/institution.

Abdur Rahim (Research Scholar)

Prof. Khwaja Mohd. Ekramuddin (Supervisor) CIL/SLL&CS/JNU

Prof. Gobind Prasad

(Chairperson) CIL/SLL&CS/JNU

انتساب

اپنے والدین ماجدین کے نام

**پیش**لفظ ۵-۱ يهلاباب: بدلتا ثقافتى منظرنامداور نيااردوافساند (اجمالى جائزه) ٢-٩٩ دوسرا باب-ينياافسانه بشكيلى عناصر 11-1+ تيسراباب \_ نياافسانه، فكرى ونظرياتي اساس 119-119 چوتھاباب ۔ نیاافسانہ: اہم موضوعات ومسائل mm-1100 يانچوال باب: نياافسانه کے فنی امتيازات m92-mm2 حاصل مطالعه MP-1-79 كتابيات 779-97

فہرست

پیش لفظ

سان اور معاشرے کے تمام اعمال سے کسی نہ کسی کچر کا اظہار ہوتا ہے۔ کچر کا بیا ظہار ان بنیا دی اداروں سے ہوتا ہے جنہیں ہم مذہب ، زبان ، سیاست ، معیشت ، ، علم ، ہنر اور سائنس وغیرہ کے نام سے یا دکرتے ہیں ۔ یہ بنیا دی ادارے معاشرے کی فکر سے پیدا شدہ اقد ارکا منیجہ ہوتے ہیں جو مجموعی طور سے سان کے طرز عمل کو متعین کرتے ہیں ۔ معاشرے کی فکر سے پیدا شدہ اقد ارکا منیجہ ہوتے ہیں جو مجموعی طور سے سان ہوتی ہیں ۔ بعض نوعیتیں وہ ہیں جو ہمیں اپنے اسلاف سے ملتی چلی آئیں ہیں جبکہ کچھ نوعیتیں محلف دوسری قوم سے اختلاط کی وجہ سے جنم لیتی ہیں اور کچھ تو ایسی جی بی جبکہ کچھ نوعیتیں الی ہیں جو کسی وجہ سے پیدا ہوجاتی ہیں ۔ بہت ہی الی ہی ہیں اور کچھ تو ایسی جن ہی جبکہ کچھ نوعیتیں الی ہیں جو کسی پیدا ہوجاتی ہیں ۔ بہر حال کسی جھی کچر کے وجو د میں آنے کے جو محرکات ہوتے ہیں اسے ہیں تی کی حکومی کا است میں

افسانه نگار جس سماج اور تہذیب کے زیر اثر زندگی گزارتا ہے اس سماج کی تہذیب و شقافت کا عکس ان کے افسانوں پر پڑنا نا گزیر ہے۔ کیونکہ افسانہ نگار کی تمام تر آرز و کیں سماج کے شعور کا نا قابل تقسیم حصہ بن جاتی ہے۔ سماج کی طن سے جو حادثات اور حالات رونما ہوتے ہیں وہ حالات و کیفیات ایک افسانہ نگار کو اندر سے توڑ کرر کھدیتے ہیں۔ سماجی زندگی کے رشتے جیسے ہی ٹوٹے اور بکھرنے لگتے ہیں ویسے ہی ادب اورزندگی کے در میان سماجی ہم آ ہنگی کا احساس پیدا ہوتا ہے جس کی وجہ سے تخلیق کار کے لیے ادب خلق کرنا بہت ضروری ہوجاتا ہے۔ جب نۓ اور پرانے اقدار کی آویزش کی شروعات ہوتی ہیں توادب اورزندگی میں سماجی شعور کی اہمیت کااحساس ہوتا ہے۔

ادب میں تہذیب و مقافت اور کلچر کی می تعریف کرنا اتنا آسان نہیں ہے جتنا کہ مجھا جاتا ہے۔ بقول ریمنڈ ولیمز'' تہذیب و ثقافت' ان دو چار لفظوں میں سے ہے جو بے حد پیچیدہ ہیں اور جن کے مفہوم کے تعین میں ہمیشہ عدم اتفاق کی صورت پیدا ہوتی رہی ہے۔ سرسیدا وران کے دفقاء نے انیسویں صدی کے نصف آخر میں کلچر اور سویلائزیشن جیسے الفاظ کے لیے بالتر تیب تہذیب و تدن کی اصطلاحات وضع کی تھیں۔ یہ دونوں الفاظ ان کے زد یک مغرب کی طرز زندگی ، عادات واطوار نیز ایجادات و انگشافات بہ شمول سائنسی ، تکنیکی و

تہذیب اس اجتماعی معاشرت کا نام ہے جس میں باہمی دہنی اور مادی شمولیتیں اور شرکتیں انسانی احتیاجات اور ضروریات کی تشکیل وتعمیر نیز انسانی اقدار کی پرورش کرتی ہیں۔ تہذیب ان کے اجتماعی اور شخصیصی افکار وتصورات، اقدار وتر جیجات، عقائد ورسومات کی عکس ریز ہوتی ہے۔ بنی نوع انسان کی تہذیبی تاریخ اسی باہمی تفاعل، تصادم اور انضام کے سلسل عمل سے عبارت ہے۔

اد بی تفتید کے نزدیک تہذیب کا مطلب اقد ارکا ایسا مجموعہ ہے جو انسانی شخیل کے خلیق کردہ فنی شہ پاروں کے ذریعہ عہد ہو عہد نتقل ہوتا آیا ہوا در اس کے مستقبل میں بھی اسی طرح کے منتقل ہونے کی امید کی جاتی ہو۔ اس لحاظ سے تہذیب امتیاز ات کو ایک وحدت میں ڈھالنے کا کا م بھی انجام دیتی ہے اور ادب اسی عمل کو مختلف نہج پر جاری رکھتا ہے ۔ ادب تہذیب کی اسی روح کو کسب کرتا ہے جس کی شناخت اتحاد بشریت ، انسانی اخوت ، باہمی بھائی چارگی ، انس اور محبت جیسے جذبوں اور قدروں سے عبارت ہے ۔ اد یب تہذیب کے ان بنیا دی عناصر کو اپنے مفاتیم کا جزبنا تا ہے جو تفریق بشریت کے برخلاف عالمی انسانی برادری کے تصور سے اخرار کے ذریعہ واپس لوٹا دیتا ہے جو تفریق بشریت کے برخلاف عالمی انسانی برادری کے تصور سے اخلہ ارکے ذریعہ واپس لوٹا دیتا ہے ۔

ادب میں فکشن ہماری تہذیب وثقافت اوراعلی اقدار واسالیب کونسلاً بعدنسلِ منتقل کرنے کا بہترین ذریعہ ہے۔ ہر تہذیب کا پناایک فنی اسلوب اورایک نظام ہیئت ہوتا ہے۔ بیاصناف اور ہیئت اسی تہذیب کے ساتھ مخصوص اور موافق ہوتا ہے۔ وہ سارے اقد ارواسالیب جن کی تشکیل میں صدیاں صرف ہوئی ہیں یا ایک خاص عہد میں کسی مخصوص طبقے یا قوم کے عقائد وافکار، رسومات اوران کی ادائیگی کے طریقے، زندگی کے آ داب واطوار، فطرت سے رابطے، اوا مرونوا ہی اور باہمی رفافت اور رقابت کی نوعیت ، اعتقادات میں فوق الفطری آثار اور اوہام پرستی وغیرہ کے حوالے سے ادب جس طور پر آشنا کراتا ہے وہ سارے دستاویز ی نہیں ہوتے مگر دستاویز وں کے لیے استدلال اور معتبر حوالے ضرور ہوتے ہیں۔

<sup>22</sup> برلتا ثقافتی منظرنامداورانیا اردوافساند: ایک تفیدی و تجزیاتی مطالعه' میں تہذیب و ثقافت اسیاسی و سماجی مسائل ، پرانی قدروں کی شکست وریخت ، صارفیت کی گرم بازاری ، انفار میشن و شیکنا لوجی کی حوصولیا بی ، دولت کی بر همتی ہوں ، سیاست کا بدلتا مزاج ، ہجرت و فسادات ، اخلاق کی پامالی اور مغربی اثر ات کا بر همتار سوخ کواجا گر کر کے تہذیب و ثقافت کے بدیلتے منظر نامد کے مخلف پہلووں کو پیش کیا اثر ات کا بر همتار سوخ کواجا گر کر کے تہذیب و ثقافت کے بدیلتے منظر نامد کے مخلف پہلووں کو پیش کیا تی ہے ۔ اس طرح اگر اردوا کے نئے افسانوں کا مجموعی جائزہ لیا جائے تو یہاں ایسے افسانوں کی ایک میں جو معار کی انفرادی و اجتماعی زندگی کے بدیلتے انداز ، نئے تد نی اور فکری تصور پیش کرتی ہیں ۔ دیہات اور نفسیاتی اور جذباتی ساخچ ۔ بیسب چزیں ادبی لحاظ سے بے حدا ہم ہیں جو ہمیں اس موضوع پر شخفیق کا از جواز فراہم کرتی ہیں ۔ بدلتا ثقافتی منظر نامد اور فلزی کی تقدین کی منظر نامد کے تو یہاں ایسے افسانوں کی ایک تقدی کا مراجذ ہاتی ساخچ ۔ بیسب چزیں ادبی لحاظ سے بے حدا ہم ہیں جو ہمیں اس موضوع پر شخفیق کا اور تقدیر کا مربق ہیں ۔ بدلتا ثقافتی منظر نامد ای تفیدی اور فکری تصور پیش کرتی ہیں ۔ دیہات اور تقدید کا مربق ہیں ۔ بدلتا ثقافتی منظر نا مدان دی معلی میں جو ہمیں اس موضوع پر تحقیق کا اور تقدید کا مربی ہیں ہو سکت کی منظر نامداور نیا اردوا فسانہ سے متعلق اب تک سی طرح کا کو کی تحقیق اور

یہاں اس امر کی وضاحت بھی ضروری ہے کہ اس مقالے میں مسائل اور موضوعات کے اعتبار سے ۱۹۸۰ء کے بعد لکھے گئے نمائندہ افسانے کو پیش نظر رکھ کر ہندوستانی ثقافت و معاشرت میں جو تبدیلیاں واقع ہوئی ہیں، اور ان تبدیلیوں کے جو اثر ات عام انسانوں پر مرتب ہوئے اور ان اثر ات کو افسانہ نگاروں نے جس انداز میں افسانوں کا موضوع بنایا ہے اس کے پیش نظر ابواب بندی کی گئی ہے۔ میر ایدا ہم موضوع اس بات کا عکاس ہے کہ ۸۰ مے کے بعد ہندوستان کا ثقافتی منظر نامہ بڑی تیزی سے تبدیل ہوا ہے۔ میں نے اس تبدیلی کو پیش کرنے کی حتی الا مکان کوشش کی ہے۔ میں نے بیہ مفروضہ قائم کیا ہے کہ ان افسانوں سے تہذیب و ثقافت پر کیا اثر ات مرتب ہوئے ہیں اور آنے والے ایام میں اس کے مزید اندا تر ات کو ان بات کا ہو سکتے ہیں؟۔ میرا بیہ مقالہ پانچ ابواب پر مشتمل ہے۔ پہلا باب میں ثقافت کی مکمل توضیح پیش کرتے ہوئے اردو افسانہ پر مرتب ہونے والے مختلف رجحانات کا تنقیدی جائزہ لیا گیا ہے۔اس باب میں بعض نمائندہ افسانہ نگاروں کی افسانہ نگاری پرعمومی بحث بھی کی گئی ہے ۔

دوسرا باب ''نیا افسانہ '<sup>ش</sup>کیلی عناصر'' پر مشتمل ہے ۔اس باب میں افسانہ کی مختصر تاریخ ،اس کے اجزائے ترکیبی وغیرہ پر گفتگو کی گئی ہے۔تیسرے باب میں نیا افسانہ کے فکری ونظریاتی اساس پر بحث کی گئی ہے ۔جس میں مابعد جدیدا فسانوں میں بیانیہ کی طرف مراجعت اور اس کے موضوعات وغیرہ پر بحث کی گئی ہے۔ چو تصح باب میں تہذیب وثقافت پر مشتمل افسانے شامل گفتگو ہیں۔اس باب میں سے انمائندہ افسانہ نگاروں کے افسانوں پر ننقید اور تجزیبہ پیش کیا گیا ہے۔ پانچواں باب نمائندہ افسانہ نگاروں کے فکر وفن پر مشتمل

میں اپنے اس موضوع کی یحیل میں کہاں تک کامیاب ہوا ہوں اس کا فیصلہ آپ قارئین کے او پر چھوڑتا ہوں ۔ میں اس عظیم کام کی یحیل پر سب سے پہلے اللہ رب العزت کا شکر گزار ہوں جس کی بے پایاں مہر بانیوں سے بیکام اپنے یحیل کے مراحل تک پہو نچا۔ اللہ رب العزت کے بعد داپنے مربی ومشفق استاد، سر پر ست اعلی ، پروفیسر خواجہ محمد اکرام الدین کا تہہ دل سے منون ہوں جن کی قدم قدم کی رہنمائی نے میر ے کام کو آسان کر دیا۔ اس موقع پر اپنے دیگر اسا تذہ جیسے پروفیسر انور عالم پاشا، پروفیسر معین الدین احمد جینا بڑے، پروفیسر مظہر حسین مہدی ، پروفیسر شاہد حسین ، پروفیسر آصف زہری ، جناب شیو کمار ، پروفیسر اعزاز علی ارشد ، پروفیسر صفد رامام قادری ، پروفیسر اسر ایک رضا، پروفیسر شہاب ظفر اعظمی ، پروفیسر عظیم اللہ وغیر ہم کا

اپنے والدین ماجدین کا شکر بیادا کرتا ہوں جن کی عنایتوں سے مجھےریسر چ کرنے کا موقع ملا۔ اپنی بھائیوں اور بہن کا ممنون ہوں جن کی آرزوں کا میں مرکز ہوں۔ اپنی شریک حیات کا ممنون ہوں جو ہر کلفت کو انگیز کرتی رہی ۔ اپنے بنچے رئیس الاحرار، اریب احد اور مفلحہ پروین کا ممنون ہوں جو اب تک میری خاطر ہر طرح کی پریشانیاں برداشت کرتے رہے۔ میں اپنے رہنما اور بڑے بھائی داکٹر جہاں گیراحد، ڈاکٹر ساجدذکی فہمی ، محداز ہر، حافظ جہاں گیر، انظر حسین ، ڈاکٹر محد مجاہد حسین ، احمد علی جو ہر کو شرعلی ، مولا ناصفی الرحمن ، جاوید عالم ، محد اجمل وغیرہ کا بھی شکر کہ ادا کرتا ہوں جن کا تعاون کسی نے سی طرح میرے مقالے کی تحمیل میں ممد و معاون رہا۔ میں اس موقع پر نیشنل لائبر ری کلکتہ ،ایشیا بحک سوسائٹ کلکتہ ، د ہلی پبلک لائبر ری کلکتہ ،گورنمنٹ ار دو لائبر ری پٹنہ،خدا بخش لائبر ری ، پٹنہ ،اور جواہر لال نہرو یو نیور سٹی کے لاہیر رین کا بھی تہہ دل سے منون ہوں۔

عبدالرحيم روم نمبر :۳۱۳۳، کاوری پاسٹل ج،این، یونے ٹی د ہلی تاريخ: ۲۵ جنوری ۲۷ +۲ء

بدلتا ثقافتي منظرنا مهاور نيااردوا فسانه

يہلا باب

تهذيب وثقافت ادب میں تہذیب وثقافت اور کلچر کی تعریف کرنا اتنا آسان نہیں ہے جتنا کہ تمجھا جاتا ہے۔ بقول ریمنڈ دلیمز'' تہذیب وثقافت' ان دوجا رلفظوں میں سے ہے جویے حد پیجیدہ ہیںاورجن کے مفہوم کے تعین میں ہمیشہ عدم ا تفاق کی صورت پیدا ہوتی رہی ہے۔سر سیداوران کے رفقاءنے انیسو یں صدی کے نصف آخر میں کلچر اورسو بلائزیشن جیسے الفاظ کے لیے بالتر تیب تہذیب وتدن کی اصطلاحات وضع کی تھیں۔ یہ دونوں الفاظ ان کے نز دیک مغرب کی طرز زندگی ،عادات واطوار نیز ایجادات وانکشافات به شمول سائنسی ،تکنیکی و ذہنی ارتقا کی ایک منزل کے مظہر تھے۔ ہمارےادوارمیں کلچر کالفظ تین معنوں میں استعال 'ہواہےاور یہ تینوں معانی ایک دوسرے کے ساتھ مربوط ہیں۔اس سلسلے میں پروفیسر منیق اللَّدر قمطراز ہیں:

1st: a general process of intellectual, spiritul and aesthetic development.

11nd: a particular way of life, of either a people, a period or a group .

111rd: the work and practices of intellecual, and especially artistic activity(1)

الف: دانش ورانه، روحاني اور جمالياتي فروغ كاايك عمومي عمليه ب: کسی ایک گروہ پاکسی خاص دور کے عوام کا ایک مخصوص طرز زندگی۔ ج: دانش وارانه طح کے کارنامے مالخصوص فن کارانیوں مندجه بالانتيون نكات كوسامن ركاكربات كي جائرتو مجموعي طورير بيركها جاسكتا ہے كہ تہذيب اين مختلف المعاني تعبيرات اوراعمال وتفاعل ميں روايتي طور يرجن خصائص سےعبارت ہے ہم انہيں درج ذيل معنی میں اخذ کر سکتے ہیں۔

تہذیب نام ہے اس اجتماعی معاشرت کا جس میں پاہمی ذہنی اور مادی شمولیتیں اور شرکتیں انسانی

تہذیب وثقافت معاشرتی شعور کے اظہار کا ایسا ذریعہ ہے جس سے ساج میں رہنے والے انسانوں کے ذہنی وعملی قوتوں کا ارتقاء، ایجاد اور اختراع کے پہلوؤں کو نمایاں کیا جاتا ہو۔انسان اپنے اسلاف سے حاصل کردہ آگا ہیاں ترمیم واضافے کے بعد آئندہ نسلوں کو سونپ دیتا ہے۔ آئندہ نسلیں اپنے تجربات کے سرمایے کواپنے اخلاف کے سپر دکردیتی ہیں۔اس طرح تہذیبی اقد ارجو سہر صورت انسانی ہیں مسلسل تو سیع کے مل سے گزرتی رہتی ہیں۔

کسی فنی تخلیق کی قدر و قیمت معلوم کرتے وقت ہماری توجہ صرف فنکار کی صلاحیت اور تخلیقی قوت پر ہی مبذ ول نہیں ہوتی بلکہ ہم اس کی عام پیشہ وارانہ تہذیب کو بھی ملحوظ رکھتے ہیں۔ چنا نچ گلوکار کی آ واز خواہ کتنی ہی اچھی ہوا سے بھی پچھ ضرور کی تربیت کے مراحل سے گز رنا پڑتا ہے۔ فنی تخلیقات کو پسند کرنے کی کوئی نہ کوئی معقول وجہ ہوتی ہے اور وہ وجہ پسندید گی کا ایسا طریقہ ہے جو دیکھنے والے کو تخلیقی عمل میں شریک کرتا ہے ۔ اس کے اندر کے فن کو بیدار کرتا ہے اور اس میں وہی جذبہ ابھارتا ہے جسنے قدی تخلیقات کو پسند کرنے کی کوئی نہ کار میں محسوس کیا تھا۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ فن پارے صرف ماضی کی تہذیبی یا دگاریں نہیں ہوتے بلکہ موجودہ تہذیب کے بھی ایسے عناصر ہوتے ہیں جو نئی نسلوں کے خیالات ، جذبات اور تصورات کو ڈ ھالتے میں۔ ادب میں ناول اور فکشن ہماری تہذیب و ثقافت اور اعلی اقد ارواسالیب کونسلاً بعد نسلٍ منتقل کرنے کا بہترین ذریعہ ہے۔ ہر تہذیب کا اپنا ایک فنی اسلوب ، سیکتی نظام اور اصناف ہوتے ہیں۔ یہ اصناف اور ہیئت اسی تہذیب کے ساتھ مخصوص اور موافق ہوتا ہے۔ وہ سارے اقد ارواسالیب جن کی تشکیل میں صدیاں صرف ہوئی ہیں یا ایک خاص عہد میں کسی مخصوص طبقا یو م کے عقائد وافکار، رسومات اور ان کی ادائیگی کے طریقے ، زندگی کے آ داب واطوار، فطرت سے رابطے، اوا مرونواہی اور باہمی رفاقت اور رقابت کی نوعیت، اعتقادات میں فوق الفطری آثار اور اوہام پر تی وغیرہ کے حوالے سے ادب جس طور پر آشا کر اتا ہے وہ سارے دستاویز کی نہیں ہوتے مگر دستاویزوں کے لیے استد لال اور معتبر حوالے ضرور ہوتے ہیں۔

ہندوستان میں تہذیب کے مختلف النوع تشکیلی عناصرایک دوسرے سے اتنے تھے اور رچ بسے ہوتے ہیں کہ انہیں ایک دوسرے سے نہ تو الگ کیا جاسکتا ہے او نہ کسی ایسی تہذیب کا تصور ہی کیا جاسکتا ہے جو معصوم اور بے میل ہو یو مختلف جغرافیا کی وحد توں یا گر وں میں نشونما پانے والی تہذیبیں تطبیق یا ملاوٹ ان ک تہذیبی شناخت میں مانع ہوتی ہیں۔ ہر تہذیب کا پنا ایک وسیع تخیل ضرور ہوتا ہے لیکن اس کے معنی یہ تیں ہیں کہ ایک تہذیب دوسری تہذیب سے پچھا خذلی نہیں کرتی ۔ تاریخ شاہد کہ دنیا کی تہذیبیں ایک دوسرے سے ا

تاریخ سیاست کی ہو یا فلسفے کی ، سابتی اداروں کی ہو یا ثقافت کی ، فن کی ہو یا ادب کی سیسب مرورز مانہ کیطن کا زائیدہ ہوتی ہے۔ادب کے میدان میں سیال چل فرد کے جذبہ اور شعور کے وسیلے سے تاریخ کا جزئیتی ہے اور اد یب انفرادی طور پر اپنے نظریات کو جتنا آزاد بنانے کی خیالی کوشش کرتا ہے اتنا ہتی باہر سے اندر کی طرف سمٹتا چلا جاتا ہے۔ حتی کہ بھی کبھی اس کا رشتہ زندگی کے اصل دھاروں سے ٹوٹ جاتا ہے اور اس کا ادبی سرما یہ محدود ہوا ٹھتا ہے۔ جب تک آزادی کی جدو جہد چلتی رہی ، تمام ذبنی اور جذباتی قوتیں اسی مسئلے پر مرتز ر ہیں۔ جب آزادی حاصل ہوئی تو اس زندگی کی تلاش شروع ہوگئی جو اطمینان بخش ہو۔ اس میں بہت سے خواب چکنا چور ہو گئے اور بہت سے مصنفین کی جمہور بیت سے عقید ہے ختم ہوگئی ۔ فرقہ ور انہ بلوے ہوئے اور ر جی ان در انہ خیالات ، غیر ملکی سرمانے پر بڑھتا ہو اخصار اور اسی طرح کے بہت سے رحمد انہ ہو اور اس کا در در جانات بڑے جوش و فروش سے اجمرکر سامنے آئے ۔ ہندوستان کی تقسیم ، آزادی کے لیے جدوجہد کرنے والی جماعتوں کی کمزوری اور سیاسی قوت کے حصول کے لیے آپسی کشمکش ، مفاد پرست لیڈروں کا اخلاقی زوال وغیر ہاس طرح جمع ہو گئے کہ نگی نسل نے اپنی روایت اور اعتماد ہی کھودیا ۔ دوسری بڑی لڑائی کے بعد پورپ اور امریکہ بیم وامید کی جن اہروں میں ڈو بت اکجرتے رہے انہوں نے سوچ بچار کے پرانے رجحانات کونٹی شکل دی۔ ایک طرف سائنس نے حقیقت پسندی کی طرف کھینچا تو دوسری طرف نفسیات کے مختلف خیالات نے نا دانستہ طور پر داخلی کشکش اور سائنس ایجادات سے طنے والے سکھ سے دور کردیا اور بید خیال دل نشین ہوگیا کہ آ دمی کی اپنی ذاتی توت نہیں ہوتی ۔ اس سائنس ، سیاست ، روایت ، اشتہار صنعتی زندگی نے ایک تار میں با ندھ دیا ہے اور زندگی کے ایک لحہ میں دواپنی اور شخصیت کے بچانے کی کوشش میں ٹوٹ جاتا ہے۔ اسے کسی ند ہو یا با ندھ دیا ہے اور زندگی کے ایک لحہ میں دواپنی نصب العین پر بھر و سرنہیں رہ گیا۔ نتیجہ بیہ ہوا کہ نی اپنی اندھ دیا ہے اور زندگی کے ایک لحہ میں دواپنی کے تاریخی و نقافتی حالات کی تعریب سی ہوگیا کہ آ دمی کی اپنی ذاتی توت نہیں ہوتی ۔ اس نصب العین پر بھر و سرنہیں رہ گیا۔ نتیجہ بیہ ہوا کہ نگن کی وڈ می نگر ہوگی پھر بھی جہاں تک ہندوستان وجود پر جمر و سرد بیں رہ گیا۔ نتیجہ بیہ ہوا کہ نگا تی میں اہل قلم ہر ہی تعداد میں موجود ہیں۔ جوزندگ کے بنیا دی وجود پر جمر و سرد رکھی ہوں کی تو تی نہ میں اہل قدمت میں نذر کرد ینا چا ہیں ہیں ۔ دو زندگی کے بنیا دی

یہ بات پوری شدت کے ساتھ کہی جاسمتی ہے کہ اکیسویں صدی نثر کے لیے ساز گار نابت ہوئی ہے ۔ کیوں کہ سائنسی شعور اور تلاش حق کے لیے نثر کو ہی آلہ کار بنایا جار ہا ہے ۔ ہم محسوں کر چکے ہیں کہ دور حاضر کا غیر معمولی ارتقاء، اس کے متعدد میدانوں میں اہم تخلیقات منظر عام پر آئیں ہیں ۔ بیسویں صدی کی تیسری د ہائی میں نثر کا میدان نہایت وسیع ہوا اور خصوصیت کے ساتھ افسانو کی ادب کا لاز دال ذخیرہ جمع ہو گیا ہے ۔ اردو کا افسانو کی ادب ایک اعتبار سے بہت مالا مال ہے ۔ انیسویں صدی کے وسط میں جب خے شعور کی تو سیع ہور ہی تھی ، اسی دونت کھنو ، دبلی اور را میور وغیرہ میں بڑی ہڑی داستا نیں کھیں گئیں ۔ پھر حقیقت پیندی پر بنی ہور ہی تھی ، اسی دونت کھنو ، دبلی اور را میور وغیرہ میں بڑی بڑی داستا نیں کھیں گئیں ۔ پھر حقیقت پیندی پر بنی عالی اول لکھے گئے ۔ افسانے کا ارتقا گرچہ کچھ عمرہ میں بڑی بڑی داستا نیں کھیں گئیں ۔ پھر حقیقت پیندی پر بنی عاکا ہی اور پیشکش کا سب سے زیادہ اور موثیرہ میں بڑی بڑی داستا نیں کھیں گئیں ۔ پھر حقیقت پیندی پر بنی عاکا ہی اور پیشکش کا سب سے زیادہ اور موثیر اور دیو ہیں گیا ۔ افسانہ نے رفتار کی گر کی تو بندی پر کہ کی کی میں ایک ہے کے میں بڑی کر جب افسانہ نے رفتار کہ کی تو پھر سے ای زندگی کی اول کی کی کے اور ایک ہوں ہیں بڑی بڑی داستا نیں کھیں گئیں ۔ پھر حقیقت پیندی پر بند معامی اور پیشکش کا سب سے زیادہ اور میں اور الیے افسانہ کو عام زند گی سے مربط کر نے کا کا م پر یم چند نیں اور ایکھی کا سب سے زیادہ اور موثر ذریعہ بن گیا ۔ افسانہ کو مام زند گی سے مربط کر نے کا کا م پر کی چند نیں اوں ای کی کی میں اور ای کی میں اور ان کے بعد افسانہ نگا ہوں میں بند کی میں میں میں ڈو کھر ہی تھی کیاں ہو نے لیک سے سے میں میں ہو ہوں ہو بی کی میں میں ہو کی کیں ۔ اس افسانہ سمان کی کی میں ڈاکٹر وزیرآ خار آئیں ہوں گیا ہوں اور بن کی لیے میں ای میں میں میں کی کی ہوں ۔ اس

<sup>••</sup>ارد ومختصرا فسانہ کے ابتدائی زمانہ میں ملے جلے رجحا نات کا اظہار ملتا ہے

قومی سطح پر سیاسی حالات میں زبر دست تبدیلیوں کے ساتھ ساتھ نے سابق مسائل پیدا ہونے لگے جس کے نتیجہ میں معاشرہ میں تبدیلی کے ساتھ ساتھ بے شمار کر دارا بھرنے لگے۔ یہی دجہ تھی کہ افسانوں میں کر دار نگاری کے رجحان کو بھی تحریک کی ساتھ ساتھ کے رجحان کوا فسانہ نگاروں نے پوری توجہ کے ساتھ عام کیا ۔ یہ فن کار زندگی سے بھر پور کر دار منتخب کرتے اور پھر ان کا نفسیاتی مطالعہ پیش کرتے رہے ۔ ان افسانوں کا مطالعہ کسی مخصوص پہلو تک محدود نہیں رہتا اور اس طرح کر دار کا اہم ترین پہلونمایاں ہوجاتا ہے۔ معاشرتی تبدیلی افسانوں کا طرہ امتیاز رہا ہے۔ اس سلسلے میں رضیہ سجاد خطہیرا پنے ایک مضمون میں رقمطراز ہیں:

 حیثیت رکھتا ہے۔اگرزندگی کا دردسی او یب کومفسر ؓ زندگی نہیں بنا تا ،اس میں ڈوب کرا بھرنے کی صلاحیت پیدا نہیں کرتا تو اس او یب کوسو چنا چا ہیے کہ کہیں نہ کہیں کوئی نہ کوئی کمی اس میں موجود ہے جواس کے قلب وذہن کی سرحدوں کومحد ود کررہی ہے'۔(۴)

''اردوادب کے مزاج اور تہذیبی فضا پر ایرانی اور فارسی اثرات کی نشاندھی کرتے وقت مشترک آریائی پس منظر کو یا در کھنا ضروری ہے جس نے قدیم فارسی اصطلاحوں ہی کونہیں بلکہ تصورات اور اقد ار اور تہذیبی رویوں کو بھی ہندوستان میں رچا بسا دیا جسے تصوف کہا گیا وہ اس مشترک تہذیب اور ان مشترک اقد ارکافکری اظہار تھا۔ اسلامی تصور کی نشو نما زیادہ تر انہیں علاقوں میں ہوئی جہاں بدھ وہار تھے۔ پلخ اور بخارا اس کی مثال ہیں ۔ ہندوستانی اور ایرانی تصوف کے در میان مشترک اقد ارکی بنا پر آزاد خیالی وسیع المشر بی اور رواد اری کی روایت نے اردو میں رواج پایا''(۵)

طبقے یا فرقے کی تہذیب سے مماثلت سے زیادہ مغائرَت رکھتی ہے۔ یہاں کثرت میں وحدت کے باوجود ملک کا ایک بڑا طبقہ تہذیبی قومیت کا بھی ڈھنڈورا پٹیتا رہتا ہے ۔اور پیچھی پچے ہے کہ کسی بھی زبان کا ادیب جب یچھلکھتا ہے تو اس کی تحریر میں شعوری بالا شعوری طور پر اپنے طبقہ یا فر دکی خو ہیوں اور خامیوں ، مسائل اور مفادات کی با تیں بالواسطہ یا بلا واسطہ آئی جاتی ہیں ۔عرب وعجم کے قبائلی شعرا کے یہاں اس کی مثالیں تھری پڑی ہیں ۔ آر میہ تاج کے بانی سوامی دیا نند سرسوتی کے ناول ' آنند مٹھ میں ہندوا حیا پر سی اور سرسید اور حالی وغیرہ کی تحریروں کا مقصد واضح طور پر مسلمانوں کی ہیداری تھا۔ اکیسو یں صدی میں ہندو احیا پر سی ان کے اندر اردو گلشن نقافتی و تہذیبی کردار پر گفتگو کرتے ہوئے بر صغیر میں مغربی تہذیب کی آمد اور اس ملک کی دو ہڑی قو موں ہندو کا جائزہ لینا بھی ضروری ہے ۔ کیونکہ آج کی تاریخ میں دو ایات اور اس ملک کی دو ہڑی قو موں ہندو کا جائزہ لینا بھی ضروری ہے ۔ کیونکہ آج کی تاریخ میں دیگر زبانوں کے فکشن کی طرح اردو فکشن اور ثقافتی تنا ظر خالص اور حتی نہیں رہ گیا ہے ۔ اس سلسے میں مشرف عالم ذوق کا افسانہ ' اصل واقعہ کی زیر اس کا چی ' کا ایک اقتباس ملا حظہ فر مائیں :

> ''ابھی تم نے جن کلچرز کا ذکر چھیڑا وہ سب دکھ کی پیداوار ہیں ۔۔۔۔دکھ ۔۔۔۔ جو ہم جھیلتے ہیں۔۔۔۔ یا جھیلتے رہے ہیں۔۔۔۔ مہا تما بدھ کے مہان ہمشکر من سے لے کر بھگوان کی آ ستھاوں اور نئے خداوں کی تلاش تک ۔۔۔ پھر ہم کسی روحانی نظام کی طرف بھا گتے ہیں ۔۔۔ کبھی اوشو کی شرن میں آتے ہیں ۔۔۔ کبھی گے (Gay) بن جاتے ہیں تو تبھی لیسبین قتل عام ہور ہے ہیں ۔۔۔ اور بھا گتے بھا گتے اچا نک ہم شد بد کھو کر کنڈ وم کلچر میں کھوجاتے ہیں۔ ہم مرر ہے ہیں ۔۔ سوکل اوروہ نہ جونہیں مر رہے ہیں وہ جانے انجانے این ۔ آئی۔وی پازیٹو (H.I.V Positive) کی تلاش میں بھا گ رہے ہیں۔'(۲)

صدیاں آتیں اور جاتیں رہتی ہیں ۔صدیوں کے تصرف سے تہذیب و ثقافت بھی متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتی ہے ۔لیکن اگر تہذیب و ثقافت کی جڑیں کسی زندہ زبان میں پوست ہوں تو اس سے زبان اور ثقافت دونوں کو تقویت حاصل ہوتی ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ ار دو کا ساجی اور ثقافتی کر دار آج تک اپنی جگہ محفوظ ہے جس سے ہندوستان میں گنگا جمنی تہذیب کو فروغ ملنے میں مدد ملتی ہے ۔ ہندوستانی تہذیب و ثقافت کو ار دو افسانے نے بہت حد تک متاثر کیا ہے ۔ اگر ۱۹۸۰ء کے بعد سے ار دوافسانے کا جائزہ لیا جائے تو معلوم ہوتا Reception میں بڑی حد تک تبدیلی آئی ہے۔ترقی پسندی،جدیدیت کے بعد مابعد جدیدیت یا تیسری آواز سامنے آئی جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ بیآ وازعوام کے لیے زیادہ قریب اور صحت مند تھی۔ یہ تبدیلی ترقی کا عند بیتھا۔اس طرز نگارش میں نہ غصہ تھانہ جھنجھلا ہٹ اور نہ ہی الزام تراشی۔

نیااردوافسانه پامابعد جدیدیت کے خدوخال میں تبدیلی فکری و معنی سطح پراقد ارکی کمچہ کھی شکست وریخت ، ذات کا بحران، بے چہرگی کا المیہ، ماحول سے بے اعتنائی تفراور بے زاری، انفرادی واجتماعی کوفت، خوف ووحشت،معاشی ناہمواری،طبقاتی تضادات، بےرحم سر ماہدِدارانہ نظام، بے گانگی ،مہنگائی اور سیاسی جبرواستیداد وغیرہ کے بعد سامنے آئی۔ تب ہم عصر افسانہ نگاروں کوزندگی روایتوں سے ہٹی ہوئی نظر آئی ۔ بیروہ دور تھا جس کی ایک طرف زنگ آلود قدروں کا دریچہ تھا تو دوسری طرف ایساطلسم جس کے بارے میں چھ کہنا آسان نہیں ۔البتہ نیا بہت کچھتھا بم اور بارود کے دھما کے ،نٹی نٹی معد نیات کا سراغ ، تیل کے چشموں کی تلاش ، زبرد ستی بہت کچھ ہتھیانے کے لیے قتل عام ، سیاسی اقدار کے لیے فرقہ وارانہ فسادات ، سورج کے خوش گوار مناظر کے بجائے چینیوں کا کثیف دھواں اورلوگوں کا ہجوم جوضر ورتوں کی ڈور سے بند ھےا دھرادھر بھا گے چلے جار ہے ہیں۔ایسے میں ہم عصرا فسانہ نگاروں نے خود پرکسی طرح کا دروازہ بندنہیں کیا بلکہ سارے دروازے کھڑ کیاں اورجھرو کے کھول کے رکھے اور اپنے زمانے کے کھو کھلے ہوتے ہوئے باطن اور اطراف وجوانب میں چیٹم بصیرت کومحسوس ہونے والی تاریکی کے باوجود شعلہ تخلیق کوجلا بخشار ہا۔ آج ہم دیکھتے ہیں کہ ہم عصرا فسانہ نگار بدلتے خدوخال کے ساتھ زمانے کی تیز رفتاراور ناچتے ہوئے پیکر سے ٹکرا ناچا ہتا ہے اورخون میں نئی گرمی کی جہتیں متعین کرنا چاہتا ہے۔ کیونکہ اب افسانہ اکیسویں صدی میں داخل ہو چکا ہے۔ بیصدی انتشار کی صدی ہے۔اس انتشار کے بحران سے کردار کا بحران بھی پیدا ہوا ہے۔ یہ بحران نہ صرف قومی آشوب ہے بلکہ عالمی المیہ ہےاور یوری دنیا کے لیے لمحہ فکر ہیہ۔زندگی کے ہر شعبے کے مانند کردار کا بیہ بحران نئے افسانہ اور افسانہ نگاروں میں بھی رویذیر یہ دواج جوآ کینی قبولیت اور شناخت کے لیے بھی اس ادبی فرقہ ( ترقی پسندیت ) کبھی اس اد بی فرقہ (جدیدیت ) کے دست نگر ہوتے ہیں اور کبھی مابعد جدیدیت میں پناہ جا بتے ہیں ۔اس انسانی آ شوب اورفکری انتشارے بچنے کے لیے نہ صرف قومی بلکہ عالمی سطح پراد پی طرف داری ( Literary Non Stance ) کا حامل تخلیقیت کا میلان ایک روثن اشارہ ہے۔ بیتمام رسمی سطحی اور مصنوعی فارمولوں اور عارضی فیشنوں کا ارتقاہمہ جہت زندگی سے ہم آ ہنگ ہے جوحقیقی تخلیقیت کامنیع ہےاور ہر دم رواں دواں ہے ۔ آج افسانے میں فکر وخیال کا نیا بن، موضوع اور معانی کا تنوع ، الفاظ اور اظہار کی جدت منفر دخیلیقی شان کے ساتھ رونما ہوا ہے جوزندہ نامیاتی اور متحرک ادب کی روح ہے ۔ اپنے سیاق سے جڑے بغیر بے معنی تخلیقیت سے عاری تقلیدیت گزیدہ افسانہ نما تحریروں کا ہمالیہ پہاڑ کھڑا کردینا تو آسان ہے کیکن رائی بھر تخلیقیت پر ورحقیق افسانو می ادب کی تخلیق میں حقیقی تخلیقی افسانہ یکسر گوریلا جنگ ہے جو سرحدوں پرلڑی جاتی ہے ۔ کیکن اس میں مخلیف جہات روش ہیں عصری حسیت سے بھر پور نئے سیاسی ، ساجی ، تو تر مان نے کافسانی اور انقلا بی شعور کی روشنی میں تخلیقیت سے ملوادر نئے آفاق کی تلاش کرنے والے افسانے لکھے گئے ہیں ۔

• کی دہائی سے ایک عشرہ پہلے یعنی • ١٩٦ء کے آس پاس کا زمانہ اردوافسانے کے لیے بہت ہی ہنگامہ خیز ثابت ہوا۔ اس دور میں طرح طرح کے تجرب سامنے آئے۔ پلاٹ لیس افسانے ، انٹی اسٹوری ، علامتی وتجریدی افسانے ، استعاراتی افسانے ، واحد متکلم میں لکھے گئے افسانے وغیرہ ۔ اس دور میں جوافسانے خلق کئے گئے وہ جدیدیت سے پورے طور پر لیس تھے۔ جس میں انسانی زندگی کی تہہ در تہہ حقیقتوں کی عکاس علامتوں ، استعاروں اور کنایوں کے ذریعہ کی گئی ہے جس کے سب اس دور کے افسانے اپنی ہیئت سے ختلف ہونے لگے۔ اس کالازمی بتجہ بیڈ کلا کہ اردوافسانہ اپنے قاری سے خروم ہو گیا۔

•۱۹۸۰ء کی دہائی میں ملک کے اندرر دنما ہونے والے سیاسی حالات نے افسانے کی دنیا میں سماجی اور ثقافتی طور پرنٹی تبدیلیاں پیدا کیں ۔بابری مسجد کا انہدام سے سیاسی اور سماجی زندگی میں ایک نٹی تبدیلی آئی ،فرقنہ

یرستی کاایک نیاچیرہ سامنے آیا۔شہری زندگی کی کشاکش اور تہذیبی بے جڑی کے سبب رفتہ یہ انسانیہ نگارکسی قدر توضیح بیانیہ کی طرف رجوع ہوئے ۔افسانہ نگاروں نے اعتدال پیندی کواپنا موضوع بنایا اور اسلوب ، تکنیک، زبان اورمواد ہرلحاظ سے نیاین اورنٹی آویزہ کے مابین زندگی کی حرارت اور بوقلمونی پیدا کی۔ • ۱۹۸ء کے بعد کا زمانہ اردوافسانہ کے لیے کمل طور پرنٹی زمین اور نے آفاق کی تلاش دجستجو کا زمانہ ہے۔اس عہد کوار دوفکشن کی واپسی کا عہد بھی کہا گیا ہے۔اسی زمانے میں افسانہ نے غیر ضروری علامات سے دامن چھڑا کرایک نئے تیور کے ساتھ زندگی سرکرنے کا فیصلہ کیا ۔انتظار حسین ، قاضی عبدالستار ،الیاس احمد گدی، شفیع جاوید، احمه پوسف، نیرمسعود، عابد سهیل، اقبال مجید، عبدالصمد، حسین الحق، مشتاق احمد نوری، شموّل احمد، شوكت حيات ،صلاح الدين يرويز ، بيغام آفاقي ،سلام بن رزاق ، جوگندريال ،مشرف عالم ذوقي ،طارق چصّاري، ترنم رياض شفق غضنفر، ساجد رشيد، قاسم خورشيد ،مظهرالز ماں خاں،غز الضيغم ، شامداختر ،عشرت ظفر ، عبيد قمر اور محمطيم جیسے بہت سارے افسانہ نگاروں نے فکشن کی حسیت میں تبدیلی لانے کی کوشش کی ۔ان سبھوں کی کوششوں سے ہئیت بھیم اورمحاورہ کا ایک بڑا حلقہ پیدا ہوا جس نے اردوا فسانہ کواچا نک ثروت مند بنا دیا۔ عالمی ادب میں افسانے کی پیش رفت اوراس کے تخلیقی امکانات کی توثیق سے اس کی ادبی حیثیت مسلم ہوگئی۔ابافسانہ کفن طبع کا ذریعہ ہیں رہابلکہ اعلی فن یاروں کی طرح زندگی ،معا شرےاور کا ئنات کے راز ہائے سر بستہ کی بصیرت افروزی کا موثر وسیلہ بھی بن گیا۔جدید افسانہ کا بید دوراس لحاظ سے بھی اہم ہے کہ کہانی کا کینوس تمام براعظموں تک پھیل گیا۔اس طرح سے ہمارےا نسانہ نگارنے عالمی انسانی برادری کوایک اکائی کے روپ میں دیکھنے، دکھانے پر کھنے اور تجربہ کرنے پر کا میابی حاصل کی ۔اب بیربات بہت ہی آسانی ہے کہی جاسکتی ہے کہ اردوا فسانہ اس دور سے آ گے نگل چکا ہے جسے عبوری دور سے موسوم کیا جاتا تھا۔اردوا فسانہ اب تر قی کی راہ پر گامزن ہےاورایک و قبع اورامکان خیزصنف کے طور پراپنی انفرادیت کالو ہامنوا چکا ہے ۔مشہور ناقد پروفیسر گویی چندنارنگ نے بھی اردوفکشن کے روثن امکان پریفین کرتے ہوئے اس صدی کوفکشن کی صدی قراردیاہے۔

•۱۹۸ء کے بعد اردوافسانوں میں کمشدگی کا مسکنہ ہیں رہا بلکہ اردوافسانے نے کروٹ لی اور ذات کے گرداب سے نکل کرگلی کو چوں، شہر اور ملک کی حدوں میں پھیل گیا ۔جذبوں اور قدروں کو تو قیر ملی تخلیقی وجمالیاتی اپنج کوا پنچکام ملا اور شکست وریخت کے مارے ہوئے بے چہرہ لوگوں کونٹی شناخت ملی ۔ پلاٹ اور اردوافسانہ موجودہ عہد میں ایک نئی دنیا آباد کرنے میں مصروف بعمل ہے۔ اس کی دنیا روز بروز وسیع تر ہوتی جارہی ہے۔ افسانو ی مجموعوں میں قابل قد راضافہ ہوتا جارہا ہے شفیع جاوید ، حسین الحق ، شوکت حیات ، شموکل احمد ، عبد الصمد ، جابر حسین ، مشرف عالم ذوقی ، خفنفر ، احمد صغیر ، قاسم خور شید ، رحمان شاہی ، شاک فاخری ، اسلم جستید پوری ، اختر آزاد ، سید احمد قادر می شبیر احمد ، بشیر مالیر کوٹلو ی ، رخسانہ صد یقی اور اشرف جہاں وغیرہ کے نئے افسانو ی مجموع اپنے وسیع کینوں کی وجہ سے نہ صرف قاری کو اپنی طرف متوجہ کرتے ہیں بلکہ موضوعاتی طور پر ہمیں نئی دنیا اور نئے آفاق سے روشنا سرکرا تے ہیں

اس دور میں جس نوع کی کہانیاں لکھی گئیں ہیں ان میں ایک بدلا ہوا تیوراور نے امکانات کی بشارت صاف طور برمحسوس کی جاسکتی ہے۔سب نے ملکرار دوا فسانے کا نیا منظر نامہ تر تیب دیا ہے جو نہ صرف یہ کہ اپنی ہمہ رنگی اور ہمہجہتی کے سبب پچھلے تجربات کی تکرارنہیں ہے بلکہ نئے امکانات سے روشن بھی ہے۔اب افسانہ نگار پرکسی نظریے، فلسفے، رجحان، عقیدے اور آئیڈیالوجی کا نہ جبر ہے اور نہ ہی کسی بنی بنائی لکیبریا فارمولے کے مطابق لکھنے پر اصرار۔تاہم آزادی کی اس فضامیں اتن یا بندی تو ضرور ہے کہ کہانی جا ہے جس انداز کی ککھی جائے۔علامتی تمثیلی اور بنی برحقیقت کا میاب کہانی وہی ہے جوشعور کے مقابلے میں لاشعور اور کسی بیش قیمت ا تج بے رمینی ہونے کی صورت میں ہمارے دل و د ماغ کوجنجھوڑ کر بیدار کر سکے۔ ہمارے لیےفراواں ، حیرت ،مسرت، آگہی اور بصیرت کے اسہاب مہیا کر سکے۔ نیاانسانه کے بدلتے منظرنامہ پر مناظر عاشق ہرگانوی رقمطراز ہیں: <sup>••</sup>بدلتے ہوئے خدوخال کے ساتھ ہم عصرافسانہ نگارذاتی ، تہذیبی اوراد بی رشتوں سے جڑے ہوئے ہیں۔تاریخ ، مذہب ،اخلاق ،فلسفہ، سیاست ،معاشرت ،اقتصاديات اور زندگی سے متعلق ہر موضوع کو ہم عصر افسانہ نگاروں نے اپنایا ہےاور حقیقت آگہی وحقیقت نگاری کے تجزیاتی عمل کو ابنے افسانوں کے کرداروں کے اوپر اس طرح آزمایا ہے اور ساج کے انتہائی بے آواز استحصال کی حقیقت کو سمجھنے کی ایسی صورت پیدا کی ہے کہ افسانہ نگاروں کی دانش وری ان کے افسانوں کی پیچان بن گئی ہے... ہم عصرا فسانوں میں بدلتے خدوخال کے ساتھ زمینی خوشبواور عصری تازگ ملتی ہے اور نئے موضوعاتی پھیلا وَکا ذا نُقِبہ ملتا ہے ۔البتہ اسلوب میں علامت نئ جمالیات کے ساتھ متق ہے۔ اساطیری زبان بھی الگ ساخت لے کر آتی ہے۔ان میں یعنی زبان اور علامت میں اپنی ہی تاریخ ،عقائد اور ماضی کے داستانی اسلوب سے استفادہ کیا گیا ہے اور سریلیت ، ساختیات ،علامت اور اساطیر کو اعتدال کی حد تک جگہ دی جارہی ہے

> ۔ آج سی مقصد یا فارمولےکوسا منے رکھ کرا فسانے نہیں لکھے جارہے ہیں ۔اس لیےان میں فطری پن ہےاور بھر پورابلاغ بھی ہے!!''۔(2)

اکیسویں صدی سائنس اورٹلینا لوجی کی صدی ہے۔اس صدی میں جدید ایجادات اور جدید دریافتوں کے سبب روز نئے نئے انکشافات ہور ہے ہیں اور بیر بھی حقیقت ہے کہ سائنسی انکشافات ،اورنٹی تحقیقات ابھی این آخری منزل کونہیں پہونچی ہیں بلکہ جب تک دنیا ہے اس وقت تک ایسے انقلابات ہوتے رہیں گے اور ممکن ہے کہ ہر وہ شئے جوآج انسان کی ضروریات میں شامل ہے کل وہ بے کا رہو جائے گا اور اس کی جگہ دوسری ایجادات اینامقام بنالےگا۔موجودہ وقت میں سائنس نے دنیا کوجام جم میں تبدیل کردیا ہے۔گلوبلائزیشن کی وجہ سے زندگی کے تمام شعبوں میں انقلاب بریا ہوگیا ہے اور روایتی زندگی کا توازن کیسر بگڑرہا ہے یگلوبلائزیشن کےاس دور میں جینے کےطور طریقے بدلتے جارہے ہیں اورا نقلاب کا بیا تر تہذیب وثقافت اور ساج ومعاشرت برصاف طور بردکھائی دےرہاہے۔سائنسی ترقی اور گلوبلائزیشن نے ہماری زندگی کے سامنے کٹی طرح کے مسائل کھڑ بے کردیے ہیں۔صارفی کلچر کاجنم ہواہےءاور سیاست ،اقتداراور دولت ایک یاور کی شکل اختیار کر گیا ہے۔ یہ یاوراخلا قیات اوراقد ارکونہس نہس کرنے میں لگا ہوا ہے ۔ امریکہ جیسے سپر یاور طاقت دنیا کی تمام توانائی پرایناقبضه جمانا جامتی ہے۔ بازار پراس کا کنڑول ہے، اس کی ہر چیز معیاری، وہ جس ملک پر ہاتھ رکھے وہ سونابن جائے، جس کو جاہے آتنک وادی بنادے۔ اس کے بنے جال میں صرف امیر ہی نہیں غریب بھی پھنسا ہے۔ سا سر کچراور ٹی وی کیبل نے تمام لوگوں کی فکر پر بہرے بیٹھا دیے ہیں۔میڈیا کی یلغار، ذرائع ترسیل کی برق رفتاری فلموں کی چکا چوند ھے ریانی اور مادی اقدار کی غیر مشروط بالا دستی ۔ بہ کسی ایک شخص پاکسی ایک خطے کا مسّلہ نہیں ہے بلکہ ہمارے عہد کا اضطراب اورالمیہ ہے ۔ چونکہ فر داور ساج ایک دوسرے کے لیے لازم وملز وم ہیں اس لیے اب افسانہ نگار تکنیک کی مختلف صورتیں اخیتا رکرر ہے ہیں ۔ آج زیادہ تر انسانے ایسے خلق ہور ہے ہیں جو مقامی عصری اور آفاقی تنیوں کے نماز ہیں۔ آج کے انسانہ نگاروں نے اپنے افسانوں میں وحدت تاثر کوکلیدی اہمیت دی ہے اور بیانیہ سے تشبیہ واستعارے کا کام لے کرفر د کی کیفیت اور حالت ،ساج کی جا ہت اور ضرورت کی پیکر تلاش کی ہے۔اس لیے ہماری آئلھیں انہیں دیکھتی ہیں ، ہمارے ذہن کے دریچے کھلتے ہیں اور ہمارے جذبات و کیفیات کے تار مرتعش ہوا ٹھتے ہیں ۔اس میں جدید ت ترنقوش کے ساتھ ساتھ عہد حاضر کی دھڑکتی زندگی کی بھریورنمائندگی بھی ہے نیز متحرک تصویروں کے ساتھ عہد کے جلوے داضح طور پرعہد کے خدوخال اور مزاج کی نشاندھی بھی کررہے ہیں ۔اس کے علاوہ یہ بھی واضح ہے کہ قاری اورفکشن کے درمیان دوریاں ختم ہوئی ہیں۔اب افسانہ نگار کے محسوسات قاری کے محسوسات بنے

(۵) ۲۰۷۰ء سے پہلے ترسیل کا مذاق اڑاتے اور مطالعہ خیزی کی ان کے نز دیک کوئی اہمیت نہیں تھی جب کہ بعد والوں نے اظہار کی تکمیلیت کے لیے ترسیل پر بھر پور توجہ دی۔ (۲) ۲۰۱۰ء سے پہلے والوں نے محض داخلیت پر بے جا اصرار کیا۔ یہ صورت 'فرار' کو منتج ہوئی اور گہری قنوطی تاریکی کو محیط ہوئی۔جس کا لامحالہ خمیازہ بے چارے افسانہ نگار کو جھیلنا پڑا۔ • ے 19ء کے بعد والوں نے اس صورت حال سے انحراف کرتے ہوئے خارجیت کی طرف رجوع کیا۔ نکسلزم، سانحہ بنگلہ دلیش ،ایم جنسی، گیٹ ایگری مینٹ ،ڈنکل ریز ولیشن، ذکی انور کی شہادت۔

(۷) • ۷۹ اء سے پہلے آفاقی اور بین الاقوامی حقیقتوں تک مرتکز تھے جب کہ • ۱۹۷ء کے بعد والے عمومی طور پر عصری اور مقامی مسائل تک مخصوص ہونے کے لیے مجبور تھے۔

(۸) • ۷۹ اءاور • ۱۹۸ء کے بعد والوں نے نہ صرف خارجی مسائل تک خود کومحد ودرکھا بلکہ داخلیت اور خارجیت کی آمیزش اوراد غام سے افسانے کوارتقا کی نئی بلندیوں سے متعارف کرایا اور اسے افسانے کے نئے آفاق عطا کرنے کا روبیہ اختیا رکیا۔

(۹) مذکورہ دہائیوں کے نئے افسانہ نگاروں نے افسانے کو محض اوزار سمجھنے پراکتفانہیں کیا بلکہ پخلیقی ،حرکی اور جدلیاتی قوتوں سے مزین کرتے ہوئے موقع ہموقع موثر تخلیقی ،تھیار کی طرح استعال کرنے کی عظمت کو سرکرنے کی کوشش کی۔'(۸)

زبانیں براہ راست سماج اور تہذیب کومتا شرکرتی ہیں ۔زبان اور تہذیب ایک ہی سکہ کے دورخ ہوا کرتے ہیں اور اس میں ہمیشہ تبدیلی واقع ہوتی رہتی ہے۔زبان کے ساتھ ادب بھی سماج کومتا شرکرتا ہے اور تہذیب و ثقافت کے بدلتے رجحانات کی عکاسی کرتا ہے۔ اس سلسلے میں عبد الستار دلوی رقمطر از ہیں:

<sup>۲</sup> زندگی ایک نامیاتی حقیقت ہے اور تغیر وانقلاب اسکی فطرت میں شامل ہے۔ چونکہ فن بھی زندگی کا آئینہ دار ہوتا ہے۔ اس لیے اس میں بھی تغیر و تبدل کا پایا جانا فطری عمل ہے۔ بیسویں صدی کی چھٹی دہائی میں زندگی جن پیچید گیوں اور عجیب وغریب نفسیاتی کشکش میں مبتلا ہوئی اس کا عکس ۱۹۹۰ء کے بعد کے افسانوں میں بخوبی دکھائی دیتی ہے۔ اس دور کے افسانہ نگاروں نے علامتوں ، استعاروں کا سہارالیا۔ اس کے علاوہ تجرید بیت بھی اس دور کے افسانوں میں اپنا و جو دمنوا نے میں معروف نظر آتی ہے۔ مثلا سر یندر پر کاش کا افسانہ تر بی وی دکھائی دیتی ہے۔ اس دور کے افسانہ نگاروں نے علامتوں ، استعاروں کا سہارالیا۔ اس کے علاوہ تر بی یہ بی بیت بھی اس دور کے افسانوں میں اپنا و جو دمنوا نے میں مصروف نظر آتی ہے۔ مثلا سر یندر پر کاش کا افسانہ العل ' وغیرہ خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

• ۷۹ اکاز مانداردوافساند کے لیےایک نیاموڑ کی طرح ہے۔ ستر کی دہائی میں افساندایک نے رجحان سے گلے مل رہا تھا۔اب علامت نگاری کی جگہ واضح بیانیہ اپنا قدم جمارہا تھا۔اس دور میں نیا افسانہ کوئی نئی

ا۔جدید افسانہ Subjetive ہوتا تھا اور مابعد جدید افسانہ Subjetive بھی ہوتا ہے اور

۔ ۲۔جدیدافسانوں میں اہمال جائز تھااور مابعد جدیدافسانوں میں اہمال ناروااور ناجائز ہے۔ ۲۔جدیدت کے مطابق مطالعہ پذیری غیر ضروری تھی ،جدیدت کے بعد مطالعہ پذیری Readability ضروری ہوگئ۔ ۲ -جدیدیت میں علامت سازی کی جاتی تھی،جدیدیت کے بعداستعارہ سازی کی کوشش پسندیدہ ستجھی گئی۔

Objetive بھی۔

۵۔جدیدیت میں معنی کی بہر حال اہمیت تھی ۔جدیدیت کے بعد صرف متن ضروری رہااور معنی غیر ضروری ہو گئے ۔

۲ ۔جدیدیت میں متنی وحدت کا انہدام ضروری نہ تھا۔جدیدیت کے بعد متنی وحدت کا انہدام بکثرت ہونے لگا۔

اس کے علادہ ۱۹۸۰ء کے بعد کے افسانوں میں معنوی تنہ داری کا وصف قصہ پاریذ بن گیا اور بیانید کی اہمیت مسلم ہوگئی۔ اس طرح افسانہ نگار اور قاری کی ذہنی ہم آ ہنگی کے مزید مواقع پیدا ہو گئے۔ اس عبد کے فذکاروں نے انسانی د کھ دردا ور اضطراب وانتشار کو ہی صرف افسانوں کا موضوع نہیں بنایا بلکہ ۱۹۹۱ء میں بابری مسجد کی شہادت کے المید کے بعد پورا ہند وستان ایک عجیب بحران سے دو چار ہور ہا تھا۔ اس عبد کے افسانہ نگاروں نے فسادات ، طبقاتی کشکش ، سابری بدعات ، صار فیت ، کر پش جنسی بے راہ روی، جمرت ، بڑے نگاروں نے فسادات ، طبقاتی کشکش ، سابری بدعات ، صار فیت ، کر پش جنسی بے راہ روی، جمرت ، بڑے بڑے شہروں کے مسائل چیسے موضوعات کو پیش کیا۔ اس طرح آ ج کا افسانہ موجودہ سیاسی ، سابری ، شقافتی منظرنا مے کی ایک تصویر ہے۔ عبد حاضر کے افسانہ نگاروں کی نظریں صرف ہندوستان تک ہی محدود نہیں ہ بلدان کی نظریا میں ایک تصویر ہے۔ عبد حاضر کے افسانہ نگاروں کی نظریں صرف ہندوستان تک ہی محدود نہیں ہ نگاری اس کی نظریا دی کی ایک تصویر ہے۔ مہد حاضر کے اس اس طرح آ ج کا افسانہ موجودہ سیاسی ، سابری ، شقافتی بلدان کی نظریوری دنیا پر ہے۔ آ ج سائنس کی بر کتوں کے ساتھ ساتھ اس کی لعنتوں نے زندگی میں جو گھٹن وی ایک ہے اس کا عکاس آج کا افسانہ بھی ہو ہو نی کا جار کی طرف دنیا کے فاصلے اگر کم ہوتے ہیں تو دلوں کے دیا گیا ہے۔ نی ماں باپ سے الگ ہا شل نما میٹیم خانے میں محصور ہیں۔ ان کا کرب ، ان کی اذیت ، ان کا احساس ان کے دکھ کو اپنا بنانے والے یہی فن کار ہیں۔ جن کی آئی سی مشرقی تہذ ہیں جان کی کو وال پر خون کے اس میں در تھی ہیں۔

هجج يئحافسانه نگار اکیسویںصدی میں افسانے کا منظرنامہ بڑی سرعت کے ساتھ تبدیل ہور ہاہے۔اس تبدیلی کے پیچھیے ہماری ضروریات زند گی،اختر اعات وایجادات اور ساجی و تہذیبی پس منظر بھی ہے۔ کم پیوٹراور آئی ٹی نے جہاں ترقی اور خوش حالی کو عام کیا ہے ، بڑے بڑے مکانات ، گزری کاریں، اینڈرائڈ موبائل، لیپ ٹاپ ہٹیبلیٹ ،اسٹیٹس سمبل ہوتے ہوتے عام ہو گئے ہیں۔وہیں انسان اخلاقی زوال کا شکار ہوتا چلا جار ہاہے ۔ رشتے ناطے کمز در پڑنے لگے ہیں۔ فحاشی <sup>جس</sup>م فروشی ،غیراخلاقی افعال <sup>ق</sup>تل غارت گری، دہشت گردی ،فرقہ وارانہ فسادات ،طبقاتی قتل وقال، دولت کے حصول کے لیے ہر طرح کے طریقے استعال کئے جارہے ہیں۔انسانی زوال کا گراف اتنا پنچے چلاآ یا ہے کہ اب ماں بیٹے، باپ بیٹے اور دیگر قریبی رشتوں کے درمیان نہ صرف دوریاں بڑھیں ہیں بلکہ بیر شتے اکثر خود پر بینتے اوررو تے نظراً تے ہیں۔ یہی دجہ ہے کہ بیسویں صدی سے اکیسو س صدی کے سفر میں افسانے کے موضوعات یکسر بدل گئے ہیں۔ ساج میں کر داروں کا فقدان ہو گیا ہے ۔ کرداروں کو زندہ رکھنے والے افراد کہاں چلے گئے کچھ پیتنہیں ہے ۔ بدی کی ساری حدیں ٹوٹتی جارہی ہیں۔ پہلےجھوٹ بولناایک طرح حجھوٹ سمجھا جاتا تھا مگراب یہ برنس اور تجارت کا حصہ بن گیا ہے۔ کمیشن دلالی کی بدلی ہوئی شکل ہوگئی ہے جسےاب نہصرف براسمجھا جاتا ہے بلکہ زندگی کا ایک اٹوٹ حصہ گردانا جاتا ہے ۔ زندگی کا ہر شعبہ اس کی گرفت میں آتا جار ہاہے ۔ اس کا لینا اور دینا دونوں عیوب کی سرحد سے با ہر تصور کیا جاتا ہے۔اکیسویں صدی میں بہت سے ایسے نئے افسانہ نگار سامنے آئے ہیں جن کے افسانوں میں ہیئت یا موضوع کے اعتبار سے نیاین موجود ہے۔ان میں سے بعض افسانہ نگاروہ ہیں جن کا پہلا افسانو کی مجموعہ گرچہ اکیسویںصدی میں شائع ہوا ہے گمریپلوگ بیسویں صدی ہے ککھ رہے بتھے۔ان میں سیدہ فیس بانوشمع،ایم اے حق،اشتياق سعيد،ايم مبين،غز ال ضيغم،مبينه امام، شامداختر، يرويز شهريار، رضاامام،خور شيد حيات،عبد العزيز خال، مجيد سليم، وسيم حيدر باشمى، رفعت جمال تبسم فاطمه ، اشرف جهال، ساحر كليم، طاہر الجم صد يقى ،اختر آ زاد،م تتاب عالم پرویز وغیرہ شامل ہیں۔اسی طرح اکیسویں صدی سے اپنا افسانوی سفر شروع کرنے والول ميں شائسته فاخری تسنيم فاطمه،سراج فاروقی،قيصر عزيز، نيازاختر،نصرت شمشی،افشاں ملک،شابنه رضوي،نشاں زیدی،غزالہ قمراعجاز،فرقان سنبھلی،محدر فیع الدین محامد نسیم محمد جان،ارشد نیاز،شبنم راہی،سا لک جميل براڑ، عابدعلى خان، مشاق احمد وانى، مەجىبى نجم، يحي ابرا ہيم، يونم، زيب النساء وغيرہ كانام شامل ہيں۔

نئ صدی کے افسانہ نگاروں نے بالکل نئے موضوعات پراینی توجہ صرف کی ۔ آج کے ترقی یا فتہ عہد میں آلودگی اور فضائی کثافت عالمی مسئلہ بنتا جار ہاہے۔ہوا، یانی اور مٹی روز بروز آلودہ ہوتے جار ہے ہیں۔دنیا کی ترقی میں آلودگی کا سبب بن رہی ہے۔ بموں کے دھما کے، فیکٹریوں سے نکلنے والا کثیف دھواں اور زہریلی <sup>گ</sup>یس، ٹریفک سے اگلتا ہوا ڈیزل اور پیٹرول کے فضلا ، نالی اور نالوں کے گندے یانی اور طرح کی کھاد سے مٹی کی آلودگی دن بدن انسان کے لیے خطرناک ہوتی جارہی ہے ۔ایسے میں انسان ہی نہیں جانور ، درخت اوریانی کے لیے خطرہ مزید بڑھ گیا ہے۔ یانی کی سطح روز بروز کم ہوتی جارہی ہے۔ایک طرف جہاں بیہ سارے مسائل ہیں تو دوسری طرف ان سے نبر دا زما ہونے کی کوششیں بھی ہیں۔ ہمارے خے ن کاروں نے ان مسائل کی طرف خصوصی توجہ صرف کی ہے ۔مہتاب عالم پرویز کا تازہ افسانوی مجموعہ'' کارواں''انہیں مسائل کی غمازی کرتا ہے ۔مہتاب عالم پرویز نے سعودی عرب میں اپنی زندگی کاایک طویل عرصہ گزار ا ہے۔انہوں نے ماحولیات کے خطرات کوعمد گی سے پیش کیا ہے ۔انہوں نے برندوں کی زندگی ، ہجرت ، ہوم سکنیس وغیرہ کوبھی اپنے افسانے میں پیش کیا ہے ۔'کارواں'ایک بے حد خوبصورت افسانہ ہے جس میں مرکزی کردارسعودی عرب کے ریگستان میں اونٹوں کی دیکھ بھال کا کام کرتا ہے۔ جہاں اچا نک زہریلی گیس کا رساؤ شروع ہوجاتا ہے ایسے میں کمپنی کے مالکان اونٹوں کی حفاظت کے لیے ماسک کا استعامل کرواتے ہیں۔حیوانوں کی زندگی اتنی قیمتی ہے جب کہانسانی زندگی اسی تعفن میں دم گھنے کا شکار ہوجاتی ہے: <sup>••</sup> ہرطرف زہریلی گیس نے اونٹوں کے دل کی دھڑ کنوں میں اپنے اثرات پیوست کر دیے تھے جب کہ safty کا پورا خیال رکھا گیا تھا۔خون کی الٹیاں اینا اثر دکھا رہی تھیں ۔اونٹوں کے بلبلانے کی آواز س ماحول کی نحوست میں اوربھی اضافہ کرر ہیں تھیں...اونٹوں کواس طرح بلبلانے اور خون کی الٹیاں کرتے دیکھ کرمیں بھی پریشان تھا''۔(۱۰) مغربی نظام زندگی اور سیاست نے ذاتی مفاد بریتی اور کر پشن کو عام کیا ہے۔ سفا کی اور درندگی کی جنگ عظیم کا بی تحفه نہیں بلکہ بیر بڑھتی ہوئی خود غرض ، مفادیر ستی ،زریر ستی کی دین ہے۔انسانیت کے زوال ، فرقه دارانه فسادات ، گنگا جمنی تهذیب کی یامالی پر اردوا فسانه نگار نوحه خوال بین به جرت کا مسله صرف

ہندوستان اور پاکستان تک ہی محدوذہیں رہ گیا ہے بلکہ بیہ سئلہ عالمی بن گیا ہے۔ آج کا نوجوان گھر سے بے گھر

ہونے کا کرب سب سے زیادہ جھیل رہا ہے۔ایسے ہی ایک افسانہ نگارا شرف شاذین ۔ہجرت اس کا ذاتی تجربہ ہے۔ان کا افسانہ 'آپ کہاں سے ہیں؟''میں کٹی ملکوں میں منقسم ہندوستانی اور پاکستانی مہما جرین کا درد ہیان ہوا ہے۔

، مندو پاک میں فرقہ برستی اور طبقاتی کشکش کا مکروہ چہرہ موجودہ افسانوں کا محبوب موضوع رہا ہے ۔ کیوں کہ نو جوانوں کا ذہنی اور جسمانی قتل ایک بہت ہی حساس اور سکین مسلہ ہے ۔ یہ نوجوان ہمارا روثن مستقبل کی علامت ہے ۔ اس موضوع پر مشرف عالم ذوقی کا افسانہ ' اقبالیہ بیان ' پولیس اور اہل سیاست کی ہمترین مثال ہے ۔ یہ ایک ایسا تیج ہے کہ فنکار بھی سمجھ نہیں پا تا ہے کہ آخر نوجوان کا مستقبل کیا ہوگا ۔ فرقہ پر ستی کے موضوع پر آنندلہر کا افسانہ ' سپیرے' اور اختر آزادکا' ' سونا میں' بھی قابل ذکر افسانہ ہے۔

موجودہ عہد کے بدلتے منظر نامے میں دہشت گردی کا موضوع سب سے نازک اور حساس قرار پایا ہے۔ یہ موضوع ایک عالمی مسلہ کی شکل اختیار کر گیا ہے۔ اس موضوع پر شکیلہ رفیق کا افسانہ''جالی والا روژن دان''فنی لحاظ سے قابل تعریف ہے۔ اس افسانے میں مصنفہ نے کرب کے ساتھ دہشت گردی کے نتائج کو بیان کیا ہے۔ بچوں میں ایک انجانا ساموت کا خوف ۔ ہماری آنے والی نسلیس بتاہ ہور ہی ہیں ۔ دہشت گردی کی آڑ میں ذاتی دشمنی پر طاہر ہ اقبال کا افسانہ 'ارکاں والا اسکول' قابل رشک ہے۔ الیاس فرحت کا افسانہ ' ''خوف'' آج کے محکمہ پولیس پر سوالیہ نشان ہے جواسیج کے ذریعہ ملزم کی شناخت چاہتے ہیں۔

زندگی کی یہ بھی ایک تلخ حقیقت ہے کہ ساری ترقی کے باوجود ذہنی وجسمانی، جذباتی ہر طرح کا استحصال جاری ہے۔ طرز کہن اور تغیر نونے ان کی زندگی کو معمد بنا دیا ہے۔ جس کا اثر ساج پر پڑتا ہے۔ عورت کے بغیر تو ساج کی تغییر ہونہیں سکتی ۔ اس لیے جب وہ ذہنی کرب میں مبتلا ہو گی تو پورا گھر اور ساج کشکش میں گرفتارر ہے گا۔ اس آزاد کا سید ها اثر ہماری آنے والی نسل پر پڑتا ہے۔ ٹو ٹتے بکھر تے رشتوں نے بچوں سے ان کا بچپن چھین لیا ہے۔ بد لتے ماحول میں ان کی الجھنوں اور پر یثانیوں کا ذکر بھی آج کے افسانہ نگار کر رہے ہیں۔ سلام بن رزاق ، ایم مبین ، مشرف عالم ذوقی ، ترنم ریاض کے افسانوں میں یفکر بھی نمایاں ہے کہ ہمارے نیتو ونما کی جو کے ماحول میں ان کی الجھنوں اور پر یثانیوں کا ذکر بھی آج کے افسانہ نگار کر رہے بیں۔ سلام بن رزاق ، ایم مبین ، مشرف عالم ذوقی ، ترنم ریاض کے افسانوں میں یفکر بھی نمایاں ہے کہ ہمارے نشو ونما کیسے ہو؟ ہڑ مل پر ان کی دفسیات پر بھی گہری نظر ہے ۔

ہیسویں صدی کے اکیسویں صدی میں قدم رکھتے ہی اردوا فسانہ صرف برصغیر تک ہی نہیں بلکہ پوری

دنیا کے اہم مسائل کو اپنے دامن میں سمیٹ چکا ہے۔ آج کے صارفی نظام میں ہزاروں مسائل ہیں ایک طرف سیاست ہے تو دوسری طرف ہائی فائی سوسائٹی ۔ دونوں کا نہ کوئی اصول ہے اور نہ ہی نظر بید۔ مذہب ہے اور نہ ہی کوئی راستہ۔ اس نظام میں کمز ورطبقہ یعنی عور تیں، بنچ اور عام لوگ مشکلات سے دوچار ہیں۔ ہجرت کے موضوع سے اپار ٹمنٹ لائف تک کے موضوعات پر ار دوا فسانہ نگاروں کی نظر ہے۔ سلام بن رز اق ، مشرف عالم ذوق ، ساجدر شید ، نیر مسعود، احمد صغیر، غضنفر، اختر آزاد ، عبد العزیز خاں، آندلہر، صفیہ صدیق ، عطیہ خاں، طاہرہ اقبال، شکیلہ رفیق، مہر انصاری، عصری افسانہ نگاروں کا گویا ایک کارواں ہے جنہ ہیں صرف سان اور معاشر کی برلتی تصویر ہی پیش ہیں کرتے بلکہ ان مسائل سے خود بھی دوچار ہیں۔

پانی اور درخت کے تحفظ پر مہ جنیں بنجم کا افسانہ نے جڑکا پودا ہے۔ اس افسانے میں ایک درخت اور اس کا تگہبان دو کر دار ہیں۔ دونوں ایک دوسرے کا خیال رکھتے ہیں۔ رفتہ رفتہ ییکن اور محبت کم ہوجاتی ہے ۔ درخت سو کھنے لگتا ہے کوئی اسے پانی سے سیر اب کرنے والانہیں ہے۔ کہانی علامتی انداز میں بیان کی گئی ہے اور کہانی میں دو واضح سطحیں سامنے آتی ہیں۔ پیڑ کی شکل میں ایک عورت کی پبا س بھی موجزن ہے جب کہ ظاہری اعتبار سے کہانی پیڑ کے سو کھنے کا بیان ہے۔ کہانی آن تے تحفظ ما حولیات کے مشن کو عمد گی سے پیش کرتی ہو سکے۔ کہانی کے افتدام پر پیڑ کا تحفظ کر نا چا ہے تا کہ پیڑ پودوں اور جانوروں کو بھی پانی دستا یا نظاہری اعتبار ہے کہ ہم سب کو پانی کا تحفظ کرنا چا ہے تا کہ پیڑ پودوں اور جانوروں کو بھی پانی دستا یا ہو سکے۔ کہانی کے افتدام پر پیڑ کا تکہ ہان این خططی اور غفلت پر رو پڑ تا ہے اور پیڑ کے لیے پانی کی تلاش میں نظل پڑتا ہے۔

پانی کے موضوع پر لکھا گیا ایک افسانہ'' آب حیات' ہے اس افسانے کا خالق فرقان سنبھلی ہے ۔افسانے کا مرکز می کردارعادل ہے جسے سیاروں پر جانے کا بڑا شوق رہتا ہے۔بالآخراس کا شوق پورا ہوتا ہے اور وہ ایک سیارے پر پہو پنج جاتا ہے۔سیارے پر اس کی ملاقات عد سیا کی راج کمار کی عدینہ سے ہوتی ہے ۔عادل عدینہ کا سرکار کی مہمان بن جاتا ہے۔جب سیارے پر عادل کو پیا س گتی ہے تو انہیں بتایا جاتا ہے کہ یہاں سب پچھ ہے مگر پانی نہیں ہے:

''ہمارے سیارے پر ہر سہولت اور ہرا شیا موجود ہے جو کسی بھی آکاش گنگامیں پائی جاتی ہوگی ۔لیکن ہمارے بزرگوں نے ترقی کی اندھی خواہش میں نہ صرف کنکریٹ کے جنگل کھڑے کئے بلکہ تالاب پاٹ

عادل کو پانی کی جگہ شربت پینے کودی جاتی ہے مگراس شربت سے اس کی تشنگی مزید بڑھ جاتی ہے۔ پانی کی دستیابی کی خاطر عدینہ عادل کو ایک ایسے اسٹریڈیم میں لے جاتا ہے جہاں پانی کے حصول کے لیے ۵ کی دستیابی کی خاطر عدینہ عادل کو ایک ایسے اسٹریڈیم میں لے جاتا ہے جہاں پانی کے حصول کے لیے ۵ کی دستیابی کی خاطر عدینہ عادل کو ایک ایسے اسٹریڈیم میں لے جاتا ہے جہاں پانی کے حصول کے لیے ۵ کی دستیابی کی خاطر عدینہ عادل کو ایک ایسے اسٹریڈیم میں لے جاتا ہے جہاں پانی کے حصول کے لیے ۵ دستیابی کی خاطر عدینہ عادل کو ایک ایسے اسٹریڈیم میں لے جاتا ہے جہاں پانی کے حصول کے لیے ۵ کی دستیابی کی خاطر عدینہ عادل کو ایک ایسے اسٹریڈیم میں کہ مقابلہ کو جیت کر آب حیات یعنی پانی حاصل کر کے کسی طرح سے اپنی جان بچانے میں کا میاب ہوتا ہے۔

• ۱۹۸۰ء کے بعد ذکیہ شہدی، خور شید اکرم، شفیع جاوید، احمد یوسف، نیر مسعود، عابد سہیل، اقبال مجید، عبد الصمد، حسین الحق، مشاق احمد نوری، شموکل احمد، شوکت حیات، صلاح الدین پر ویز، پیغام آفاقی، سلام بن رزاق، جوگندر پال، مشرف عالم ذوقی، طارق چھتاری، ت ترنم ریاض بشفق ، غفنفر، ساجد رشید، قاسم خور شید ، مظہر الزمال خال، غز ال ضیغم، شاہد اختر، عشرت ظفر، عبید قمر اور محمد علیم وغیرہ افسانہ نگاروں نے اپنے افسانوں میں نیا نداز، نیا لہجداور نے موضوع کا انتخاب کر کے اور اپنی تخلیقات کی بنا پرنگی شناخت قائم کیں۔

۱۹۸۰ء کے بعد معاصرافسانہ نگاروں میں سب سے اہم سید محمد انثرف ،عبدالصمد، سلام بن رزاق، شوکت حیات، حسین الحق ، شفق ،حمید سہرور دی ، مظہر الزمال، ساجدر شید، شموکل احمد، فیاض رفعت ، شفیع مشہدی، انور قمر، شفیع جاوید، پیغام آفاقی ، خفنفر، الجم عثانی، طارق چھتاری، مشرف عالم ذوقی ، ذکیه مشہدی، ترنم ریاض، شاہداختر، صغیر رحمانی، خالد جاوید، وریندر پڑواری اور اسرار کا ندھی وغیرہ ہیں ۔ ذیل میں چندا فسانہ نگار

مابعد جدیداردوافسانوں کا ایک اہم موضوع لیس بین ازم بھی ہے۔ کھانا ہعلیم اور جنسی خواہشات کی تحمیل انسانی ضروریات کے اہم اجزاء ہیں یعلیم کے بعد سب سے اہم ضرورت جنس ہے ۔ جنسی جبلت غیر شعوری طور پرانسان سے بہت سے کام لیتی ہے۔ انسانی کر دارکی تعمیر وتخ یب میں اس جبلت کو بنیا دی حیثیت حاصل ہے ۔ اگر اس جبلت کو نارمل صورت میں تسکین اور آسودگی حاصل نہیں ہوتی تو صد ہاصور توں میں سے جبلت زندگی کے افعال پر اثر انداز ہوتی ہے اور اپنی آسودگی کی راہ خود تلاش کر لیتی ہے۔ اس جنسی جبلت کے بنا سے اظہار اور تسکین کا بہترین اور لطیف ترین ذریعہ کی کو این جون ساتھی منتے کرنا ہے۔ جب کوئی ساج حیون ساتھی

، ہم جنس پرسی کی تاریخ آتی ہی قد یم ہے جنٹی کہ انسانی ارتقاء کی تاریخ ۔ ہم جنس پرسی کسی خاص قوم کے ساتھ وابسة نہیں ہے بلکہ بیا یک عام چیز ہے جو کسی بھی انسان سے صا در ہو کتی ہے ۔ بیا نسان کی ایک ایسی کنروری ہے جسے گناہ کبیرہ، اخلاقی زوال اور بدکاری کی بدترین مثال سے تشبیہہ دی گئی ہے ۔ اس تشبیہہ ک باجود ہر دور میں اہل خرداس کے شکار ہوئے ہیں ۔ اس فہرست میں بڑے بڑے عمّا کدین، قائدین، رہبران دین ومذہب، شاعر وادیب کے نام کو دیکھا جا سکتا ہے ۔ قر آن کریم میں جنس پر سی متعلق قوم لوط کا عبرتاک واقعہ بیان ہوا ہے۔ ہم جنس پر می تو جا سکتا ہے ۔ قر آن کریم میں جنس پر سی متعلق قوم لوط کا والاعمل ہے ۔ مردوں میں بھی اس طرح کے دیکھا جا سکتا ہے ۔ قر آن کریم میں جنس پر سی سے متعلق قوم لوط کا والاعمل ہے۔ مردوں میں بھی اس طرح کے دیکھا جا سکتا ہے ۔ قر آن کریم میں جنس پر سی سے متعلق قوم لوط کا دین ومذہب ، شاعر وادیب کے نام کو دیکھا جا سکتا ہے ۔ قر آن کریم میں جنس پر سی سی متعلق قوم لوط کا عبرتاک واقعہ بیان ہوا ہے۔ ہم جنس پر سی خین از م کہا جا تا ہے ۔ بی عورتوں کے درمیان پایا جائے والاعمل ہے۔ مردوں میں بھی اس طرح کے درجان پائے جاتے ہیں جس ہوموسیکس کے نام سے جانا جا تا ہے رہوتا جارہا ہے۔ بلکہ مشرقی ممال میں بکٹرت پایا جا تا ہے۔ لندن میں ہوموسیکس کے مام سے جانا جا تا ہے ۔ یہ میں ازم اور ہوموسیکس مغربی ممال میں بکٹرت پایا جا تا ہے۔ اندان میں ہوموسیکس کے این میں ہوتوں ہوتوں

> ''یااللہ بیخش نگاری کیا ہوتی ہے۔ ہماری ایک خالتھیں جو کمسن لڑ کیوں کو ہر وقت ڈھنگ سے دو پٹہ اوڑ ھنے کی تلقین کیا کرتی تھیں ۔ ذرا

عصمت چنتائی نے پہلی بارہم جنسی پر''لحاف' جیسا افسانہ لکھا۔عصمت کی نظرزندگ کے ہرخارجی پہلو کی رگ و پے کا جائزہ لینے اور اس کے ساتھ مل جراحی کرنے پر اصرار کرتی ہے۔عصمت کی نگاہ میں جنس زندگی کا ایک سنگ بنیا د ہے اور تخلیق سے اس کا اٹوٹ رشتہ ہے ۔عصمت نے لحاف میں بیہ بتانے کی کوشش کی ہے کہ اگر کسی نوجوان عورت کو کسی ہجڑ ے شوہر کے پلے باند ھدی جائے تو وہ عورت ہم جنسی کی طرف مائل ہو جاتی ہے۔

عصمت چغتائی کے بعد میلان ہم جنسی پراردو کی دوسری خاتون افسانہ نگاروں نے بھی کہانیاں لکھیں۔ گویاعصمت نے جس اسکول کی بنا ڈالی تھی وہ ختم نہیں ہوئی بلکہ یہ سلسلہ جاری رہا۔ عصمت کے بعد متاز شیریں کا نام بہت ہی اہمیت کا حامل ہے۔ متاز شیریں نے اپنے ہم عصر افسانہ نگاروں کے مقابلے میں بہت کم لکھا ہے لیکن وہ اپنے عہد کی چند پڑھی لکھی خاتون میں شار کی جانے والی افسانہ نگاروں کے مقابلے میں اوب پر گہرا مطالعہ تھا اور علم نفسیات سے ان کی دلچینی براہ راست تھی۔ ان کے افسانوں کا تعلق زیادہ تر از دواجی زندگی سے متعلق ہے ۔ ان کی مشہور کتاب ''میگھ ملہمار'' کا موضوع بھی یہی از دواجی زندگی ہے۔ متاز شیریں کی افسانہ نگاری میں جند پر فی میں جو سلم لڑکیوں کو پر میشانیوں میں میں اور کرتی تھیں۔ متاز شیریں

> "جدید اردوادب کے درمیانی دور میں حقیقت نگاری صرف جنسی حقیقت نگاری بن کررہ گئی تھی اور یہاں بھی صرف ایک رخ پیش کیا جارہا تھا۔ ہر طرف جنسی بیاریوں، کج رویوں، بدعنوانیوں اور جنسی آ سودگی کی داستانیں بھری پڑی تھیں۔ آج بڑی شدت سے احساس ہوا کہ اس سے بڑا ہی غیر صحت مندانہ اثر پڑرہا ہے ۔ اس کی بہت ضرورت ہے کہ تندرست جنسی زندگی ، صحت مند محبت اور خوش گوارزندگی میں ایسی تصویریں بھی موجود ہیں

ممتاز شیریں کا بیافسانہ بہت ہی رومانٹک انداز میں لکھا گیا ہے۔ اس افسانہ میں ہماری تہذیب کے سمٹے رخ کو پیش کیا گیا ہے۔ اس افسانہ کا بنیادی کردار'' گلنار' اور مس' فنانس' ہیں۔گلنار کالج کی طالبہ ہے ۔ وہ جس کالج میں زیر تعلیم ہے وہاں اکثر خاتون اساتدہ برسر خدمت اپنا فریضہ انجام دینے والی ہوتی ہیں۔ کالج میں گلنار کے علاوہ اور بھی طالبہ ہوتی ہیں۔گلنار اور مس فنانس رفتہ رفتہ ایک دوسرے کی محبت میں گرفتار ہوجاتی ہیں محبت کے اس دام میں صرف گلنار ہی نہیں بلکہ اس کی سہیلیاں بھی مس فنانس کے شق میں مبتلا ہوجاتی ہیں اور ہر کوئی چاہتی ہیں کہ وہ اپنی استاد سے زیادہ سے زیادہ قربت حاصل کرنے میں کا میاں۔ ہوجا تمیں۔

گلنار کا دل اپنی استاد مس فنانس پر کب آگیا تھا اس کا احساس تک اسے نہیں ہو سکا تھا۔گلنا رمس فنانس کی ایک جھلک پانے کے لیے پریشان رہا کرتی تھی حالاں کہ مس فنانس کوئی بہت خوب صورت عورت نہیں تھی:

> ''میں پہلے تو ان کے سامنے یونہی شرمایا کرتی تھی۔ جب وہ کہیں سے آنکلتیں تو میں بھاگ کر کہیں جاچیچتی ۔وہ میری طرف دیکتھیں تو دونوں ہاتھوں میں منہ چھپالیتی گودل تو یہی چا ہتا کہ وہ یونہی دیکھتی رہیں۔عجیب

مس فنانس کا تبادلہ کسی دوسری جگہ ہوجا تا ہے۔اور گلنا رکابی۔اے، بھی کممل ہوجا تا ہے گر گلنا رکا چین سکون سب غارت ہوجا تا ہے۔ چنانچہ دوہ اپنے گھر والوں کو اس بات پر آمادہ کر لیتی ہے کہ دہ جا کر اس شہر کے کالج سے ایم ۔اے کر ے جہاں مس فنانس کا تبادلہ ہوا ہے ۔ آخر کا رگلنا رکو اس شہر میں جانے کی اجازت مل جاتی ہے اور وہ ایم ۔اے میں داخلہ لے لیتی ہے۔گلنا ربہت خوش ہیں۔ بلکہ اس سے زیادہ خوش تو مس فنانس ہیں آخروہ بھی تو گلنا رکودل سے چاہتی تھی:

> ''وہ خودبھی مجھے جاپہتی تھیں ۔ کٹی بارانہوں نے مجھے ایپ تھر پر بلایا تھا اور کتنا اصرار کرتی تھیں کہ میں ان کے ساتھ سیر کو جایا کروں ۔ اس دن ان کی آواز میں کیسی التجاتھی ۔''صرف ایک بار آجا و کٹنا را میں تمہیں اپنی کار میں گھمالا وُں گی ۔ فلاں فلاں گارڈن لے جا وُں گی ۔ میں نے بصد نا زان کی التجا کوٹھکرا دیا تھا... میر انام اس چٹخا رے سے لیتی تھیں گویا ان کے منہ میں لذیذ مٹھائی رکھی ہو۔ جب میر کی طرف دیکھ کر مسکر اتی تھیں تو ان کا تب کم کتنا می فانس کی بجائے''ا ینجلنا'' کہا کروں''۔ (ے ا)

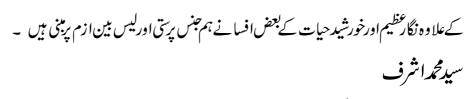
میلان ہم جنسی پر ہاجرہ مسرور نے بھی کہانیاں لکھیں ہیں ۔ان کا افسانو ی مجموعہ'' ہائے اللہ'' میں شامل بیشتر افسانے ہم جنسی کے موضوع پر شتمل ہیں ۔اس مجموعے میں 'تل اوٹ پہار'' بندر کا گھاؤ' را کھ'' سرگوشیاں'' اور' 'ہائے اللہ'' وغیرہ افسانوں میں ہم جنسی کے میلانات کو واضح کیا گیا ہے۔''ہائے اللہ'' ایک چھوٹی سی نیم بالغ لڑکی کی دبی دبی جنسی خواہش پر ککھی گئی کہانی ہے۔اس افسانے میں نیم بالغ لڑکی کا اپنے متعلق سیانی بن کرسو چنا اس کے جسم وجان میں ہل چل پیدا کردیتی ہے۔''تل اوٹ پہاڑ''میں بھی کچھاسی طرح کے مسائل میں ۔اس افسانہ میں ایک کمسن لڑ کی اپنے باپ کی عیاشیوں کو دیکھ کر اپنے اندرجنسی ابال محسوس کرتی ہے جس کی وجہ سے وہ غیرارادی طور پرایک عورت کے ساتھ جسمانی قربت

اختیار کرنے پر مجبور ہوجاتی ہے۔ ہاجرہ مسرور کی افسانہ نگاری سے متعلق کیطرس بخاری رقمطراز ہیں: '' ذاتی رشتوں میں جنس کار شتہ سب سے زیادہ پیچیدہ ہوتا ہے۔ جنس کا پیڑ ایک ایسا پیڑ ہے جس میں لاکھوں قشم کے کڑوے میٹھے اور کھٹے پھل لگتے ہیں،اور کوئی یقین سے نہیں کہہ سکتا کہ جواسے بوئے گا وہ کیا کاٹے گا۔اس کی جڑیں د ماغ، دل،اعصاب اور گوشت میں نہ معلوم کہاں کہاں تک پھیلی ہوتی ہیں۔ ہاجرہ

کے کرداروں کا جنسی شعور جسمانی مظاہر ہ سے بہت آ گے نگل جاتا ہے جن کی وجہ سے ان کے جنسی افسانے اوروں سے زیادہ دقیق اورعمیق معلوم ہوتے ہیں ۔ان کے جنسی تعلقات میں تنوع اوروں سے زیادہ ہے اور ان تعلقات کی رنگینیاں بھی زیادہ لطیف اورنگاہ فریب ہیں''۔(۱۸)

ترقی پیند تر یک کے بعد جدیدیت کے زیرا تر تہم جنسی سے متعلق چندا فسانے لکھے گئے۔ چونکہ میرا موضوع مابعد جدیدیت سے متعلق ہے لہذا میں یہاں مابعد جدیدیت کے زیرا تر لکھے گئے چندان ا فسانوں کا ذکر کروں گاجس میں لیس بین ازم کے واضح نقوش بیان کئے گئے ہیں۔ لیس بین ازم اور جنس پر سی تقریبا تہم معنی ہے۔ یور پی کلچر کے اعتبار سے اگر دومرد آپس میں شہوت رانی کا عملی ارتکاب کر نے واسے گے ازم سے تعبیر کیا جاتا ہے اور اس گے ازم کو مشرقی کلچر کے اعتبار سے لواطت سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اگر یہی عمل خواتین کے درمیان انجام پائے تو اسے لیس بین ازم کہا جاتا ہے۔ بہر حال دونوں کے درمیان اس طرح کے تفاعل کو جنس پر سی تعلی کہا جا سکتا ہے۔ اردو افسانوں میں جنس پر تی کے مسائل کو بہت سے افسانہ نگاروں نے اپنے افسانے کا موضوع بنایا ہے۔

جنس پرسی کوئی نئی چیز نہیں ہے۔انسان کی ضروریات زندگی میں جہاں کھانا، کپڑ ااور مکان کوا ہم مقام حاصل ہے وہیں جنسی خوا ہشات کی تحمیل انسان کے لیے بہت زیادہ اہمیت کا متقاضی ہوتا ہے ۔ جنسی خوا ہشات کی تحمیل میں انسان تبھی بہت آ گے نگل جاتا ہے جس کی وجہ سے انسانی قدریں مجروح ہوتی ہیں اور اس بے راہ روی کا انجام بہت ہی بھیا تک ہوتا ہے۔ بلکہ بسااوقات جنسی بے راہ روی انسانی زندگی کی ہلا کت کا باعث بن جاتی ہے۔اس بھیا تک انجام کی نشان دھی خور شید حیات کا مشہورا فسانہ 'ایڈز' سے لگایا جا سکتا ہے۔لیس بین ازم پر، مشرف عالم ذوقی کا'' کا تیا 'مین 'ہیت ہیں' ، بہت ہی خواصورت افسانہ نور کیا جاتا ہے۔ اس



اردو افسانے کی دنیا میں سید محمد اشرف کا نام بہت ہی اہمیت کا حامل ہے۔ افسانہ نگاری کے میدان میں انہوں نے اپنی انفرادیت کاعکس قائم کیا ہے ۔ انہیں ساہتیہ اکادمی کی جانب سے ایوار ڈبھی دیا جا چکا ہے ۔ پید ایوار ڈان کے مشہور افسانو کی مجموعہ ''باد صبا کا انتظار'' کے اعتراف میں دیا گیا ہے۔ ان کے اس افسانو ک مجموعے میں تہذیب وتدن ، تاریخ کے باہمی رشتے اور ہندوستانی پس منظر میں ان سے متعلق رونما ہونے والے حادثات اور ان کے اثر ات کو بڑی خوبی سے فن کے قالب میں ڈھالا گیا ہے۔ اس سلسلے میں احمد صغیر مہدی جعفر کے حوالے سے رقم طراز ہیں:

> <sup>•••</sup>سید محمد اشرف نے حقیقت نگاری کی راہ استعاروں اور علامتوں کے درمیان سے نکالی ۔ ان کے افسانو می برتاؤ میں معاشرہ اہم حیثیت رکھتا ہے ۔ ان کا تکنیکی اور اسلوبیاتی انداز انہیں دوسرے حقیقت نگاروں سے بہت مختلف کر دیتا ہے ۔ اشرف کے یہاں صریح اور شفاف علامت ساز می ہے ۔ انہوں نے اکثر جانورں کو اپنا وسیلہء اظہار بنایا ہے ۔ جانوروں کا برتا ؤ ان کے یہاں سید رفیق حسین کے سے اصل جانوروں ان کے یہاں سید رفیق حسین کے سے اصل جانوروں ملکہ ان کی تخلیقات غیر مرئی حقیقتوں کی جانوروں کی تمثیلی روپ ہے یہ ملکہ ان کی تخلیقات غیر مرئی حقیقتوں کی جانوروں کی تمثیلی روپ ہے یہ بلکہ ان کی تخلیقات غیر مرئی حقیقتوں کی جانوروں کی تمثیلی روپ ہے یہ یہ کہ مان کہ تخلیقات غیر مرئی حقیقتوں کی جانوروں کی تمثیلی روپ ہے یہ میں معنی از دار سے تحرض کے میں معنیں میں براز کہ مان اور '' خبر دار کا نظر نہ جن ان مان کی تخلیقات اور دنیا میں '' روگ ''' لکڑ بگھا ہنا' اور '' خبر دار کا نظر نہ جن انسانوں کا اضافہ کیا ۔ جن میں بر صغیر کی ساجی اور سے سے مردار کا نظر کی شناخت اور نموں کا اضافہ کیا ۔ جن میں بر صغیر کی ساجی اور سیا کی صورت

۱۹۸۰ء کے بعداردوافسانے میں فکروفن کی جونئی جہتیں سامنے آئی ہیں اور طرز احساس کے جوئے رنگ پیدا ہوئے ہیں ان میں یقیناً کئی لوگوں کا ہاتھ ہے۔مگر افسانے کی جمالیات کاعلم ، تہذیب و تاریخ سے آشائی اورانسانی رشتوں کا عرفان لے کر جوافسانہ نگارسب سے نمایاں ہو کر سامنے آیا ہے وہ سید محمد اشرف ہیں

۔سید محمد اشرف دور حاضر کا ایسا صبا مزاج اور درد مند فنکار ہے جس کے خرام فن کوضا بطوں اور اصولوں کی مٹھی میں بند کر کے دیکھنایا دکھانا بہت مشکل ہے۔خواہ بیضا بطحاور اصول نٹے ہوں یا پرانے۔اشرف کی قصہ گوئی کو سمجھنے کے لئے افسانے کے خدوخال اور بوطیقا کے بچائے افسانے کی جمالیات پرغور کرنا ہوگا کیونکہ انہوں نے اپنے سامنے پھیلے ہوئے افسانوی منظرنا مے اور بعض مشہوراورا ہم لکھنے والوں کے باوجوداپنے لئے ایک الگ راہ نکالی ہےاورا فسانے کی نئی جمالیات کوتشکیل دینے کی کوشش کی ہے جوشعری جمالیات سے کیسرمختلف ہے يبعض لوگ جو جمالیات کومخض احساس حسن کا نام دیتے ہیں انہیں سوس لینگر کا بیقول جاننا جا ہے کہ فنون لطیفہ کے شعبے میں جب ہم جمالیات کی بات کرتے ہیں تو ہماری تہذیب ، ہماراعہد ، ہماراما حول ، جغرافیہ، طرزفکراور احساس حسن ایک تاریخی معنویت کے ساتھ شامل رہتا ہے اور انثرف نے اپنے افسانوں کی تخلیق یقیناً عہد محل وقوع اور تہذیبی و تاریخی تناظر کا احساس رکھتے ہوئے کی ہے ۔اس لئے ان کے افسانوں میں جس انسانی تجربے کااظہار ہے اس کا کینوس بہت وسیع ہے۔مشتراد بیرکہ انہوں نے اپنے عہد،اپنے ماحول،اپنے عہد کے تضادات کوایک ایسے تناظر میں دیکھنے کی کوشش کی ہےجس میں ان کی افسانو می افغرادیت کے ساتھ ساتھ افسانے کی نئی جمالیات بھی موجود ہیں ۔اس جمالیات میں'' قصہ گوئی'' ہی آخری منزل نہیں بلکہ اصل منزل وہ ہے جب افسانہ نگار کا ئنات کواپنے اندرمحسوس کرنے کی صلاحیت پیدا کر لیتا ہے۔ اس صلاحیت کے بعد ہی افسانه نگار کا ئنات کی مختلف اشیا و مظاہر کو جب اور جس طرح جاہتا ہے استعال کر سکتا ہے ۔ سید اشرف اس منزل تک پہونچ گئے ہیں،اس لئے ککڑ بگھا'ہویا' کعبے کا ہرن' 'ہاتھی' ہویا 'گدھ' بڑے مل کی گھنٹماں' ہویا 'ببول کے کانٹے' قربانی کا جانور' ہویا 'ندھا اونٹ' 'جنگل' ہویا 'شہر' شجر ہ' ہویا 'جنت' 'طوفان' ہویا 'رنگ ِ رائِگَالُ ہر شئے کو جیسے چاہتے ہیں ، جب جاہتے ہیں ،استعال کرتے ہیںاوران کے ذریعہ اپنی فکر کواورا پنا بنیادی خیال یوری فنکاری اور قوت کے ساتھ پیش کردیتے ہیں۔وہ اپنے افسانوں میں باہر کی کا ئنات کواس کی تمام جزئیات کے ساتھ اندر کی کائنات سے جس طرح ہم آہنگ کرتے ہیں۔ یہ ہنران کے ہم عصروں میں بہت مشکل سے ملتا ہے۔ دراصل ان کے یہاں اپنی روایت ، پس منظر اور اپنے اندرون سے جڑے رہنے کا جو تشلسل ہے بیان کی فنکاری کوار فع بنانے کا سبب ہے۔ا شرف خواب کے دھندلکوں میں سفر کرتے ہوئے بھی شعور کوساتھ رکھتے ہیں۔ان کی نگاہیں حالات و واقعات سے گزر کر ان اسرار و رموز تک جاپہو خچتی ہیں جہاں عام لوگوں کی نگامیں نہیں پہو نچ یا تیں۔وہ زندگی کی سادہ اور سچی قدروں کی ترجمانی حرف واحساس کے

فنکارانہ امتزاج کے ساتھ کرتے ہیں اور اپنے افسانوں میں ہماری انفرادی اور اجتماعی زندگی سے متعلق مسائل، فر دکی محرومیاں، افلاس، محنت کا استحصال، روز مرہ کی زندگی کے دکھ سکھ اور انسانی رویوں کو اپنی توجہ کا مرکز بناتے ہیں۔ اسی لئے فر داور معاشرے کے درمیان ایک گہرے اور بامعنی رشتے کی تلاش وجستجو ان کے افسانوں کا حاصل بن جاتی ہے۔ وہ افراد کی نفسیات اور ان کے سلوک کی راہ سے فرد، خاندان، معاشرے اور قوم کی کج روی پرطنز وتنقید کرتے ہیں تو اس کی زد میں فر داور اجتماع دونوں آ جاتے ہیں۔

سیدانشرف کا ایک بہت ہی مشہور و معروف افسانہ ''لکڑ بگھا ہنا'' ہے۔ اس افسانہ کے ذرایعہ اشرف ہمارے معاشر کو آئینہ دکھا کر قاری کے جیس پر سوالیہ نشان قائم کرتے ہیں کہ ہماری تہذیب ، انسانیت ، اور زندگی کا مستقبل کیا ہوگا ؟ اسی لئے قاری کو ان کی اکثر کہا نیوں کی بافت میں دردکی ایک زیریں لہر جاری و ساری نظر آتی ہے۔ ایسی لہر جس کے پیچھے زندگی کی گہری معنویت چیپی ہوئی ہے۔ لکڑ بگھا ہنسا میں بظاہر افراد خاندان ایک دوسر کا اعتماد حاصل کئے ہوئے ہیں مگر اپنے باطن میں ہر فر دلکڑ بگھا ہنسا میں بظاہر افراد خاندان سے ہراسان ہے۔ یہاں ہر شخص اپنی د نیا میں گم ہے۔ با تیں تو ایک دوسر ے سائی بی مگر مل کے اعتبار سے معمولی خوشیاں اور فو اند آٹر نے آکر ایک دوسر کو فریب د سے پر مجبور کر رہے ہیں ۔ ایک فر دکود وسر فرد پر چپ چاپ جملہ کرنے کے لئے اکسار ہے ہیں۔ یہ جنگل کی وشق فطرت ہے کیونکہ افراد کی چالوں میں لکڑ بگھا

> " پاپا کے دوست خواجہ صاحب پاپا کو بزنس کے متعلق ایک اہم مشورہ دے کرجار ہے تھ... جاتے جاتے جب خواجہ صاحب نے مڑ کر پاپا سے بیہ کہا کہ اس کا م کو ان کے مشور ے کے مطابق کرنے میں پاپا کو بہت زیادہ فائدہ ہوگا تو معلوم نہیں کیوں پاپا کو بیمسوں ہوا کہ خواجہ صاحب کی آئکھیں بالکل سرخ ہوگئی ہیں اوران سے زندگی شپک رہی ہے۔جیسے... پاپا نے خود کو بستر پر گرادیا''۔

''اور پھر ضبح جب پاپاسب سے پہلے سوکرا تھے تو ایک عجیب ہی بات ہوئی ،انہیں ایسالگا جیسے ان کی ٹانگوں سے چپٹ چپٹ کی آوازیں آرہی ہیں۔وہ ٹھٹھک کر کھڑے ہو گئے، چلے تو وہی آواز پھر سنائی دی ۔رک کر انہوں نے امی کی طرف دیکھا جو کھڑی ہوئی اپنے پیروں کی طرف دیکھ رہی تھیں۔ '' کیا شمھیں بھی ؟'' پاپا کے منھ سے اتنا ہی نکلا۔'' ہاں' امی نے ان کی طرف دیکھ کر روہانسی آواز میں جواب دیا۔تھوڑی دیر بعد بڑی اپی نے سہم سہم لہج میں آ کر بتایا کہ انہیں اپنی ٹانگوں سے چٹ چپٹ کی آوازیں سنائی دےرہی ہیں'۔ (۲۰)

یہاں علامت کی سطح انفرادی مرکز سے پھیل کراجتماعی سیاست تک پہو پنج گئی ہے یعنی سارا معاشرہ جنگل راج کے حصار میں ہے۔ ہرطرف بربریت ہے،اور جنگلی قانون ہرجگہ نافذ العمل ہے۔ بالکل ویسے ہی جیسے لکڑ بگھامعصوم لوگوں کے خون کا رسیا ہے اور وہ ہر شخص کا خون کر دینا چا ہتا ہے۔ بیا فسانہ تہذیبی شکست و ریخت،استحصال اور فرد کے منافقانہ رویوں کو بے لاگ اور حقیقت پسندا نہ طریقے سے نمایاں کرتا ہے۔

ریف ، سعد انترف کا ایک افسانه ''لکر بگھا چپ ہوگیا'' ہے ۔انہوں نے اس افسانے میں بھی اخلاقی سید انترف کا ایک افسانه ''لکر بگھا چپ ہوگیا'' ہے ۔انہوں نے اس افسانے میں بھی اخلاقی زوال ،انسانیت سوز رویے اور خود غرضی و بے حس کا ایسا منظر پیش کیا ہے جسے دیکھ کر انسان تو انسان لکڑ بگھے پر بھی سکتہ طاری ہوجاتا ہے ۔سید انثرف نے ''لکڑ بگھا ہنسا'' اور ''لکڑ بگھا چپ ہوگیا'' دونوں افسانوں میں مرکز می کر دار بچوں کو بنایا ہے جوابھی معصوم اور نو خیز ہیں ۔ ان کے لئے دنیا بہت بھولی بھالی ، پا کیز ہ اور بر را ہے جیسے وہ خود ہیں ۔ معصومیت اور تجربے کے تصادم پر مبنی سیدافسانے چونکہ بنیا دی طور پر سادگ ، نیکی اور معصومیت کی نمائندگی کرتے ہیں ۔ اس لئے پورے معاشرے کے سامنے سوال قائم کرتے ہیں کہ کیا آنے والی نسلوں کی سادگی اور معصومیت کو ہم اپنی خود غرضی اور دنیا وی تجربات سے اسی طرح مجروح کرتے رہیں گ

سیدانثرف کا ایک سبق آموز افسانه 'طوفان' ہے۔ بیافسانه شینی زندگی کی جبریت اور احساسات کی بے معنویت کا استعادہ ہے۔ یہاں کوئی کسی کو خوش کرنانہیں چاہتا ، کوئی کسی کی مسکر اہم ٹنہیں چاہتا ، غرض تو صرف اس اکسپوز سے ہے جس سے مادی فوا کد حاصل ہو۔ افسانے کا سب سے اہم کر دار آٹھ برس کی ایک معصوم پنجی پورنما ہے جس کی آنگھوں کے سامنے اس کے ماں باپ طوفان میں بہہ جاتے ہیں اور وہ ایک پیڑ سے چیکنے کے سبب ن چ جاتی ہے۔ زبر دست طوفان کی آمد اور اس کے نتیج میں تباہی و برادی نے بچوں کے ہونٹوں سے مسکر اہم پھین کی ہے اور وہ چپ چاپ سی رہنے گی ہے۔ انہیں مختلف رفاہی اداروں اور انجمنوں کے ذریعہ نصابی فی طور پر معندل بنایا جارہا ہے اور مسکر ان سکھایا جارہا ہے تا کہ وہ ایک اور دردکو بھول کر نئی زندگی نثر وع کر سیس ۔ گھر یہاں بھی بچ استحصال کا شکار ہوجاتے ہیں۔ اسلسلے کا ایک اقتباس ملاحظہ

سیدتحمد اشرف کی افساند نگاری میں حیات دکا تئات اور اس کے مخصوص وزن کے علاوہ اس کے زبان و بیان اور طرز واسلوب کا بھی اہم کر دارر ہاہے۔ بیدوہ کر دار ہے جو انہیں اینے ہم عصر افساند نگاروں سے منفر د اور ممتاز بنا تا ہے۔ اشرف نے اینے بیانید کی بنیا دکہانی پن پر کھی اور تجرب کے اکبرے پن اور ابہام سے گریز کرتے ہوئے ایسے عناصر کو جگہ دی ہے جو منہوم کی گئی تہیں پیدا کرنے میں معاون ثابت ہوتے ہیں۔ انہوں نے اگر • 191ء کے پہلے ابہام سے اینے کو بچایا ہے تو • 191ء کے پہلے کے سپاٹ بیاندید کا کا می تھی یقاناً ان کرتے ہوئے ایسے عناصر کو جگہ دی ہے جو منہوم کی گئی تہیں پیدا کرنے میں معاون ثابت ہوتے ہیں۔ انہوں نے اگر • 191ء کے پہلے ابہام سے اپنے کو بچایا ہے تو • 191ء کے پہلے کے سپاٹ بیاندیکی ناکا می تھی یقاناً ان کہیں نظر رہی ہے۔ فتیجۂ ان کا بیاندیا لیا تنظیم ہیں اور استعار آتی بیاند پر کا جو تی قدین کی آئی کی تھی یقدیناً ان مد پر شش اور خواصورت ہوجا تا ہے۔ مگر ان کے ذریعہ استعال کی گئی تشبیہ ہیں عام یا پیش افتادہ نہیں ، بلکہ نئ اور افسانو می فضا سے بھی حاصل کی ہوتی ہیں اور تعار آتی بیانہ کہا جائے گا جو تی قدر قداف استعار وں کہا ہوا میز کر کے نیڑ میں گہری معنو بیت اور تو استعار آتی بیانہ ہوں نے نئی سلوں اور استعار دوں کو باہم اور افسانو می فضا سے بھی حاصل کی ہوتی ہیں اور کی چنی دافتا سات ملا حظہ فر ما کمیں: '' برسوں پہلے کی تیز طرار ، چکنی چیڑ ی، گوری چٹی دامین سوکھی بکری کی طرح سین کی تی خیر کر معنو بیت اور تو ایکی پر کی تھی '۔ '' برسوں پہلے کی تیز طرار ، چکنی چیڑ ی، گوری چٹی دافتا سات ملا حظہ فر ما کمیں: '' برسوں پہلے کی تیز طرار ، چکنی چیڑ ی، گوری چٹی دافتا سات ملا حظہ فر ما کمیں: '' مولی نے نہیں کے نے تھی اور سانے کی تیز طرار ، چکنی چڑ ی ہوں نے پتے لو ہے سے صب میں ہی ہیں۔ ہوں اور استعاروں کی طرح زبردست آواز سے ٹوٹا جیسے بے شمار درندے اپنے سہمے ہوئے شکاروں پر آہستہ آہستہ داؤں لگا کراچا تک غزّ اکرٹوٹ پڑے ہول''۔(۲۳)

انثرف ایک تیج فنکاراور تیجانسان ہیں ۔ اس لئے دیہات کی صاف شفاف پا کیزہ فضا کی طرح وہ خاندان ، معاشر ے اور پورے تمان کو صحت منداور پا کیزہ دیکھنا چا ہتے ہیں۔ ان کے نز دیک اخلاقی ضا بطے اہم ہیں ، انسانی رشتے اہم ہیں ، فردا ہم ہے اور افراد سے مل کر بنا ہوا معاشر اہم ہے ۔ قدریں اہم ہیں اور قدروں کے زوال کی المنا کی اہم ہے۔ اس لئے انثرف کے افسانے ان کے خواہوں ، تمنا وَل ، امیدوں اور بشارتوں کا پرتو لئے ہوتے ہیں۔ انہوں نے انسانی صورتوں کو ہگڑ تے دیکھا ہے مگر بیآرز وان کے دل سے کم رفصت نہیں ہوئی کہ وہ انسانوں کو جانور کے بجائے انسانی روپ میں دیکھیں۔ وہ انسانی چہروں کے ہگڑ نے کے نو سے اس لئے رقم کرتے ہیں کہ ان کے ورژن میں حقیقی انسان کے خدوخال موجود ہیں ۔ حقیقی انسان جو کے تو جاس لئے رقم کرتے ہیں کہ ان جو روگ نہیں اور جو دوسروں کے لئے ضرر رسان نہیں ہے ۔ جو میں کو خوشیوں ، رنگوں اور خوشبوؤں کا مسکن بنانا چا ہتا ہے ۔

اردوفکشن کی دنیا میں معتبر اور ممتاز آواز بن کرا بھر نے والوں میں ایک نام عبدالصمد کا بھی آتا ہے ۔ یوں تو وہ ناول نگاری کے میدان میں زیادہ معروف و مشہور ہوئے ہیں ۔ لیکن افسانہ کا میدان بھی ان کے لئے اچھوت نہیں رہا ہے۔ بلکہ سچائی توبیہ ہے کہ عبدالصمد کے ادبی سفر کا آغاز ہی افسانہ نگاری سے ہوا تھا، اور شروع سے ہی ان کے افسانے ملک کے مشہور و معروف رسائل و جرائد میں چھپتے رہے ہیں اور بیہ سلسلہ تا ہنوز جاری ہے ہی ناول نگارعبدالصمد آ گے نگل جاتا ہے اور بھی افسانہ نگار عاد ہی سفر کا آغاز ہی افسانہ نگاری سے ہوا تھا، اور شروع ہے میں ان کے افسانے ملک کے مشہور و معروف رسائل و جرائد میں چھپتے رہے ہیں اور بیہ سلسلہ تا ہنوز جاری میں اول نگارعبدالصمد آ گے نگل جاتا ہے اور بھی افسانہ نگارعبدالصمد کے قدم آ گے نگل جاتے ہیں ۔ عبدالصمد کی افسانہ نگاری کا آغاز ۲۰ کی دہائی میں ہوا۔ وہ اپنے آغاز سے آج تک مسلسل لکھر ہے ہیں اور افسانہ نگاری کے افتی پر پنی کا میا بی کا مند ڈال چکے ہیں ۔ انہوں نے آج سے تقریبا ۲۰۰ سال قبل اپنی افسانہ نگاری کی ابتداء میں کہا تھا کہ:

"میں (عبدالصمد) کئی پرتوں میں نہاں ہوں اوران پرتوں کومٹا کر میں خود
 کو دیکھنے سے قاصر ہوں ۔مگرغور کرتا ہوں تو مجھے اپنے اندر کہیں ماں مل
 جاتی ہے،کہیں باپ،کہیں استاد،کہیں دوست،کہیں افسانہ... اپنی کہانیوں

میں بکھررہا ہوں یا سمٹ رہا ہوں، کیا معلوم؟''(۲۲۲) عبدالصمد کا بی قول بہت پہلے کا ہے ۔اننے طویل عرصے میں ان کی سوچ اور فکر میں کتنے تغیر اور انقلابات آئے ہیں انداز فکر ونظر میں کافی تبدیلی آئی ہے۔لیکن ایک بات پورے دیۋق سے کہی جاسکتی ہے اور وہ بیہ ہے کہ عبدالصمد کازندگی پر ایقان اور اس کے رشتوں پر ایمان جیسا پہلے تھا ویسا ہی ایمان واستحکام اور استدلال آج بھی ہے۔

> عبدالصمد کی افسانه نگاری پر تنقید کرتے ہوئے فضیل احمد لکھتے ہیں کہ: <sup>در</sup> عبدالصمد کے افسانے کی تکنیک کو دونما ماں حصوں میں منقسم کیا حاسکتا ہے ۔ان کے ابتدائی دور کے افسانوں میں علامتی اظہار کا بڑا ہی گہرا اثر نظر آتا ہے لیکن بعد کے افسانوں میں انہوں نے کردار سازی کی بھی کوشش کی ہے ۔حالانکہ ابتدائی دور کے افسانوں میں بھی ایک آ دھ افسانے ایسے ہیں جن میں کردار کی تخلیق کے سہارے تج بے کوابھارا گیا ہے۔لیکن مجموعی طور پران کے افسانوں میں علامتی اظہار کارنگ بالکل نمایاں ہے۔اس طرح ان کے ذہن کی ساخت کچھطرح ہوتی ہے کہ وہ علامتی اظہار کے ذریعہ اپنے تج بے کو پیش کرنے میں شاید آسانی محسوس کرتے ہیں۔لیکن بہ بھی حقیقت ہے کہ وہ انسانے جن میں کردار کے سہارے تج بے کی پیش کش کی کوشش ہوتی ہے ان میں بھی فن کارنے کامیابی حاصل کی ہے۔کہیں کہیں ایسا بھی ہوا کہ فن کا رنے نہ تو علامتی اظہارکوا ختیار کیا ہےاور نہ کردارسازی کے سہارت تجربات کو پیش کیا ہے ۔ بلکہ ملکے ملکے واقعات کی جھلکیاں پیش کرتا جاتا ہے ۔واقعات کو نے پہلوؤوں کے ساتھ پیش کرتا ہے ۔اور پھرایک پراٹر سچوکشن کے ذریعہ قاری کوایک مرکزی نقطہ کی طرف پہنچا تا ہے۔اس طرح بیہ تیسرارنگ بھی عبدالصمد کے یہاں موجود ہے مگراس انداز کوا بھر کرپیش ہونے کا موقع نہیں ملا''(۲۵)

عبدالصمد کا پہلاا فسانوی مجموعہ' بارہ رنگوں والا کمرہ''ہے۔ یہ ۱۹۸ء میں منظرعام پرآیا تھا۔اس میں

میں پاتا ہے جس میں نہ کوئی در ہے نہ کوئی دروازہ ۔ اس کا ذہن بے قرار ہے کہ وہ اس کمرے میں لیسے آیا ؟ اس کی بے چینی گویا ہوتی ہے کہ وہ کمروں کے در میان آگیا تھا۔ پھر اس کی سوچ کے در پیچ آ ہستہ آ ہستہ وا ہوتے جاتے ہیں۔ جہاں اس کی امارت پر شکوہ ہے، جہاں اس کی خوب صورت ہوی ہے اور ایک بچہ ہے۔ پھر اس کی بتابی اس کے کاروبار کے منافع پھیلا و کی طرف آ فاتی ہے۔ جہاں اس کی غیر موجو دگی کاروبار کو نقصان پہنچا سکتی ہے پھر اس کا دھیان اپنی خواہشات کی تحکیل کی طرف لوٹ آتا ہے۔ جہاں اس کی غیر موجو دگی کاروبار کو نقصان پہنچا میتی ہے پھر اس کا دھیان اپنی خواہشات کی تحکیل کی طرف لوٹ آتا ہے۔ جہاں اس کے اس نے اپنے کمرے کی دیواروں پر بارہ رنگوں کے نقوش بنائے تصاور اب یہی نقوش اس چھوٹے سے مٹی کے کمرے میں بھی پائے جاتے ہیں۔ وہ اس کمرے سے نگل کر بھا گئے کی کوشش کرتا ہے لیکن بے سود۔ کوئی کوشش کار گر ثابت نہیں ہوتی ۔ وہ اپنی بہتی پر دوتا ہے کہ اس کی بیوی کی آغوش میں اب دوسرے مرد کی بے قرار یاں بچکو لے اس کی ہوتی ہوگی۔

''میرے ہاتھ کہ تیرے ہاتھ'' بیا یک ایساافسانہ ہے جس میں انسان کی بے بسی اور لا چاری کوظاہر کیا گیا ہے۔ پیلیقین واعتماد کی تلاش وجنتو کا افسانہ ہے۔اس کے پلاٹ میں ہر ہریت ،اضطراب ، بے چینی ،جنسی تسکین کے لئے جدو جہداور تبلیغ کے عناصر موجود ہیں۔ انہیں عناصر سے بید نیا اور سماج منتشکل ہوا ہے۔ جہاں ہمدوفت بے کلی ہے۔ یقینی ہے۔ بید کہانی مرکز کی کر دار کی زبانی ادا ہوتی ہے۔ اس کہانی کا موضوع بیہ ہے کہ جب زمین کی تخلیق ہوئی اور اس کے ساتھ دیگر لوازمات بھی اپنے وجود میں آ گئے تو یقین واعتاد کی تلاش شروع ہوگئی۔ یہی بات آثار قد بمدوالے بھی بتاتے ہیں اور اسی بات کو تاریخ بھی دہراتی ہے کہ'' کہنے والے'' سننے والے پکی روشنائی میں ڈھل ڈھل کر صفحات میں بند ہونے لگے۔ لیکن جب ہر ایک ورق پر ایک ہی شکل بار بار نظر آ نے لگی تو احتجاج کی ضرورت محسوں ہوئی ۔ اس چیز نے کر بید اور تلاش وجبتو کو جنم دیا۔ اس کہانی کا مرکز می کر دارا پنی برقر اری کو چین دینے کے لیے'' یقین' کی تلاش میں روانہ ہو جاتا ہے۔ حالانکہ اسے اپنی سلسلہ اور نہ ہی صلی ہوا ہوا ہی میں کوئی بھی پیغ مرانہ صفت موجود نہ تھی۔ دند اس کے پاس براق تھا، نہ طور کا سلسلہ اور نہ ہی صلی ہوا ہے ہو ہوئی اس میں کوئی جس پر ایک تر ہے۔ ہر ایک کہ تو ان کہ بی شکل

عبدالصمد کا دوسراا نسانوی مجموعہ ''پس دیوار'' ہے۔ اس میں کل نوا نسانے ہیں۔ اس کا ایک انسانہ' عبدالصمد کا دوسراا نسانوی مجموعہ ''پس دیوار'' ہے۔ اس میں کل نوا نسانے ہیں۔ اس کا ایک انسانہ' والی بیہ کہانی فکری اعتبار سے زندگی کے ان تمام نشیب وفراز کا احاطہ کرتی ہے جس کے تحت آج کا انسان ذہنی افلاس اوراخلاتی پستی کا شکار ہے۔ اس کہانی کے مندرجہ ذیل جملوں پرغور کرنے سے موجودہ عہد کے انسان کی

ا۔'' پہلے میں ایک خوبصورت چمن کی تصویرتھی جس کے پس منظراور چاروں طرف آگ کے شعلے بھڑک رہے تھ'۔

۲۔''دوسری ایک ایسے آ دمی کی تصویرتھی جس کے بدن کی ہڈیاں صاف دیکھی اور گنی جاسکتی تھیں''۔ ۲۔'' تیسر بے پس منظر میں دور دورتک اور ہر چہارطرف پانی کا پس منظرتھا۔ کنارے پرایک بڑاسا درخت تھا جس پرانسانی سروں کا مجموعہ نظر آ رہاتھا''۔

۲۰ ۔''چو تھے میں بہت سے لوگ ہاتھوں میں ہتھیا را در مشعل لئے ہوئے تھے۔ان کے چہروں پرخون طبب رہاتھا اور آنکھوں میں دحشت تھی''۔ ۵۔''پانچویں ایک ایسی تصویرتھی جس میں ہر طرف دھند چھائی ہوئی تھی''۔

۲۔ '' حصے میں ایک گلاب کا پھول تھا جس میں کا نٹے نمایاں تھے۔ جس سے پھول حص گیا تھا''۔ ے''ساتویں میں انسانی ہڈیوں کی تصویریں تھیں جوایک لق دق صحرا میں بکھری ہوئی تھیں اوران کے اوېرېېت سے گدهاور چيليں منڈ لارہی تھيں''۔ افسانے کا بیہ آخری جملہ عصری حقائق کے پس منظر میں حقیقت کو ظاہر کے علاوہ باطن کی آنکھ سے د يکھنے کا اظہار ہے: '' دیواروں کے پنچ مینٹل پیں تھاجس پر ہمارے پر کھوں کی تصویریں مسکرا ر میں تھیں، ۔ اس افسانے میں جدید دور کے اخلاقی زوال اور انسان کی مریضا نہ سوچ کونمایاں کیا ہے۔ یہ کہانی ایک علامتی پیرایئہ بیان رکھتی ہے مگرا بہام واشکال سے علاقہ نہیں رکھتی ۔ پیرکہانی آج کے انسان کی گھٹیا سوچ اور غیر تعمیری روپے کا اظہار سے ۔ آج ہم اس قدر روثن خیال ہو گئے ہیں کہ اپنے پرکھوں کی تصویر وں کو گھروں میں آویزاں کرنے میں عارمحسوں کرتے ہیں بلکہان کی جگہا کیچ پر بنی ان تصویروں کولگاتے ہیں جن سے دحشت ، درندگی اورخوف کا احساس ہوتا ہے ۔ آج ہم اخبار اور ریڈیوں سے جس طرح روزانہ ہونے والے تو ڑپھوڑ،خلفشار قبل وغارت گری، بے کاری بھٹن اور آسانی آفات وبلیات کی خبریں سنتے ہیں دراصل ہماری ذہنیت کا اصل ارتکا زبھی ان میں قائم ہو گیا ہےاور ہم اپنے گھروں کو سجانے کے نام بران کی دیواروں اور ڈرائنگ روم میں بھی دہشت گردی اور قتل و غارت گری کے انہی مناظر سے لطف اندوز ہونے کا سامان فراہم کرتے ہیں اوراپنے ان پر کھوں کو قابل اعتنانہیں شبچھتے جن کے اعلی اخلاقی کر دار ہماری زندگی کو مثبت فکر اورتغمیری رجحانات سے ہم آ ہنگ کر سکتے ہیں۔

'' در مال' فساد پرلکھا گیا ایک عبرتناک اور سبق آموز کہانی ہے۔ اس کا موضوع فساد ہے۔ اس افسانے میں عبدالصمد نے نواب صاحب کے گاؤں کے پس منظر کے حوالے سے انسانی ہر بریت اور درندگی کے مناظر کو پیش کیا ہے۔ وہ گاؤں جہاں ہندو مسلم اتحا در اور باہمی مروت تھی اس کے باوجود کا نگر ایس کی سیاست اور مسلم لیگ کی ہنگامہ آرائیوں کی وجہ سے فریقین کے درمیان منافرت پیدا کی گئی ۔ آپس میں مل کر رہنے والے ہندو مسلمان نے ۱۹۴۷ء کے بعد ہندوستان جنت نشان ملک میں جونگا ناچ کھیلا اس کی تصویر اس کہانی میں موجود ہے۔ ایک دوسر نے کام آنے والے ایک دوسر ہے کہ دوسر میں ساتھ دینے والے ایک دوسرے کے دشمن کس طرح بن جاتے ہیں اور اگر دشمن نہیں بنتے تو دلوں سے محبت کے نقوش کس طرح مٹتے ہیں کہانی'' در ماں' اس کا نوحہ پیش کرتی ہے۔

مختصر یہ کہ مجموعہ ''پس دیوار' کے تمام افسانوں کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ سانویں اور آطحویں دہائی کے اردوافسانے ترقی پیندا فسانوں سے بالکل مختلف شناخت رکھتے ہیں۔ ان افسانوں میں خارجی زندگ کا سیدها سادا بیان نہیں بلکہ ظاہر وباطن کا امتزاج موجود ہے اور ان میں سماجی مسائل کاحل نہیں ہے بلکہ سماجی صورت حال کو اجا گر کیا گیا ہے اور عبدالصمد کے یہاں بھی یہی صورت حال عمدہ تخلیقی کا وشوں کی صورت میں نظر آتی ہے۔ ان کے یہاں احساس محرومی ، بے متی و بے بسی اور بے یقینی و نیر ہو موضوعات ہیں ان کی کہا نیاں ہے۔

عبدالصمد کا تیسرا افسانوی مجموعہ 'سیاہ کاغذ کی دھجیاں'' ہے ۔اس میں کل ۱۴ افسانے ہیں ۔ بعض افسانوں کا مخصر تجزیہ ذیل میں پیش کیا جارہا ہے۔

<sup>22</sup> بہت دیر "عبدالصمد کا ایسا افسانہ ہے جس میں مشرقی اور مغربی تہذیب کے تصادم کو پیش کیا گیا ہے۔ اس کہانی میں دوذہنی میلا نات کو پیش کرنے کی کا میاب کوشش کی گئی ہے۔ اس میں دو بھائی اور ان کے بچوں کا ذکر ہے ۔ ایک بھائی ایمانداری اور شرافت سے زندگی گز ارنے والا وکالت پیشہ آ دمی ہے جو اپنے بچوں کی تعلیم وتر بیت محدود دائرے میں رہ کر کرتا ہے ۔ دوسرا بھائی تجارت پیشہ ہے جو اپنے بچوں کو انگلش اسکول میں تعلیم دلوا تا ہے اور انہیں اعلی تعلیم کے لئے ولا یت بھیجتا ہے ۔ دونوں کے بچے جو ان ہو کر دوالگ الگ تہذیبوں کی نمائندگی کرنے لگتے ہیں ۔ ایک مشرقی تہذیب کا علمبر دار ہوتا ہے جبکہ دوسرا مغربی تہذیب کا الگ تہذیبوں کی نمائندگی کرنے لگتے ہیں ۔ ایک مشرقی تہذیب کا علمبر دار ہوتا ہے جبکہ دوسرا مغربی تہذیب کا اسکون دو پل کی نمائندگی کرنے لگتے ہیں۔ ایک مشرقی تہذیب کا علمبر دار ہوتا ہے جبکہ دوسرا مغربی تہذیب کا اصل سکون دو پل کی نیند میں مضمر ہے ۔ اسے بعد میں ہی بھی احساس ہوتا ہے کہا خلاقی و روحانی آسودگی پر ماد یت کو اولیت نہیں دی جاستی دان افسانے میں اس اخلاقی روحانی اور دی کی کو کو ان کی ہے ہوں کہ اس کو کر ہوا گھی

''ہونی انہونی''عہد حاضر کی عکاسی کرنے والا ایک شہکارا فسانہ ہے۔ آج کا دور کتنا پر آ شوب ہے ۔اس کا انداز ہ اس افسانے سے لگایا جاسکتا ہے ہمارے معاشرے میں غنڈے اور موالیوں کا بول بالا دن بدن ہتھیار۔؟... بیوی نے اسے عجیب نظروں سے دیکھا...

" د بکھناتو گھرم**ی**ں چھوٹے برے ہتھیار کتنے ہیں؟

اس نے پچھ گھر بلو سامان لا کرر کھ دیے ۔ یہ مجھر دانی کے ڈنڈ ے ہیں، یہ داداجی کی لائھی، یہ ہا کی کا ٹوٹا ہوا بلہ، یہ ڈنڈ ے سے باندھا ہوا پرانا جوتا، یہ باباجی کی زنگ خور دہ تلوار، پھروں اور اینٹوں کے پچھ ٹکڑ ۔ ... دہ آ دمی ان سامانوں کو دیکھ کر بہت پر سکون ہے ۔ وقت معینہ پر غنڈ ے پھر اس کے گھر میں داخل ہو کر مکان خالی کرنے کا حکم دیتے ہیں لیکن اس آ دمی پر کوئی فرق نہیں پڑتا ہے۔ اس کے اعتماد کو دیکھ کر غنڈ ے پر بیثان ہوجاتے ہیں اور یہ سوچ کرواپس چلے جاتے ہیں کہ شاید اس نے کوئی بہتر انتظام کر دکھا ہو۔ عہد حاضر میں انسان جس ذہنی کرب میں مبتلا ہے اس کی عکاسی اس افسانے میں بہت خوبصورتی کے ساتھ کی گئی ہے۔ عہد رواں میں غنڈ ے اور خود غرض لوگ جس طرح پورے نظام پر قابض ہیں ان تمام نکا سے

<sup>(\*</sup>آ ج کی د نیا میں اس کے علاوہ اور کیا ہے قادر کی صاحب، اخبار پڑھے تو کوئی دن ناغہ نہیں جاتا ۔ جب دس پندرہ آ دمیوں کے قتل کی خبریں نہیں جیچپیں ۔ شوہر نے جہیز کے لئے ہیو کی کوجلا دیا، شوہر کے ظلم سے عورت نے خود شی کر لی ، ایک خاندان کے دس افراد کا قتل ، ایک گا وَں میں تمیں آ دمیوں کا اجتماعی قتل ، انسان زندہ جلا دیے گئے ، پھر فرقہ وارانہ فسادات، جمشید پور میں ایک ایمبولینس میں معصوم عورتوں اور بچوں کو زندہ جلا دیا گیا ، احمد آباد میں مسجد مقتل بن گئی۔ آسام ، نیلی اور گوال پاڑہ قتل عام، دعوت عبرت دیتی ہوئی بچوں کی لاشیں، ایران میں خمینی کا بنایا ہوا کا ندھوں پر رکھا ہوا روس کا ہاتھ اور ہاتھ کی انگلیوں میں جد بد ترین اسلحے، صابرہ اور شکیلہ کیمپوں میں اسرائیلی درندوں کے ہاتھوں ہنتے عوام کا دوڑ، نیٹ ایڈ کلین بم، ہم کہاں جارہے ہیں... '(21) ذیل میں ایک دوافسانوں کے حوالے سے ایک عمومی جائزہ پیش کیا جائے گاتا کہ شفق کی افسانہ نگاری سے تعلق کوئی رائے قائم کی جاسکے۔

شفق کی نگاہ سنتبقل پر ہے۔اس لئے انہوں نے''بادل''افسانے کے پہلے ہی پیرا گراف میں ماضی یا حال کے بجائے مستقبل کے صیفے کا استعال کیا ہے اور پوری کہانی میں یہی صیغہ حاوی رہتا ہے۔بادل کا پہلا پیرا گراف ملاحظہ فرمائیں:

> ''ہوائیں بوجھل ہو گئیں ،چھٹی حس کے تاریخ پڑے، ذہنوں میں خطرے کا الآرم بجنے لگا ۔وہ آرہا ہے۔ بہت جلد آرہا ہے ۔ ہوشیار ہو جاؤ۔ سر حدول کی کڑی نگرانی کرو ۔دروازوں اور کھڑ کیوں پر پہرے بٹھادو ۔ جاگتے رہو خبر دارکوئی پل بھرکے لیے بھی آنکھیں بند نہ کرے۔ بتیاں جلتی چھوڑ دو کہ اندھیرااس کا مسکن ہے۔وہ آئے گا اور چیکے سے کہیں بیٹھ

اس اقتباس میں مستقبل کا صیغہ استعال ہوا ہے۔ اور ایک نادیدہ زمانہ مستقبل میں کسی انجانے اور ایک حد تک پر اسر ارعذاب کے نزول کا ذکر کیا گیا ہے۔ مصنف کا لب ولہجہ اور طرز بیان اتنا پر اعتماد ہے جیسے اسے انجانی مصیبت کے وارد ہونے کا محض گمان یا اندیشہ ہیں بلکہ یقین ہو۔ اس کی ہمہ گیر تباہی اور تا راجی سے محفوظ رہنے کے لئے وہ لوگوں کو مناسب قدم الٹھانے کی تلقین بھی کرتا ہے۔ مستقبل کا خوف اس کے سارے وجود پر حاوی نظر آتا ہے اس اقتباس میں ایک مشترک اور قابل توجہ پہلو سیہ ہے کہ راوی یا مصنف اپنی ذات کے زیاں یا ہلاکت کے بجائے اجتماعی نتا ہی اور بنی نوع انسان کی ہلاکت کے تصور سے دکھی ہے۔ اگر چہ اس کی اعصابی حالت اتنی شکستہ ہے کہ بید کھاں کا پنا دکھ معلوم ہوتا ہے۔

بادل اس کحاظ سے ایک نمائندہ کہانی قرار دی جاسکتی ہے کہ اس میں آنے والے عذاب کو ''ظلمات'' کادیوتا کہا گیا ہے۔لیکن اس کے آنے سے پہلے ہی:

> "اند هیر اا تنابر ه گیا ہے کہ دن ہونے پر سورج نکلنے پر بھی دہند نہیں چھٹی کوئی چیز صاف نظر نہیں آتی ۔ گلیوں اور شاہر اہوں پر رات سدا کے لیے فتیمہ زن ہوگئی ہے ۔ سب کے ہونٹوں پر سوالات ہیں کہ ظلمات کا وہ دیوتا کس شکل و شباہت کا ہوگا ؟ اس کی شناخت کیا ہوگی؟ دانشور کہتے ہیں کہ وہ گردش کر تا ہوا بغیر آنکھوں کا بھیا نک چہرہ ہوگا جس سے آگ کی لیٹیں اٹھ رہی ہوگی ۔ سیاست داں اسے قد آ ورجسم بتاتے ہیں جس کے دونوں پر شہر کے دونوں کے کناروں پر رکھے ہوں گے ۔ پا دری اسے اڑتا ہوا اندھا سانپ کہتے ہیں اور ادیب اسے ایک کر یہہ اور قوی ہیکل پرندہ بتاتے ہیں

جس کی پیشانی پر تگ بدلتی ہوئی صرف ایک آ تکھ ہوگی'۔(۲۹) الغرض ہر شخص اس نا معلوم نا گہانی عذاب کے تصور سے ہر اسمال ہے۔ طرح طرح کے وہم و گمان آسیب کی طرح خوف دلاتے ہیں۔ لوگ جاننا چاہتے ہیں وہ آئے گا تو کیا ہوگا ؟ اہل دانش کہتے ہیں اس کے آنے پر اتن گرمی ہوگی کہ لوگ اپنے خیموں کے کپڑے نوچ کر پھینک دیں گے اور کنویں اور تالا بوں میں چھلا نگ لگا دیں گے مگر وہ سب سوکھ چکے ہو نگے۔ ہر طرف آگ ہوگی بھیا نگ آگ ۔سیاست داں اس مخالف کیمپ کی افواہ قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ وہ اس سے پہلے بھی کئی بار آ چکا ہے اور ہم آت بھی زندہ ہیں۔ کہانی میں اس کی شہیر ہے جو خوفناک این کہ وہ اس سے پہلے بھی کئی بار آ چکا ہے اور ہم آت بھی زندہ میں۔ کہانی میں اس کی شہیر ہے جو خوفناک این آتے ہیں وہ روز قیا مت کے عذاب کا تصور جگا دیتے ہیں ایک ہر فتح پر ظلمت کا بید یوتا دجال کے روپ میں بھی نظر آ تا ہے جو کا نا ہوگا۔ وی اس کا تصور حکا ہر ہوگا۔ وہ کافر ہو کر الو ہیت کا مدگی ہوگا اور صرف تین دن میں ساری کا نکا تی چاہ تھی کئی اور اس کا تھ کہ ہوگا۔ دیکھی دی سے کہ کی خون کا ہے ہو کہ ہو کی کے معرف کے کہر کا ہوگا ہوگا ہوگا ہوگا ہے اور ہم آ تی بھی زندہ میں۔ کہانی میں اس کی شیر سب سوکھ چکے ہو نگے۔ ہر طرف آگ ہوگا ہوگا ہوگا ہے اور ہم آ تی بھی زندہ میں۔ کہانی میں اس کی شیر سے ہو خوفناک اپنے آتے ہیں وہ روز قیا مت کے عذاب کا تصور جگا دیتے ہیں کافر ہو کر الو ہیت کا مدگی ہوگا اور صرف تین دن میں سماری کا نکات پر قابض ہو جائے گا۔

یہاں تک پہو پنج جانے کے بعدایک حساس قاری میہ و چنے لگتا ہے کہ کہانی کی میاستعاراتی فضا آخر کن سچا ئیوں، کن حقیقتوں کا اشار میہ ہے؟ وہ ہڑی دلچ پی اور غیر شعوری انہا ک سے کہانی کے دہشت پھیلا دینے والے لفظی پیکروں میں رشتہ تلاش کرتا ہے اور ان کی پنہاں معنویت کو سمجھنے کی سعی کرتا ہے فطلمات کا دیوتا، انسانی سماج کے لئے آخرکون سے عذاب کا استعارہ ہے۔ اس کے خوف سے لوگ اس درجہ ہر اسمال کیوں ہیں ? اسے مگمان ہوتا ہے کہ اگر میہ قیامت آگئی تو وہ صفحہ مستی سے انسانی وجودکو نیست ونا بود کرد ہے گی ۔ وہ کہانی کے دو کہانی کے انسانی کوں ہیں اس مرکز ی خیال کو ''بادل' کے عنوان کی مدد سے سمجھنے کی کوشش کرتا ہے۔ وہ کہانی کے دو کہانی کے اس معنو ی کر اسے بادل کا نام کیوں دیا ہے؟ وہ میں سو چتا ہے کہ دانشور، اد یب اور روحانی پیشوا اس کی تاہی ، دہشت اور ہلا کت کا جونق شہ کھینچتے ہیں سیاست داں اسے افواہ قر ارد سے ہیں اور کہتے ہیں کہ میں عذاب تو پہلے بھی کئی بار آچکا

اس افسانے میں جب عذاب کے آنے کا وقت ہوجا تا ہے اور خطرے کی گھنٹیاں نقطۂ عروج پر پہو پنچتی ہیں اور ہوا کی آخری چینی کرا ہوں میں تبدیل ہونا شروع ہوتی ہیں تو کہانی کی گھنی اور متحرک فضا بھی نقطۂ کمال پر پہو پنچ جاتی ہے۔اس کے بعد اچا نک ظلمات کا دیوتا ظہور میں آجا تا ہے اور ایسا لگتا ہے کہ شور انگیز موسیقی کے ساتھ تیزی سے دوڑتی ہوئی تصویریں اچا نک ایک ساکت منظر Still میں تبدیل ہوجاتی ہیں ۔مولوی برکت اللہ نے نماز پڑھ کر سلام کے لئے منہ چھیرا تو ان کا منہ پھرا کا پھرارہ گیا۔رکشہ والے کے سیٹ بجاتے ہونٹ ساکت ہو گئے اور رکشہ ایک نالے میں گر کر الٹ گیا۔ یو نیور سیٹی کا ایک لڑ کا اور لڑ کی محبت سے ہاتھوں میں ہاتھ دیے باہر نطح تو دونوں اسے دیکھتے ہی پتھر ہو گئے ۔گاتی گنگناتی ،جھومتی رقص کرتی زندگی اچا نک دم بخو درہ گئی۔ تیزی سے دوڑ تا وقت ہلا کت اور تباہی کے ایک سیاہ نقطے پڑھہر گیا۔ ہر شے ٹھٹک گئی۔ ہر وجود تہم کررہ گیا۔صرف دہ آسیب ہی فضا میں ایک تھرک قوت تھا۔

کہانی کا بیانجام صرف چند ثانیوں کی حکایت ہے۔مصنف کے سامنے دوہی رائے تھے یا تو وہ جو ہر می جنگ کی ہولنا ک اور قیامت خیز تباہی کا خیالی منظر دکھا تایا پھر وہ قاری کوموت کی اس سنسان اجنبی اور گہر می گھاٹی میں لے جاتا جو نیو کلیا ئی جنگ کی اولین دین ہو گی۔ پہلی صورت میں کہانی ایک نقطۂ عروج سے اچا نک ایک دوسر نقطۂ عروج پر پہو نچ جاتی ہے اور پھر اس کے خاتمے سے اس المیہ تا ثر کی تر سیل مشکل ہوتی جو مصنف کا مقصود تھا اور جو موجودہ کہانی میں ایک مختلف فضا کی تخلیق سے بڑی حد تک حاصل ہو گیا۔ پھر بھی محسوس ہوتا ہے کہ کہانی کے اختتا می حصے میں اگر اتنا طول اور بھر اؤ زنہ ہوتا تو اس کا تا ثر زیادہ شد بداور تیکھا ہوتا

'خداحافظ' وراشت کا دوسرا افسانہ ہے۔ اس میں جو کہانی بیان کی گئی ہے وہ دو تہذیبوں کے در میان منافرت پھیلا نے والوں کے چہرے پر کھلاطمانچہ ہے۔ کہانی پچھاس طرح ہے کہ ایک اسٹیشن پر گاڑی کھڑی ہے۔ ڈ بے میں مختلف تہذیبوں کے لوگ بیٹھے ہیں۔ ایک شخص مذہبی جنون میں ڈوبا ہوا ہے وہ جذباتی انداز میں ایک درندہ اور وحثی صفت انسان کو اپنا رکشک اور بھگوان کا اوتار بتا رہا ہے اور علاقائی پیرائے میں گجرات کے نریندر مودی کی طرف اشارہ کر رہا ہے۔ سامنے ایک نوجوان بیٹھا ہوا ہے جس کی کمیونٹی کے لوگ مودی کے عتاب کے شکار ہوتے ہیں۔ وہ نوجوان بیسب بالکل خاموثی سے من رہا ہے اور ملاقائی پیرائے میں گجرات کے عتاب کے شکار ہوتے ہیں۔ وہ نوجوان بیسب بالکل خاموثی سے من رہا ہے اور مذہبی جنون میں ڈ وبا ہوا شخص کا چھوٹا بچے درواز ہے تیں۔ وہ نوجوان بیسب بالکل خاموثی سے من رہا ہے اور مذہبی جنون میں ڈ وبا ہوا شخص کا توجوان کے زخم پر نمک چھڑ کنے کے لئے مزید کر ماگر می بحث کو آگر بڑھا رہا ہے۔ پچھ دیر کے بعد اس شخص کا چھوٹا بچے درواز ہے تک آتا ہے اور پھسل کر لڑین کی پڑی پر گر جاتا ہے۔ اس نازک صورت حال سے پورے اسٹیشن پر کہرام پٹی جاتا ہے، ہر کسی کے چہرے پر ہوائی اڑر ہی ہے کہ نہ جا ہے۔ اس نازک صورت حال سے پور کی آٹیشن پر کہرام پٹی جاتا ہے، ہر کسی کے چہرے پر ہوائی اڑر ہی ہے کہ نہ جانے ک بڑین پی پڑی اور بچو سب

شفق کا بیانسانہ فرقہ پرستوں کومحبت کاسبق سکھانے کا بہترین ذریعہ ہے اوراس کا م کوشفق نے بڑی ہنر مندی سے انجام دیا ہے۔موجودہ عہد میں ایسی ہی اعلی قدروں سے مذہب کی حرمت اور دطن کی ییجہتی برقرار رکھی جاسکتی ہے اور فرقہ پرستی و منا فرت کے ماحول میں ایسے ہی افکار و کر دار سے سیاست کے ناپاک منصوبے و بے انڑ کیا جا سکتا ہے۔ حسیین الحق

حسین الحق موجودہ عہد میں اردوفکشن کا ایک معتبر نام ہے۔وہ بنیادی طور پرا فسانہ نگار ہیں اور اس فن میں انہیں مہمارت تا مہ حاصل ہے۔انہوں نے ناول نگاری کے فن میں بھی طبع آ زمائی کی ہے اور اس میدان میں بھی کا میاب رہے ہیں۔وہ اپنے منفر دانداز واسلوب کی وجہ سے افسانوں اور ناولوں کی دنیا میں ایک انہم اور دائم مقام رکھتے ہیں۔اب تک ان کے سات افسانو کی مجموعے اور دوناول منظر عام پر آ چکے ہیں۔ان سب کے باوجود ان کے پاس ابھی بھی اتنا مواد موجود ہے کہ مزید دو مجموعے بہ آسانی شائع ہو سکتے ہیں۔فکشن کے علاوہ انہوں نے تفتیدی و مذہبی موضوعات پر بھی بہت سارے مضامین اور کتن کی ایک ہڑی تعداد پیش کی ہے

حسین الحق ۲ نومبر ۱۹۳۹ اء کوسہسرام میں پیدا ہوئے ۔ان کے والد کا نام انوار الحق شہودی ہے ۔انوار الحق شهودی ایک جیدعالم دین ،حافظ قرآن اور قادرالکلام شاعر تھے۔ان کاتخلص نازش سہسرامی تھا۔حسین الحق کی ابتدائی تعلیم گھریر ہوئی اور میڑک آ رہ ضلع سے پاس کیا۔ گریجو یشن ایس ۔ پی جبین کالج سے اورا یم ۔ اے ۔ بیٹنہ یو نیورٹی سے کیا۔ آپ نے مگدھ یو نیورٹی بود ھ گیا سے فارس میں بھی ایم، اے کیااور بالآخر ۱۹۸۵ء میں اردوافسانوں میں علامت نگاری کے موضوع پر پی ۔اپنج ۔ڈی کمل کی جسین الحق کے خاندانی پس منظر پر ردشني ڈالتے ہوئے مشہور نقادو پروفیسر وہاب اشرفي رقمطراز ہیں : '' بیانومبر ۱۹۴۹ء کوسہسرام کے ایک محلّہ املی آ دم میں پیدا ہوئے ۔ان کے والدحضرت مولا ناانوارالحق نازش سهسرامي ايك عالم بصوفي شاعر بمقرراور نٹر نگار تھے ۔ حسین الحق کے دادا بھی صوفی اور حافظ تھے۔ اسی مذہبیا نہ ماحول میں حسین الحق نے آئکھیں کھولیں اور پرورش یائی ۔ گویاعلم وفضل انہیں وراثت میں ملی ۔ حسین الحق کی ابتدائی تعلیم سہسرام میں ہوئی ویسے یہ بات یا درکھنی جا ہے کہ حسین الحق کی والدہ شوکت آراء نے ابتداء میں انہیں داستانوں اور کہانیوں کی طرف مائل کیا۔اس لیے کہ وہ ایسے مطالعات سے غایت دلچیپی رکھتی تھیں اور گھرمیں رسالے آیا کرتے تھے ۔ان کے والدنے جہاں ان کے ذہنی کیف کو مذہبی معاملات سے ہم آ ہنگ کیا وہیں والدہ نے اد پی طور بھی بخشا ۔ان کے علاوہ ان کے دو ماموں مشاق حسین اور نسیم الدین احمد نے ان کی ابتدائی زندگی میں بے حد گہرے اثرات قائم کئے۔مشاق حسین سے انہوں نے انگریز ی کا درس بھی لیا اور ان کی وساطت سے کئی اہم انگریزی ادبی شاہکاروں سے واقف (~)\_'' +

ایم۔اے کرنے کے فورابعد حسین الحق نے گروگو بند سنگھ کالج، پٹنہ ٹی میں عارضی طور پر بحثیت کیکچرار جوائن کیا۔ پھر کچھ دنوں کے بعد یو۔جی۔تی سے جو نیر فیلو شپ ملی اور غالبا سے 19ء سے 129ء میں ریسر چ فیلو کی حیثیت سے پٹنہ یو نیور ٹی میں ریسر چ کا کام انجام دیتے رہے۔ساتھ ہی ساتھ آئی ۔اے اور ایم ۔اے تک کی کلاسیں بھی لیتے رہے۔اسی درمیان کمیشن کے ذریعہ ایس۔ پی ۔کالج دمکا میں بحالی ہوئی اور ۱۹۸۱ء میں مگدھ یو نیور سٹی بودھ گیا کے پوسٹ گریجو یٹ ڈپارٹمنٹ میں متبادلہ ہو گیا اور اس وقت سے تا ہنوز وہیں مصروف کارہیں۔

حسین الحق کی شادی <mark>کے 9</mark>1ء میں نشاط آ را خاتون بنت سید محمد اسرارالحق سے ہوئی ۔ان کی اہلیہ گیا کے ایک ہائی اسکول میں اردو ٹیچر ہیں <sup>\_حس</sup>ین الحق کی دوبیٹیاں اور دو بیٹے ہیں ۔

مجموعی طور پردیکھا جائے تو حسین الحق ایک ایسی شخصیت کا نام ہے جن کے خمیر میں محنت، جدو جہداور لگن ودیعت ہے۔وہ ذاتی ، معاشرتی ،اد بی اور سارے محاذ ول پر ہمیشہ سینہ سپر رہے ہیں۔گھر میں فقر وفاقہ ک نوبت تو نہیں تھی مگر فقیری غالب تھی ۔والد ماجد ایک صوفی منش اور گوشہ نشین آ دمی تھے۔حسین الحق منھ میں سونے کا چمچہ اور ہاتھ میں چاندی کا جھنجھنا لے کر پیدا نہیں ہوئے تھے۔انہیں زندگی کے ادائل ہی میں محسوں ہو گیا تھا کہ پانی پینے کے لیے انہیں خود ہی کنواں کھودنا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے تعلیمی مراحل میں جان تو ڑ محنت کی اور ہر جگہ امتیازی نمبرات سے کا میاب ہوتے رہے۔

حسین الحق زندگی کے سارے مرحلے قابل رشک کا میابی اور متحکم بنیادوں پر طے کررہے ہیں۔ان کی خوداری کا بیعالم ہے کہ وہ بھی کسی کے سامنے ہاتھ نہیں پھیلاتے اور نہ ہی کسی سے مدد طلب کرتے۔انہیں گھر بیٹھے ضرورت کے بفتدرسب کچھ ملتا رہا اور وہ ان پر قانع بھی رہے ۔حسین الحق کی شخصیت سے متعلق ان کے ہم عصر مشہور فکشن نگار' عبدالصمد'' لکھتے ہیں:

> <sup>••• حسین الحق کے ہاں پھھ عجیب تصاد ہیں اس کیفیت کو کہیں اور ڈھونڈ نا مشکل ہے۔ وہ ایک بے حد مذہبی اور خانقا ہی گھر انے کے چیثم و چراغ ہیں یعلیمی پس منظر میں بھی مذہبی تعلیم غالب ہے۔ اب وہ ما شاءاللہ صاحب سجادہ بھی ہیں ۔ ان کے والد ما جد حضرت مولا نا سید شاہ انو ار الحق نازش سہمرا می اپنے وقت کے بڑے عالم اور سالک تھے۔ ان کی شخصیت میں پچھالی کشش اور وقارتھا کہ چند کمچ ان کے قدموں میں بیٹھنے والا بھی متاثر ہوئے بغیر نہیں رہتا تھا اور وہاں سے پچھ حاصل ہونے پچھ پانے کا احساس لے کر ہی اٹھتا تھا ۔ ہیہ بات فطری ہے کہ خلف اکبر ہونے کے باعث حسین الحق پر انہوں نے خاص توجہ صرف کی ہوگی۔ حسین الحق سے</sup>

ان کا پہلامضمون'' اردو شاعری پر گاندھی جی کے اثرات'' کے عنوان سے شائع ہوا۔انہوں نے ابتداء میں بچوں کارسالہ''انوار ضخ'' بھی نکالاتھا۔

حسین الحق کے افسانے جدیدت اور مابعد جدیت دونوں رجحانات کا بحسن وخوبی احاطہ کرتے ہیں۔ نئے نئے تجربوں کے باوجود ان کی کہانی بیشتر مقامات پر گنجلک نہیں ہوتی ۔ انہوں نے مختصر اور طویل دونوں طرح کے افسانے تحریر کئے ہیں۔ نئے تجربوں کے ساتھ کہانی کو برقر اررکھنا حسین الحق کا کمال ہے اور یہی ایک بڑے افسانہ نگاراور فذکار کی پہچان بھی ہوتی ہے۔

ایک جگہ وہاب اشر فی حسین الحق کے ابتدائی دورکی افسانہ نگاری پر تبصر ہ کرتے ہوئے رقمطراز ہیں: ''اد بی رسالوں میں حسین الحق مسلسل لکھ رہے ہیں ۔ان کے دوسرے افسانے جو مجھے پسند ہیں ان میں قابل ذکر ''لخت لخت''اور''امرلتا''''خار پشت'''' منظر کچھ یوں ہے'' ہے ۔حسین الحق کا مستقبل روثن ہے ۔کم وقت میں اپنی شناخت کروانے والے خوش قسمت فن کاروں میں سے ایک

حسین الحق کی پوری ادبی زندگی دیکھنے اور شمجھنے کے بعد میہ اندازہ ہوتا ہے کہ ادب کے میدان میں انہیں مسلسل نظر انداز کیا جاتا رہا ہے۔وہ جس پائے کے فکشن نگار ہیں اور اردو کے تیکن ان کی جونا قابل فراموش خدمات ہیں ان سب کا خاطر خواہ اعتراف نہیں کیا جارہا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان کو آج تک ادب کا کوئی قابل ذکر انعام نہیں ملا اور نہ ہی ناقدین ادب نے ان کے فکشن پراتنی توجہ کی جس کے وہ لائق ہیں۔ حسین الحق کوقومی اور عالمی سمیناروں میں اتنا مدعونہیں کیا جاتا کہ وہ مستحق ہیں اور نہ ہی انہیں کسی اہم سرکاری یا غیر

حسین الحق نے فکشن نگاری کا آغاز ۲۰ کی دہائی میں کیا۔اس عہد کے فکشن نگارتر قی پسندوں کے بنائے ہوئے راستوں سے ہٹ کر نیار جحان اپنار ہے تھے۔اب یہاں حرماں نصیبی و مایوسی ، بے اطمینانی اور نا آسودگی کا اظہار ہئیت اور تکنیک میں تبدیلی کی صورت میں خاہر ہور ہاتھا۔اس دور میں جدیدیت کے نام پر اردوافسانے میں کئی قابل قدر تجرب ہوئے۔نئی تکنیکوں پرطبع آ زمائی ہوئی۔ کئی پرانی تکنیکوں کوبا قاعدہ رجحان کی حیثیت دی گئی جن میں خاص اور بنیادی تجریدی وعلامتی رجحان تھا۔ ویسے بیر جحان تقسیم ہند سے پہلے بھی کرشن چندر، احمد ندیم قاسمی، ممتاز شیریں، عزیز احمد، احمد علی اور دیگر تخلیق کاروں کے افسانوں میں بھی ملتا ہے لیکن وہاں اس کے نقوش دھند لے تھے۔ اب دھند کی وہ تہیں حجب گئی تھیں اور اس دہائی میں ایک با قاعدہ رجحان کی شکل میں منظر عام پر آگیا تھا۔ غرض متنوع رجحانات وموضوعات اس بات کے متقاضی تھے کہ مختصر افسانہ کا کینوس سانویں دہائی میں کافی وسیع ہواور سے ہوا بھی۔ اس نے انسانی زندگی کے مختلف پہلوؤں کا احاطہ کیا اور اسلوب وہیئت میں نئے تجربات کوجگہ دے کرفنی نقطہ نظر سے بھی اسے اہمیت کا حامل بنایا۔

اختیار کرلی۔ اس موقع پر اس کی وضاحت بھی ضروری ہے کہ ۲۰ ء سے ۲۹۲ء تک جو تج بے ہوئے ان کارشتہ ترسیل وابلاغ کی حد تک روایت سے جڑا ہوا تھا۔ اس وجہ سے سب نے ان کابلا جھجک استقبال کیا۔ مگر ۲۵ء کے بعد اس حد کو بھی پھلا نگنے کی کوشش شروع ہوگئی۔ تج یدی اور علامتی کہا نیاں لکھنے کارواج عام ہو گیا۔ ٹوٹ بھر تے لیے، تنہائی کا کرب، بے یقینی اور بے چہرگی افسانوں کے موضوع بے ۔ ان موضوعات نے نئی ہیئوں کو جنم دیا اور آج افسانوں کے جسم پر جولباس نظر آتے ہیں وہ ۲۰ء سے پہلے کے افسانوی لباس سے میل نہیں کھاتے ۔ ایسے افسانے بہار میں نسبتاً زیادہ افسانوی لباس سے میل نہیں کھاتے ۔ ایسے افسانے بہار میں نسبتاً زیادہ کلھے گئے۔ بہار کے چندا یسے کھنے والوں کے نام پچھاس طرح ہیں۔ خلفر اوگانوی، نز ہت نوری نسم محمد جان ، نور الھد می، نشاط قیصر ، شبیر احمد، منظر کاظمی، شوکت حیات، اختر یوسف ، شموکل احمد شفق ، رضوان احمد، علی امام

اس طرح دیکھیں تو ساتویں دہائی کے بعد کی کہانی میں خواہ وہ واقعاتی ہو، تجریدی ہویا علاماتی ، کہانی بن کی لو پھر ٹمٹماتی ہوئی نظر آتی ہے۔ ہیولوں کی شکل میں ہی سہی کر دارک پھر مراجعت ہوئی اور وحدت تاثر کی گم شدگ ایک بار پھر کہانی کے ہاتھ آگئی قبل ازیں حددرجہ نجی علامات کے استعال نے کہانی کو جس طرح چیتاں بنادیا تھا اس سے بھی نئی نسل نے عبرت حاصل کی اوران کی بیشتر کہانیوں میں جو علاماتی ہیں ، دیو مالا اور اساطیر سے اخذ کر دہ نسبتا کم غیر مانوس علامتیں استعال میں آئی۔

حسین الحق جس ما حول میں افسانہ لکھر ہے ہیں وہاں پر افسانے میں سماجی مسائل کو پھر سے اہم مقام عطا ہورہا ہے۔ اگر بھی بھار فر دکو موضوع بنایا بھی تو ایسے فر د کے مسئلے کو منتخب کیا جس کا تعلق براہ راست سماج سے ہے یاجو ہمارے سماج کا نمائندہ کہلاتا ہے۔ نیتج کے طور پر کہانیوں میں پھر سے وسعت ، تنوع اور ہمہ گیری پیدا ہونے لگی فنی نقطۂ نظر سے نئے افسانہ نگاروں نے بیانیہ اسلوب کا سہارانہیں لیا بلکہ جدیدر جحان کے زیر اثر لکھے گئے کا میاب افسانوں کو اپنے لیے مشعل راہ بنایا۔ چند کہانی کا روں نے از نظار حسین کے اسلوب نگارش کو اپنایا اور چند نے انور سجا دیے متاثر ہو کر کھنا شروع کیا۔

ترقی پیند تحریک کے دور میں افسانے جس اکہرے پن میں مبتلا ہو گئے تھے اور جس سے ان میں

• 2 کی دہائی کے بعد کی نسل نے اپنے سماح میں جو کچھ دیکھا،خودا پنی زندگی میں جو تجربہ کیا، اپنے گردو پیش بکھر ہے ہوئے جن مسائل کا مشاہدہ کیا انہیں من وعن بیان کر دیا۔ مگر یہاں اسلوب تبدیل ہو چکا تھا۔ کبھی علامتوں کے ذریعہ، کبھی تمثیل اور کبھی استعاروں میں اپنی بات کہنے کی کوشش کی گئی۔ اس طرح • 2 کے بعد کی نسل نے جدید رجمان کی انتہا پسندی سے گریز اں ہو کرافسانے کو سنجالا دیا۔

• ٨ کی دہائی میں تخلیق کاروں کو بیا حساس ہوا کہ موضوع کونظرا نداز کر کے مض اسلوب کی شعبدہ بازی سے وہ کا میابی حاصل نہیں کر سکتے ۔علامتی واستعاراتی اسلوب کے ذریعیہ سی خیال یا احساس کوتو بخو بی پیش کیا جا سکتا ہے لیکن اس کے ذریعیہ پورے سان کی عکاسی یا اس کے متعدد مسائل کا احاطہ کرنا ممکن نہیں ہے ۔ ہر موضوع ایک خصوص اسلوب کے ذریعہ ہوتا ہے اسی لیے ونکا رعامتی واستعاراتی اسلوب کے متعدد مسائل کا احاطہ کرنا ممکن نہیں ہے ۔ ہر موضوع اسکتا ہے لیکن اس کے ذریعہ کی عکاسی یا اس کے متعدد مسائل کا احاطہ کرنا ممکن نہیں ہے ۔ ہر موضوع ایک نے معادی یا ہوں ہے دی محکمت میں ہوتا ہے اس کی معرف کی عکاسی یا اس کے متعدد مسائل کا احاطہ کرنا ممکن نہیں ہے ۔ ہر موضوع ایک خصوص اسلوب کے داریا ہے میں موضوع ایک خصوص اسلوب کا متعاضی ہوتا ہے اسی لیے ونکا رعلامتی اسلوب کے علاوہ دیگر اسالیب کی طرف کہ معرف میں ہوتا ہے اسی معرف کے معلوم ہوتا ہے اسی معرف کر محکمت میں ہوتا ہے اسی معرف میں ہوتا ہے اسی معامتی اسلوب کے علاوہ دیگر اسالیب کی طرف کہ متوجہ ہوئے ۔

اب افسانة سبتاً آزاد فضا میں سانس لے رہا ہے۔ اس کے فکر وعمل دونوں آزاد ہیں۔ اس میں وسعت کے بہتر امکانات موجود ہیں ۔ لہذا اس میں نت نئے تجربات کئے جارہے ہیں۔ ہیت اور تکنیک پر بھی توجہ دی جارہی ہے ۔ تکنیک میں داخلی خود کلامی ، منقول خود کلامی ، صیغہ حال کا استعال ، افسانے میں ماضی و حال کی چھوٹی چھوٹی جزئیات کی شمولیت ، استعجابیدانجام سے تاثر پیدا کرنے کی کوشش جاری ہے۔ موضوع کی وسعت کے لحاظ سے طویل مختصر افسانے بھی لکھے جارہے ہیں۔ ان کے بالمقابل منی کہانیوں اور منظوم افسانوں کی بھی اچھی خاصی تعداد نظر آتی ہے۔ ایسے بھی افسانے لکھے جارہے ہیں جو حوافت اور تاریخ سے قریب نظر آتے ہیں ۔ نیوز (News) کی ہذیا و پر ایچھے افسانے لکھے گئے ہیں جن میں Super کی خصوصیات بھی چھلکتی ہیں ۔ ماضی وحال سے تاریخی اور حقیق کر دار لے کر ان کے دوش ہدوش تخلی کر داروں کو پیش کیا جارہا ہے۔

شوكت حيات

 >>> کی دہائی میں افسانہ نگاری کا میدان جدیدیت کے علمبر داروں کے لئے بڑی کشکش کا میدان ثابت ہور ہاتھا۔ان کے لئے دوہی راستے تھے یا تو وہ جدیدیت کوترک کریں اورتر قی پیندی کوقبول کرلیں یا پھر افسانہ نگاری کوسلام کرکے خاموش بیٹھ جائیں۔شوکت حیات نے اس کشکش اور جدیدیت وترقی پسندی کے ہنگامے میں''انامیت''و''انام'سل''اور''انام افسانے'' کی تخلیقی صدا بلند کی ۔انامیت کا نصب العین افسر دگی ، بےاطمینانی، خوف و دہشت اور جمود ونغطل کے کرب انگیز ماحول کو پیش کرنا تھا۔انامیت ،انامنسل ،اورانام افسانے کا اچھا خاصا چرچہ ہونے لگا۔اس روپے کے تحت داضح طور پر داخلیت اور خارجیت کی آمیزش کے ساتھا بک نئی راہ استوار کرنے کا کام لیا گیا۔ترقی پیندی اورجدیدیت دونوں سے انحراف کرتے ہوئے ایک ایسے انداز اور اسلوب کا دعوی کیا گیا جو خالص اینے اندرون اور اینے عہد کا آئینہ تھا۔ شوکت حیات نے داخلی دنیا کی تنہائی اورخود آگاہی کے ساتھ ساج اور معاشرے کے حقائق سے رابطہ رکھنے کاعزم کیا۔انہوں نے سچائی پیش کر کے مروجہ طریقوں کو تبدیل کیا اورنٹی سچائی کو نئے انداز میں پیش کیا۔جس میں زندگی کی یے معنوبیت ،محز ونیت اور وجودی مسائل کوخصوصی طور پر اولیت دی گئی۔اس رجحان کے پیش نظر انہوں نے بے دست و یا،سبز منڈ پر ساہ کبوتر ، تین مینڈ ک ،مسافت اور با نگ جیسے افسانے تخلیق کئے جن میں فرد اور معاشرے کے ساتھ حیات و کائنات کے تمام کیف وٹم کو سمیٹنے کی سعی کی گئی۔انہوں نے یہ سارا کام ایک لفظ لینی''انامیت''وضع کر کے کیا۔اس لیے بہروبہان کے نام کے ساتھ منسوب ہو گیا۔حالانکہ شوکت حیات سے قبل یاان کے معاصرین کے یہاں بھی بیہ چیز پہلے سے موجودتھی اور جدیدیت کے عروج کے دقت بھی بعض افسانہ نگار ہرطرح کے حصار، پابندی، ازم اور فارمولا سے الگ ہوکر داخلی وخارجی کیفیات کو تھیک اسی طرح ييش كرر ہے تھےجس طرح شوكت حيات جاتے تھے ليكن لفظ 'اناميت'' سے ان كا دور كاعلاقہ نہ تھا۔ اس نسل کی شناخت بے نامنسل کی تھی اس میں بڑے اور متعدد حساس اور باخبر افسانیہ نگار شامل تھے۔ شوكت حيات كي افسانيه نگاري مے متعلق ڈ اکٹرنگہت ريجانگھتی ہيں: ''شوکت حیات کے افسانے عصری زندگی کے خارجی و داخلی دونوں پہلوؤں کی عکاسی کرتے ہیں۔ان کے کردار معاشرے سے الگنہیں ہوتے ۔اسی کا ایک حصہ ہوتے ہیں ۔شوکت حیات انفرادی اور اجتماعی

شوکت حیات نے اردو کے جدید افسانوں کے ارتقامیں اپنے ''انام افسانوں' سے نئے لیچا ور نئے تیورں کا اضافہ کر بے نئی کہانی کے نئے افق اورنڈی جہات تلاش کیں اور افسانوں کوذاتی ، سماجی ، اقتصادی و سیاسی بیداری اور ہوش مندی کے نئے تخلیقی تناظر سے ہم کنار کیا ۔اس سلسلے میں طارق سعید کا ایک قول ملاحظہ فرما کیں:

> <sup>•••</sup> شوکت حیات کی انا میت ان کے اسلوب فن کا امیتاز ہے۔ شوکت حیات کی انامیت ہی ان کے افسانوں نیز ان کے فن کی انفرادیت ہے۔ انامیت کیا ہے؟ اور اس کے اجزاء کیا ہیں۔ شوکت حیات کے افسانوں سے اس کی عقدہ کشائی ممکن ہے۔ <sup>•••</sup> شوکت حیات کی چولیٹن سیر یز کہانیاں اور کیفیت سیر یز کہانیاں عصری کرب کے داخلی احوال وکوائف کی بے کر اں کا ئنات دھواں دھواں گردو غبار کے طوفان میں انکار، اثبات، جبر، دباؤ، اختصال، زندگیوں میں کشکش کی بو کھلا ہٹ سے حدد رجہ پیدا ہونے والی معنویت، خطرات، عز ائم اور بے نام بنی آ دم کے داخلی ذہن کے لینڈ اسکیپ کی غماز ہیں۔ واضح رہے کہ داخلی ذہن خارجی عناصر سے ماروا کو تی چیز نہیں ۔ شوکت حیات کی انامیت میں معاشرہ، فرد حیات اور کا ننات کا باہم رشتہ ہر جگہ نمایاں ہے ''۔ (۲۲)

ان کے افسانوں میں بیانیہ کے باوجود کہانی بن کم اور پیکر سازی زیادہ ہے ۔ ان میں مقامی رنگ (بہار) کا چڑ ھا ہوا ہے ۔ مقامی رنگ تو ہر افسانہ نگار کی پیچان ہوتی ہے جو حقیقت میں فن کی سچائی اور اس کا حسن ہوتا ہے ۔ تا ہم شوکت حیات کے یہاں مقامی رنگ کو ابھار نے کی شعور کی کوشش نظر آتی ہے ۔ کا حسن ہوتا ہے ۔ تا ہم شوکت حیات کے یہاں مقامی رنگ کو ابھار نے کی شعور کی کوشش نظر آتی ہے ۔ مان کی سچائی اور اس ان کے مشہور افسانوں میں گھونسلہ ، گذبد کے کبوتر ، سچو یشن سیریز، ڈھلان پر رکے ہوئے قدم، بائگ ، صد یوں کے مشہور افسانوں میں گھونسلہ ، گذبد کے کبوتر ، سچو یشن سیریز، ڈھلان پر رکے ہوئے قدم، بائگ ، صد یوں کے لیے ، ہاں کی رنگ کو انھار نے کی شعور کی کوشش نظر آتی ہے ۔ ان کے مشہور افسانوں میں گھونسلہ ، گذبد کے کبوتر ، سچو یشن سیریز، ڈھلان پر رکے ہوئے قدم ، بائگ ، صد یوں کے لیے ، ہاسل لیر میں کی تلاش ، کا غذ کا درخت ، میسوں سے دبا آدمی ، دوسرا شہر ، پر کی ہو یہ ان کے مشہور افسانوں میں گھونسلہ ، گذبد کے کبوتر ، سچو یشن سیریز، ڈھلان پر رکے ہوئے قدم ، بائگ ، صد یوں کے لیے ، ہاسل لیر میں کی تلاش ، کا غذ کا درخت ، کمسوں سے دبا آدمی ، دوسرا شہر ، پر کی ہو یہ ان کی ، میں یوں کے لیے ، ہاسل لیر میں کی تلاش ، کا غذ کا درخت ، کسوں سے دبا آدمی ، دوسرا شہر ، پر کی ہو یون ، خواب ، صرف چا دریں اور انسانی ڈھا نچہ ، موم بنی پر رکھی ہتھیلی کے نام ایک خط اور تین مینڈ ک ناقد ین اور قدر کین کی خصوصی توجہ کا مرکز ہے ۔

شوکت حیات کاایک افسانہ' گھونسلہ'' ہے۔اس افسانے میں قدیم اورجد بدنظام اقدار کی کشکش میں نئے اقدار کے غلبے اور پرانی ونگ (روحانی ومادی) تہذیبوں کے تصادم میں پرانی تہذیبوں کی شکست کا المناک منظر نامہ پیش کیا گیا ہے۔اس منظر نامے کی تر تیب میں دوسرے جزئیات بھی معاون ہوئے ہیں۔

'' گھونسلہ''میں ایک ایسے شخص کی کہانی بیان کی گئی ہے جواپنا گھریار چھوڑ کر چلاجاتا ہے۔ پچھ کر صے بعد جب وہ واپس آتا ہے تو اسے اپنے شہر میں کافی تبدیلی نظر آتی ہے، پرانی قدریں مٹ چکی ہوتی ہیں، صنعت کاروں اور پراپٹی ڈیلروں کے ہاتھوں غریبوں کے مکانات کھنڈرات اور چیٹیل میدانوں میں تبدیل ہو چکے ہوتے ہیں۔اس خانہ خرابہ میں اس شخص کا گھر بھی شامل ہوتا ہے۔

کہانی کا آغاز یوں ہوتا ہے کہ عرصے سے مفارقت کی زندگی گذارنے والاشخص بڑی آرزوں اور تمناؤں کے ساتھا پنے شہروا پس ہونا چاہتا ہے۔واپسی کا سفر شروع ہو چکا ہےان کویفین ہے کہ اس کا اسٹیشن قریب سے قریب تر آرہا ہے لیکن جیسے ہی انہیں بیا حساس ہوتا اسی وقت کوئی: ''اس کے چھیھڑ بے کو بے دردی کے ساتھا پنی گرفت میں لے لیتا ہے'

''بد بخت تیراکوئی اسٹیشن ہے؟''(۳۹)

بیکلام یا آوازا<sup>س شخص</sup> کا<sup>نف</sup>س یاضمیر ہے جو ہمیشہ اس شک میں مبتلا رہتا ہے کہ انسان کا کوئی ٹھکا نہ ہیں ہے۔اپن<sup>ف</sup>س کے اس سوال پر مسافر شخص بھی سوچنے لگتا ہے کہ بچ چی اس کا اور اس جیسے کروڑ وں انسان کا اس بھری دنیا میں کہیں کوئی اسٹیشن (ٹھکانہ)نہیں ہے۔ بی<sup>شخص</sup> پورے سفر میں دوافرا د کے متعلق شدت سے سوچتا ہے۔ایک اس کا باپ اور دوسراوہ جس سے اس کونا معلوم ساتعلق ہے یعنی اس کی محبوبہ۔وہ ان دونوں کو

ہے پراسے اپنے گھر کی جگہ چیٹیل میدان نظر آتا ہے۔وہ باربار پورے شہر کا چکر لگاتا ہے اور کشہ والا کو نظر راستوں سے لے چلنے کی ہدایت کرتا ہے لیکن ہر باراسے مایوسی ہی ہاتھ لگتی ہے اور سامنے چیٹیل میدان منھ چڑھاتا نظر آتا ہے ۔رکشہ والا جولوٹ کر آنے والے خص کا باپ ہے اور خود اپنے گھر سے محروم ہو چکا ہے ،اب انہیں احساس ہو چلا ہے کہ آنے والا مسافر کوئی دوسر انہیں بلکہ خود اس کا پنا بیٹا ہے، وہ رو پڑتا ہے لیکن اس سربستہ راز کوابھی کھولنا نہیں چا ہتا ۔ٹھکانے کی تلاش میں جب دونوں تھک ہار جاتے ہیں تو رکشہ والا آخر

> دو تم جس علاق جس سبتی کو ڈھونڈ رہے ہوا سے عرصہ پہلے بلڈ وزروں نے چیٹل میدان میں تبدیل کر دیا... میں بھی ہفتوں اسی طرح پورے شہر میں دیوانہ وار پاگلوں کی طرح چکر کا ٹنا ہوابار باراسی چیٹیل میدان تک پہنچتا تھا.... بلڈ وزروں نے سب کچھا جاڑ دیا۔ بھری پری بستی کو ملبے میں تبدیل کیا اور پھر چیٹیل میدان بنا دیا... میری دوکان ، میرا گھر اور تمام اہل وعیال زندہ درگور ہو گئے .... میٹے میں نے تو صبر کرلیا تھا لیکن آج بار باراس چیٹیل میدان کو دیکھ کریرا نے زخم ہرے ہو گئے '(ام))

افسانے کے اس آخری اقتباس میں بنیادی مفہوم کو شتحکم کرنے والے چند معنی خیز اشارے موجود ہیں ۔ اب تک مسافر شخص جس مطلوبہ ٹھکانے کی جنتو میں سر گرداں تھا اسے رکشے والے کے بموجب بلڈ وزروں نے چیٹیل میدان میں تبدیل کردیا۔ یہ بلڈ وزرنئ صنعتی تہذیب ہیں جنہوں نے پرانی تہذیب کی ساری نشانیاں مٹادیں۔ یہ پرانی تہذیب جو ہمارا ذہنی اور روحانی سہاراتھی اب نئی تہذیب میں پوری طرح ضم ہو چکی ہے ۔ اس نئی صنعتی تہذیب نے ہماری پرانی تہذیب کی روشن ترین حقیقت لیے یعنی دل کو مردہ کر دیا ہے۔ اور دل کی موت کا مطلب ہے ہماری اندرونی صداقتوں کی موت۔

دوسراانسانہ' گنبد کے کبوتر'' ہے اس میں تعبیر کی کئی جہتیں ہیں ہر جہت اپنی الگ معنویت رکھتی ہے ۔انسانہ علامتی ہے جس کی کلوز ریڈنگ کئی طرح سے ہو سکتی ہے ۔ یہ جہاں بابری مسجد کے سانحہ کی پہلی برس کی طرف اشارہ کرتا ہے وہی متضاد ذہنی کیفیتوں کا بھی احاطہ کرتا ہے ساتھ ہی ساتھ ایک قدیم تہذیب کے مٹ جانے کے استعارے کے طور پربھی ابھر کر سامنے آتا ہے۔

کے لئے کبوتر اور گنبد کے متوازی ،مختلف مراحل پر سانپ ، پیپل، گوریا ، پھول ، گملے، فاختہ وغیرہ کے استعاروں کا استعال کیا ہے۔کہانی کے پہلے ہی جملے سے قاری کا ذہن سی انہونی کوقبول کرنے کے لئے تیار ہوجا تاہے:

۔ اس لئے یہ کہانی روایت کے مسمار ہونے کی طرف بھی اشارہ کرتی ہے۔ گذید قدیم تہذیب کا استعارہ ہے او راس تہذیب کے مسمار ہونے سے جسے نکلیف پہو نچتی ہے وہ کبوتر ہے۔ اس سے اس کی جائے پناہ چھن گئی ہے ۔ وہ لا وارث ہو گیا ہے۔ وہ اپنے مسکن ، اپنی تہذیب کی حفاظت نہیں کر سکا ہے جس کے تحفظ کی ذمہ دار کی اس پرتھی ۔ اس عائد ذمہ داری کے تصور کی شکش کو افسانہ نگار نے For Shadowing کے سہارے اجا گر کیا ہے۔ یہ کس احساس دلاتے ہیں کہ ہم اپنی فلیٹوں کے کم وں میں بند ہو چکے ہیں جہاں روشنی کا گز رہماری اپنی مرضی پر مخصر ہے ۔ اس لئے بحلی چلی چلی چلی جانے پر خوف محسوس کرتے ہیں۔ مصنوعی روشنی کا انتظام کرتے ہیں ۔ دیمک زدہ یہ دیواریں جب کسی دباؤ کتی جان پر خوف محسوس کرتے ہیں۔ مصنوعی روشنی کا انتظام کرتے ہیں ۔ دیمک زدہ یہ دیواریں جب کسی دباؤ کتی تیں تو تہذیب کا سائن بر قر اررہ پا تا ہے۔ اس ٹو طنے اور بکھر نے کا احساس سب سے پہلے گذہ ہر کے کبوتر کو ہوتا ہے۔

افسانہ 'ڈو طلان پرر کے ہوئے قدم' ، میں ایک ایسے پریشان کردارکو پیش کیا گیا ہے جو حال کے تپید ہ ماحول سے نجات پانے کے لئے ماضی کے اند عیر جنگلوں کی طرف چلا جاتا ہے۔ جہاں باہر کی ابتر کی نے اس کے باطن کوریزہ ریزہ کردیا ہے اوراب ان کے دل میں بیخوا ہش پیدا ہوتی ہے کہ اپنے بکھر ے ہوئے وجود کو سمیٹا جائے - اس کام کے لئے ان کا خیال ہے کہ حاضر کے شیخی دور اور مصنوعی ماحول سے نجات پانے کے لئے فطرت کی آغوش میں پناہ لینی چا ہیے اور وہ اس تلاش میں حیراں وسر گرداں رہتا ہے۔ سفر جاری ہے کہا ماضی کے پرانے عقائدر کا وٹ بننے کی کوشش کرتے ہیں ۔ اب ان کے پاس اس کی فنی کا ایک ہی راستہ ہے کہ انسان تمام رکا وٹوں کو سخیر کرتے ہوئے خود کو بستیوں کے ہنگا موں سے دور لے جائے اور فطرت کی آغوش میں

افسانہ بہت اچھے اسلوب میں لکھا گیا ہے۔لیکن اس سے منفی جذبات کے اکجر نے اور بے عملی کی راہ پر گا مزن ہونے کا خطرہ بھی ہے۔' بانگ' اور' آگ' شوکت حیات کے بیدونوں افسانے گہری معنوبیت کے حامل ہیں ۔' بانگ' میں انہوں نے طبقاتی اٹھا پٹک اور او پنج نیچ کی کشکش کوواضح کیا ہے۔ بیدا فسانہ عام انداز سے ہٹا ہوا ہے۔علامتیں اور اشارات پہلی نظر میں نامانوں معلوم ہوتی ہیں لیکن بعد میں معنوبیت اور تہ داری اکبر کر سما ہے آجاتی ہے۔

'' آگ' اس کی بھی کہانی پہلی نظر میں سیاسی معلوم ہوتی ہے ۔حالانکہ بیاصل میں caste

بريبر ويحكم إزار لكصي كنكر

∠•

war کی کہانی ہے۔ اس طرح کے موضوعات پر بہت کم کہانیاں کھی گئیں ہیں۔ اسی طرح سے شوکت حیات کا افسانہ'' تین لاشیں'' ہے۔ اس افسانے کا موضوع وسیع عصری معاشرے کا کھوکھلا پن ، سطحیت اور بے معنویت ہے۔ اس میں فرد کی بے حسی، تلک نظری اور خود غرضی کو واضح کیا گیا ہے۔ اس افسانے کی فضا اشاراتی ہے۔

<sup>‹‹</sup> بکسوں سے دبا ہوا آ دمی' اس افسانے میں بھی انسان کی از لی محرومی ، مظلومیت اور بے کبی کوخا ہر کیا گیا ہے۔شوکت حیات کی اکثر کہانیاں علامتی اور بعض تمثیلی ہیں۔علامتی کہانیوں کی فضا بہت زیادہ پر اسرار نہیں ہے۔ان کے زیادہ تر افسانے پڑھنے کے بعد میہ تا ثر الجمر تا ہے کہ شوکت حیات کے نز دیک حیات انسانی مسلسل اضطراب میں مبتلا ہے اور انہیں زندگی کے سفر میں بہت سارے مسائل اور مشکلات کا سامنا ہے۔لیکن مضطرب انسان کوسکون کی تلاش میں اپنا سفر جاری رکھنا ہے۔

سلام بن رزاق

سلام بن رزاق کے ادبی سفر کا آغاز ۲۲ء سے ہوتا ہے جب ان کا پہلا افسانہ 'رین کوٹ' شاعر (ممبئ) سے شائع ہوا۔ان کا شاراردو کے ان افسانہ نگاروں میں ہوتا ہے جنہوں نے جدیدیت کو حقیقت کے آئینے میں دیکھا ہے اوران ہی راستوں پراپنے افسانوں کو ہموار کیا ہے ۔وہ ایک آزاد ذہن کے مالک ہیں جس کی خوبصورت مثال ان کے پہلے افسانو ی مجموعہ 'دنگی دو پہر کا سپاہی' میں ملتی ہے جو پہلی بارےے میں شائع ہوا۔سلام بن رزاق سے متعلق سیدہ منشاد جہاں رضوی کھھتی ہیں:

> "سلام بن رزاق جد يدتر افسانه نگاروں ميں خاص اہميت رکھتے ہيں تخليقی صلاحيتيں بدرجدائم موجود ہيں ۔جديديت کو انہوں نے ايک اہم رجحان کی حيثيت سے نہيں اپنايا۔ بلکہ جديديت کے گہرے مطالعہ سے جديديت کے مفہوم کو گہرائی تک سمجھا ہے پھر اسے اپنايا ہے ۔سلام کی صلاحيتيں ان کے پہلے مجموعے ''نگی دو پہر کا سپاہی'' سے ہی سامنے آگئی تھیں ۔ بيہ مجموعہ ایک 29 ء میں شائع ہوا تھا اور ان کا پہلا افسانہ '' رین کو ٹ' ۱۹۲۲ء میں شائع ہوا تھا۔سلام بن رزاق نے بہت کم مدت میں ہی ايک معيار اور مرتبہ

سلام بن رزاق موضوع کے سلسلے میں نہایت دانشمندی کا ثبوت پیش کرتے ہیں اور سبحیدہ مسائل پر غور کرتے ہیں۔ان کے یہاں رنگینی اور شاد مانی کم دیکھنے کو ملتی ہے۔ معاشرے میں اخلاقی اور روحانی حالت کی محرومی ، غلط مذہبی رویا اور سماح میں فرد کے استحصال کی کہانی کو وہ علامتوں کے ذریعہ پیش کرتے ہیں۔ان کی محرومی ، غلط مذہبی رویا اور سماح میں فرد کے استحصال کی کہانی کو وہ علامتوں کے ذریعہ پیش کرتے ہیں۔ ان کی خیات کو وہ محسوس کر کے اور انہیں ذاتی تج بات بنا کر اس طرح پیش کرتے ہیں کہ وہ قاری کو اپنے او پر گزرتی ہوئی کہانی لگتی ہے ۔خوف ، محرومی ، اور نا امیدی کی فضا نے ان کے افسانوں میں کیسا نیت پیدا کر دی ہے ہوئی کہانی لگتی ہے ۔خوف ، محرومی ، اور نا امیدی کی فضا نے ان کے افسانوں میں کیسا نیت پیدا کر دی ہے دان کے مشہور افسانوں میں ''انجام کار'''زنج رہلانے والے''،''کام دھینو''،' خون ہرا''،'' تصویر''،''خصی''،''کا لے رنگ کا پجاری''،''تنگی دو پہر کا سپائی''،'' ندی' اور صلیب خاص طور پر قابل

> سلام بن رزاق پر تبصرہ کرتے ہوئے ڈاکڑ احمد صغیر لکھتے ہیں: ''سلام بن رزاق کہانی پن کی تلاش ،الفاظ ،محاوروں اور علامتوں سے کرتے نظر آتے ہیں۔ مگر زیادہ دور نہیں جاتے۔ چونکہ مسائل پر گرفت اور ان کی پیشکش پر انہیں قدرت حاصل ہے۔ اس لئے ان کی کہانیاں فطری طور پر اپنے انجام پر پہنچتی ہیں۔ جہان تک اسلوب کا سوال ہے سلام بن رزاق کہانی کے بیانیہ کو معنوی اظہاریا شعری لب ولہجہ سے دور رکھنا چا ہے ہیں۔ (۲۵)

سلام بن رزاق کے افسانوں پر تبصرہ کرتے ہوئے وارث علوی لکھتے ہیں: ''سلام جانتے ہیں کہ تمثیل لکھر ہے ہیں ۔انہیں یہ بھی احساس ہے کہ تمثیل کوصاف سقر ے حقیقت پیندانہ اسلوب میں بیان کرنا چا ہے تا کہ اے فنٹا سی انشا ئیہ اور ادب لطیف کے ناپسند یدہ اثر ات سے محفوظ رکھ سکیں ... اس کے بعد ہی صحیح مضمون میں معنوی افسانے کی کا ئنات شروع ہوتی ہے' ۔ (۲۰۶ ) سلام بن رزاق کی افسانہ نگاری سے متعلق مہدی جعفر لکھتے ہیں: ''سلام بن رزاق کی افسانہ نگاری سے متعلق مہدی جعفر لکھتے ہیں: کارفر مائی ہے۔ یہ انہاک (Concentration) ان کی تخلیق رد کا چہت د یتا ہے ۔انہاک کھی سریت اور خوف کی فضا میں تحلیل ہو جا تا ہے ، سی

<sup>دونتگ</sup>ی دو بیرکا سپابی' سلام بن رزاق کامشہورا فساند ہے۔ بیا یک علامتی افساند ہے گراس کی علامتیں بہت زیادہ گنجلک نہیں ہیں۔ اس میں ' بے سایہ تیز دھوپ' جروا سخصال کی علامت ہے جس میں آج کا انسان بے لیے اور مجبوری کے ساتھ تقبل رہا ہے ۔ عوام میں اس نظام کو بدل ڈالنے کی شد ید خواہش ہے۔ لیکن ان کے پاس و سائل اور اختیار نہیں اور جولوگ صاحب و سائل اور اختیار ہیں وہ اس کا استعال ملک اور عوام کی ہملائی کے لیے نہیں بلکہ صرف اپنی بھلائی کے لئے کرر ہے ہیں۔ افسانہ کی علامتیں پھیل کر استعارہ بن کئیں ہیں جو بہت ہی پراثر اور معنوبت سے لبریز ہیں۔ یو افسانہ ' کی انفراد بیت کی تھر پر وعامی کرتا ہے جے مصنف ن وہ ' کا نام دیا ہے۔ یہ الفاظ دیگر قاری افسانہ ' کی انفراد بیت کی تھر پور عکامی کرتا ہے جے مصنف کر سکتا ہے۔ یہی اس کی شاخت ہے۔ ' وہ' کا برتا وافسانے کے بنیا دی کردار ' وہ' کو بہ آسانی اپنے ' نمیں' سے تبدیل کر سکتا ہے۔ یہی اس کی شاخت ہے۔ ' وہ' کا برتا وافسانے کو معروضی شکل دے دیتا ہے۔ ہم دیکھ سکتے ہیں کہ افسانے میں مصنف خاہراً شامل نہیں مگر ایک اظلکو ل کی حیثیت سے مصنف اپنے نمیں کی پر نظر آتا ہے دوہ کتا ہوں کا تو ار معنوبت ہے کہ دون کر اور اور ان کی معنوب کر این ہوں کر این ہوں کر کرتا ہے دیم میں نے دوس کر سکتا ہے۔ یہی اس کی شاخت ہے۔ ' وہ' کا برتا وافسانے کو معروضی شکل دے دیتا ہے۔ ہم دیکھ سکتے ہیں کر ایک ہوں نے میں مصنف خاہراً شامل نہیں مگر ایک اعلکو ل کی حیثیت سے مصنف اپنے نمای دون میں اپنا دوہ کتا ہوں کا جھولا ساتھ رکھتا ہے جس کا پولس والا نہ ان اڑا تا ہے کہ بیرد ڈی ہے۔ یو طرح کی مصنف کی اعلکو ل مناخت پرا یک سوالی نشان ہے۔

<sup>دونن</sup>گی دو پہر کا سپاہی'' کا کردار'وہ'ایک احساس کا نمائندہ ہے۔ بیداحساس خارجی ماحول کی دھوپ بےخوبصورت استعار بے بے ساتھ کمل اورردعمل کرتا ہے۔ ایک اقتباس ملاحظہ فرمائیں:

اس کے برعکس ایک عجیب ہی ٹھنڈک کا احساس جود ماغ کو خنودگی کی دھند میں خوطہ کھانے پر مجبور کر دے۔ایک ایسی عمارت میں حاصل ہوتا ہے جس کے چاروں طرف دیواروں سے تقدّس کی شعاعیں پھوٹ رہی ہوں۔عمارت کی بیر ساخت استعاراتی طنز پر قائم ہے۔ بنیادی کر داراس عمارت کے اثر سے کبھرا کر سر پٹ بھا گتا ہوا باہر آجا تا ہے۔آ گے چل کر وہ دیکھتا ہے کہ لوگ (دھوپ سے محفوظ رہنے کے لئے) ایسے جلوسوں میں شامل ہور ہے ہیں جن کا کوئی مقصد اور ماحسل نہیں ہے۔کر دار وہ کی ساتھ دھوپ کی تمازت کا ٹر سے میں خ آغاز سے انجام تک موجود ہے۔دھوپ کا ردعمل سائے کی تلاش ہے۔زندگی کی خارجی تمازت کا بیر دعمل عورت کے آنچل کا سابیہ ہے۔

ماحول کاانتشار، آگهی کا کرب، سفر بے سمت، قد روں کی شکست وریخت، خوف واندیش، تنہائی اور اجنبیت اور نہ جانے ایسے ہی کتنے احساسات کی ترجمانی اس کہانی میں بہت ہی جا بب دستی سے کی گئی ہے۔

سلام بن رزاق کا ایک افسانہ' قصہ دیوجانس جدید' ہے۔ اس میں کتے کا استعارہ استعال ہوا ہے ۔ کہانی میں مختف رنگ اور نسل کے کتے اایک طرف عوام الناس کی نمائندگی کرتے ہیں تو دوسری طرف ان کی فطرت انسان کی مختلف جبلتوں کی جانب اشارہ کرتی ہے۔عوام کا مزاج استعاراتی شکل میں پیش کیا گیا ہے ۔ ایک سربراہ ہے جوعوام کے مزاج کو تجرباتی میڈیم بنا کراپنے خالص مقصد کے لئے استعال کرتا ہے سیاس سربراہ کی نمائندگی افسانے کے بنیادی کردار'ایک آدمی سے ہوئی ہے۔ اس کا کتوں میں انہا ک پاگل بن کی

اس کہانی میں جس شہر کا ذکر کیا گیا ہے وہاں کے معاشرے میں مذہبی استحصال، روحانی اوراخلاقی بے

راہ روی نظرآتی ہیں خطم ویتم میں قیدانسا نوں کوسکون نہیں ملتا،ان کی عبادت گا ہوں کے سارے اصول کھنڈر ین گئے ہیں۔ بے معنوبت کا زہر زندگی کی رگ رگ میں پیوست ہو گیا ہے ہرطرف نفرت اورخوف کی لہر پھیلتی جارہی ہے۔انسانوں میں اور جو کچھ باقی ہولیکن انسانیت کا رنگ بہت ہلکا نظر آتا ہے،اس لئے افسانے کے کالے ناگ کے پچاری اپنے ہی جیسے انسانوں کواس ناگ کے سامنے چارہ ڈال دیتے ہیں اوراینی بربریت پر خوشی کے جشن مناتے ہیں اور پھر کالا ناگ اپنے پنجرے میں ان لوگوں کالہو چوس چوس کر تندرست اور تازہ دم ہوجاتا ہےاور بیہ سلسلہ اس شہر میں روز وشب جاری رہتا ہے ۔ شہر کی ساری سڑ کیس قبرستانوں اور شمشان گھاٹوں کے درواز دن پر جا کرختم ہوجاتی ہیں جن کے پھائلوں پر جعلی حروف میں خوش آمدید کھا ہوتا ہے ۔ سارے شہر میں صرف کالے رنگ کے پجاریوں کا قانون چلتا ہے اورایسی المنا ک صوت حال کے ختم ہونے کے امکانات نہیں ہیں۔اس لئے اپنے دل اور سامعین کو بہلانے کے لئے جب بوڑ ھا بابا کہتا ہے کہ کالے ناگ کے پچاریوں کا کاروبارزیادہ عرصے تک نہیں چل سکااورایک دن وخود بھی کالے ناگ کے شکار ہو گئے تو کہانی کے مرکزی کردار یعنی کہانی سننے والے کو اس بات کا یقین نہیں ہوتا کیونکہ حقیقت کہ تھی کہ اس قدیم داستان میں پیش کی گئی صورت حال قدرے بدلی ہوئی شکل میں آج بھی موجودتھی۔وہ سب کالے ناگ کے دور میں حرصے سے آئے ہوئے تھے اور اس کا پھن کیلنے کی آج تک کوئی ہمت نہ کر سکا تھا۔وہ اس کا لے ناگ اوراس کے پیجاریوں سے بخو بی واقف تھے جوآج بھی زندہ تھے۔اسی لئے آخر کار بوڑ ھے کو کہنا پڑتا ہے کہ دہ ان لوگوں کے دل میں بیٹھے خوف کو دور کرنے کے لئے جھوٹ بولنے پر مجبور ہوا ورنہ کالے رنگ کے پچاری آج بھی زندہ ہیں اور کالے ناگ کا خونی کھیل آج بھی چل رہاہے۔

سلام بن رزاق کی کہانیوں میں''انجام کار''ایک ایسی کہانی ہے جسے بھی فراموش نہیں کیا جاسکتا تخلیق کارنے اسے اپنے مجموعے''ننگی دو پہر کاسپاہی''میں شامل کیا ہے۔

اس کہانی کے ڈھانچ کوسلام نے بڑی احتیاط سے تیار کیا ہے۔ کہانی میں ایک کلرک ہے جو کسی گندی سبتی میں اپنی نئی نویلی دلھن کے ساتھ رہتا ہے۔ ایک دن جب وہ گھر لوٹنا ہے تو دیکھتا ہے کہ اس کے دروازے کے ساتھ گندے پانی کی نکاسی کے لئے جونا لی بنی تھی اس میں شامودادا کا چھو کرادیش شراب کی کچھ ہوتگیں چھپا رہا ہے۔ اس کے اعتراض کرنے پر پہلے تو چھو کراچلا جاتا ہے، مگر تھوڑی دیر بعد وہ اپنے ساتھ شامودادا کو لے آتا ہے۔ کلرک غنڈوں کو سمجھانے کی کوشش کرتا ہے۔ لیکن بات بڑھ چاتی ہے اور چاقو نکل آتا ہے قریب تھا کہ اس پر چاقو سے حملہ ہو، کیکن بیوی لیک کرا سے اندر گھید ٹیتی ہے اور دروازہ بند کر لیتی ہے ۔ نوجوان کو یقین ہے کہ شامودادا کا دھندہ غیر قانونی ہے اور قانون ضروراس کی مدد کر ے گا۔ وہ پولیس اسٹیشن جاتا ہے گر وہاں پہو پنج کرا سے سخت مایوسی ہوتی ہے ۔ انسپکڑ اسے سمجھاتے ہوئے کہتا ہے کہتم سید ھے ساد ھے آ دمی ہو۔ ہو سکے تو وہ جگہ چھوڑ دواورا گروہیں رہنا ہے تو پھران غنڈ وں سے مل کررہو۔ وہ سکتہ میں آ جاتا ہے جتنی امیدوں کے ساتھ آیا تھا اسے اتن ہی ندامت ہوتی ہے۔ وہ خاموشی سے اٹھ کر تھانے سے باہرنگل جاتا ہے ۔ این محطے میں داخل ہوتے ہی و کیچھا ہے کہ شامو کا ڈے یہ دوات کا دہ

الحوکر کھالے سے باہر عل جاتا ہے۔اپنے سے یں داں ہونے میں دیتھا ہے لہ سانہ وے ادبے پرویں میں چہل پہل ہےاور گلاسوں کی کھنک اور پینے والوں کی بہکی کالیاں فضا میں تیرتی پھررہی ہیں۔وہ اپنے گھر کی جانب مڑنے کے بجائے شامو کے اڈے کی طرف جاتا ہے۔غنڈے اسے دیکھے کر حیران رہ جاتے ہیں۔شامو لنگی اور بنیان پہنے باہر نکلتا ہے لوگ سمجھتے ہیں کہ اب یہاں پچھ ہونے والا ہے۔شامونگی او پر چڑھاتے ہوئے کڑک کریو چھتا ہے:

'' کیا ہے؟۔' نوجوان نہایت پرسکون کہتے میں جواب دیتا ہے: '' پاؤسیر موسمی اورا یک سادہ سوڈا'' چند سکنڈ تک کوئی کچھنہ بولا نوجوان نے پھراسی تھہرے ہوئے لہتے میں آگے کہا۔ '' ایک پلیٹ بھنی ہوئی کیچی بھی دینا'' (۵۰) اس کہانی میں تخلیق کارنے بیہ پیغام دینے کی کوشش کی ہے کہ ہمارا نظام معاشرت اتنا گندہ ہو چکا ہے

ہم اس کا مقابلہ بہت آسانی سے نہیں کر سکتے ۔موجودہ ناقص نظام میں پولیس کی ڈیوٹی کا بیرحال ہے کہ وہ خود غنڈ ول کے ساتھ ملی ہوتی ہے اور وہ بدی کو برانہ سمجھ کر عام زندگی کا ایک انگ سمجھتا ہے اس شعبہ کا یہی روبیہ ہے اور وہ نوجوان جو کہانی کا مرکزی کردار ہے اپنے آپ کو بدی کے ساتھ مفاہمت کرنے پر مجبور ہے ۔ بیر کہانی ہمارے معاشرے کے بدترین پہلوؤں پرایک طنز ہے۔

☆☆☆

دوسرا باب نياافسانه بشكيلى عناصر

ادب زمانے کے نقاضوں کو پیش نظر رکھ کررفتہ رفتہ آگ بڑ ہتا ہے اور معاشرے کے افراد کو اپنے دامن سے مربوط کرتا چلاجا تا ہے ۔افسانہ ادب کا ایک نا گزیر حصہ ہے جو کہانی سے مختصر ہو کرنئ صورت میں جلوہ گر ہوا ہے نظم ونثر کی طرح بیصن ادب بھی تیزی کے ساتھ تر تی کی طرف گا مزن ہے۔افسانہ اپنے ابتدائی دور میں داستان ہمثیل اور حکایت کے مماثل و مشابہ تھا۔ بیت ابہ نظم ونثر میں اس وقت تک پایا جا تا رہا جب تک ساجی واد بی صورت حال یکس تبدیل نہ ہوگئی اور بدلے ہوئے حالات کے تحت نیا ادبی مذاق پیدا ہونہ کیا۔

افسانه کی تعریف

انگریزی میں Short Story کو افسانہ کہتے ہیں۔ جبکہ فکشن (Fiction) کا لفظ افسانہ ، ناول، رزمیہ اور دوسری بیا نیہ اصناف کے لیے بھی مستعمل ہے لیکن جب اردوا دب کے حوالے سے تجزیبہ کیا جائے ت و ہیں تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ صنف ''افسانہ' کے لیے بھی افسانہ بھی مختصر افسانہ بھی کہانی اور فکشن کی اصطلاحیں استعمال کی جاتی ہیں۔ اس سلسلے ہیں شمس الرحمٰن فارد قی رقمطر از ہیں: ''ہمارے یہاں فکشن کے لیے کوئی لفظ نہیں ہے۔ چلئے ٹی الحال یہ طے ''ہمارے یہاں فکشن کے لیے کوئی لفظ نہیں ہے۔ چلئے ٹی الحال یہ طے ''ہمارے یہاں فکشن کے لیے کوئی لفظ نہیں ہے۔ چلئے ٹی الحال یہ طے رلیت ہیں کہ 'افسانہ' اور فکشن سے ہم ایک ہی شے مراد لیں گے، جسے مراد لیس گے ،خواہ نثر خواہ نظم ،جن میں کوئی افسانوی بیانیہ قائم ہوتا ہے مراد لیس گے ،خواہ نثر خواہ نظم، جن میں کوئی افسانوی بیانیہ قائم ہوتا ہے مراد لیس گے ،خواہ نثر خواہ نظم، جن میں کوئی افسانوی بیانہ یہ قائم ہوتا ہے مراد لیس گے ،خواہ نثر خواہ نظم، جن میں کوئی افسانوں بیانہ یہ حال مراد ہوگا مراد لیس گے ،خواہ نثر خواہ نظم ، جن میں کوئی افسانوں بیانہ یہ قائم ہوتا ہے مراد کی تیں 'ز میں استان ہوتا ہے ۔ اگر ناول کہیں تو اس سے صرف ناول مراد ہوگا مراد کہ میں خضرا فسانہ شاہ ہوتا ہے ۔ گر میں کوئی افسانوں پیا ہوتا ہے مرحسن عسکری لکھتے ہیں: '' عام طور پر افسانہ اور کہانی میں کوئی فرق نہیں کیا جاتا ، بلکہ دونوں الفاظ

اردو میں افسانہ شارٹ اسٹوری کا مترادف ہے۔ بیر صنف جدید مغربی ادب کی دین ہے۔ ٹی۔او۔ پیچ کرافٹ نے اپنی کتاب''داماڈیسٹ آرٹ'' کے پہلے باب میں مختلف مغربی ادیبوں کے حوالے سے افسانے کی پیدائش کے بارے میں معلومات فراہم کی ہیں ۔انچ ۔ای۔ بیٹس ( H.E.Bates) اپنی کتاب The Modern Short story میں لکھتے ہیں کہ افسانہ کی تاریخ طویل نہیں ہے بلکہ بہت مختصر ہے۔الز بیتھ بوؤین (Elizabeth Bowen)''دافیبر بک آف ماڈرن اسٹوریز ( The Faber

"A short story must have a single mood and every sentence must build towards it." (5)

:خمط بق Short story مطابق Concise Encyclopedia Brief fictional prose narrative. It usually presents a sngle significant episode or scene involving a limited number of characters. The from encourages economy of setting and concise narration :character is disclosed in action and dramatic encounter but seldom fully developed. A short story may concentrate on the creation of mood rather than the telling of a story. (6)

ایک جگہ ڈ اکڑ احمد صغیرا فسانہ کی تعریف کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ: '' پریم چند سے لے کر آج تک کے ناقد بن اور ماہر بن فن نے افسانہ کی جو تعریفیں کی ہیں ان کو بیش نظر رکھ کر بین تیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ افسانہ دراصل بیان کافن ہے۔ بیہ بیان خواہ علامتی ہویا استعاراتی۔ اس میں ہر صورت تج بات، مشاہدات اور محسوسات کی ہی تصویرا بھار کی جاتی ہے۔ یہ تصویر فضا میں معلق نہیں ہوتی ۔ بیت تصویرا پنے واقعات کے پس منظر میں ایک سلسلہ رکھتی ہے۔ اس سلسلے کوافسانے کے فن میں فنکار اس قدر احتیاط ت قائم رکھتا ہے کہ شروع سے آخر تک تج بات اور واقعات کی پی منظر میں کڑیاں اس طرح ایک دوسرے سے بڑی رہتی ہیں کہ ایک کے جانے کر بیاں اس طرح ایک دوسرے سے بڑی رہتی ہیں کہ ایک کے جانے اضطراب کی صورت اختیار کر لیتی ہے اور اس اضطراب اور کھکش سے گز رتا ہوا افسانہ نظار اپن قاری کو اس منزل پر لی آتا ہے جہاں دہ ایک وصدت ت اثر کا احساس کرتا ہے اور اسی منزل پر اے تا ہے جہاں دہ ایک وصدت پرایک عالم خیال روثن ہو گیا ہے'' (ے)

افساندانسانی زندگی کا عکاس ہوا کرتا ہے۔ یہ انسانی زندگی کے تعلق سے اس کے تمام محرکات وعوامل ، گونا گوں مشاغل ، سانحی نشیب و فر از اور واقعاتی مدوجز رکواپنے اندر سموتے ہوئے اس طرح ادبی پیکر میں ڈھلتا ہے کہ زندگی کے کسی ایک پہلوکو منعکس کر کے قاری کے ذہن پر ایک بھر پور تاثر چھوڑ جاتا ہے۔ چونکہ افسانہ انسانی زندگی سے براہ راست متعلق ہوا کرتا ہے اور انسانی زندگی متحرک ہے اس کا مزاج بنتا بگر تا رہتا ہے۔ لہذا افسانہ کا مزاج بھی انسانی حالات اور تغیر کے ساتھ متبدل ہوتا ہے۔ افسانہ کی روح وحدت تاثر ہے در حقیقت وحدت تاثر ہی افسانہ نگار کا فنی نصب العین ہوتا ہے۔ جسے دہ کم سے کم دوت میں اپنے قارئین کے ہوئے خلیق کردینا چاہتا ہے جس کی خاطر وہ اپنے تجربات ، مشاہدات ، تخیلات اور تصورات کا سہارا لیتے ہوئے خلیق کے پر پیچ ذہنی مرحلوں سے گذر کر داقعات کا سحرانگیز تا نابانا تا ارکر کے ان کر داروں کو دونت اس کر ای افسانہ میں زندگی کا کوئی ایک پہلویا ایک گوشہ اجا گر کیا جاتا ہے۔ اس میں کردار بھی کوئی مخصوص پہلو لے کرسا ہے آتا ہے۔ اس میں مختلف پہلو، واقعات کی تر تیب پچھا لیں ہوتی ہے کہ انجا م پرایک وحدت تا تر کی فضا قائم ہوجاتی ہے۔ اس طرح مختصرا فسانے کا حسن اس کی تفصیل اور جزئیات ہی نہیں بلکہ اس کے اجمال میں بھی ہے ۔ اس اجمال میں تفصیل کی جھلک ضروری ہوتی ہے مگر اس کی بیشتر تفصیل ایک تو مختصر ہوتی ہے دوسرے پر کہ تما م تفصیل تا تر کے سی ایک نئے فقط پر ہی مرکوز ہوتی ہے۔ افسانہ کی تخلیق میں واقعات، تجربات مشاہدات اور کرداروں کو پوری غیر جانب داری سے پیش کیا جاتا ہے۔ اس میں افسانہ نظار نہ تو ان خام ہر کرتا ہے اور نہ ہی کوئی نتیجہ اخذ کرتا ہے بلکہ دیکا م قاری پر چھوڑ دیتا ہے۔ قاری اپنے ذوق سے افسانے کی قدر و قیمت کا تعین کرتا ہے اور اس سے کوئی تا ثر لیتا ہے ۔ افسانہ ہیں ہوتا ہے تا کہ قاری کسی طرح کی اکتا ہے ضوں نہ کرے اور اس سے کوئی تا ثر لیتا ہے۔ افسانہ ہیں ہوتا ہے تا کہ قاری کی طرح کی توجہ کہ تعین کرتا ہے اور اس سے کوئی تا ثر لیتا ہے۔ افسانہ ہے مکان ان پی ہوتا ہے تا کہ قاری کسی طرح کی اکتا ہے خوری نہ کر کی ایک کی طرح کی ایک دی خار کی ہے مان میں افسانہ نظار نہ تو ای خارج کی قدر ہو توجہ کا تعین کرتا ہے اور اس سے کوئی تا ثر لیتا ہے۔ افسانہ بہت طویل نہیں ہوتا ہے تا کہ قاری کسی طرح کی اکتا ہے خصوں نہ کرے اور نہ ہی کسی طرح کے داخلی دخار جی مداخلت کے امکانات پیدا ہو پائے۔ کیونکہ اس سے قاری کی توجہ منتشر ہونے اور افسانے کا وحدت تا ثر مجروح ہونے کا خوف پیدا ہو جاتا ہے۔ افسانہ کے اجز اے ترکیبی

افسانہ مختلف اجزاءیا عناصر سے مل کروجود میں آتا ہے۔اس کے عناصر زندگی کی بدلتی ہوئی قدروں کی طرح تبدیل ہوا کرتے ہیں۔۔اس کے شکیلی عناصر میں پلاٹ، کردار، ماحول،اوراس کے علاوہ وحدت تاثر اوراسلوب کوخاص اہمیت حاصل ہے۔

پلاٹ

افسانے میں پلاٹ کی حیثیت ریڑھ کی ہڈی کی مانند ہے۔افسانے میں پلاٹ حیات انسانی کے مختلف پہلوؤں،ان کے تاثرات کی بلندی ویستی، حرکت وجوداوراس طرح کی بہت سی چیز وں کا ادبی اور فنی عکس ہوتا ہے۔جوبھی واقعات، تجربات یا خیالات کسی افسانے کی بنیاد بنتا ہے۔ پلاٹ اس واقع، تجربے یا خیال کوایک فنی تر تیب دیتا ہے۔کہانی کا ڈھانچہ اس کا پلاٹ کہلا تا ہے۔ پلاٹ بجائے خودا پنے پاؤں پر کھڑا ہوکر بینہیں کہتا ہے کہ میں کہانی ہوں لیکن افسانے میں جہاں اور بہت می چیزیں ہوتی ہیں وہ سب بھی مل کریہ نہیں کہ سکتیں کہ ہم کہانی ہیں ۔زندگی کے گونا گوں واقعات میں سے کوئی ایک واقعہ، حادثہ، جذباتی یا نفسیاتی تحریک افسانہ نگار کے ذہن میں ایک موضوع پیدا کرتی ہے ۔افسانہ نگاراس خاص موضوع کو پھیلا کراس کا ایک ڈھانچہ تیار کرتا ہے۔افسانے کا وہ بنیا دی خیال یا تصور جس سے افسانہ لکھنے کا جذبہ پیدا ہوتا ہے۔اس کا موضوع یا Theme ہے۔اس موضوع یا Theme کی پھیلی ہوئی شکل یلاٹ کہلاتی ہے۔

پلاٹ کے سلسلے میں فن افسانہ نگاری کے ماہرین کا خیال ہے کہ پلاٹ زندگی سے متعلق کسی واقعہ کی ہو ہو شکل نہیں ہونی چا ہے۔ اس کی تر تیب بقمیر اور تشکیل میں جب تک تھوڑا بہت تصنع نہ ہواس کی فنی شکل پیدا نہیں ہوتی ہصنع کی یہ ہلکی سی چاشی ہی زندگی کے کسی واقعے کو افسانہ بنا تی ہے اور افسانہ بنا کر بھی ایسار کھتی ہے کہ وہ اصل واقعہ سے مختلف ہونے کے باوجود سچ معلوم ہو۔ زندگی میں پیش آنے والے کسی بھی واقعہ کو بغیر فنی نمک مرچ لگائے جوں کا توں لکھ دیا جائز وہ افسانہ نگاری کے بجائے واقعہ نگار کی واقعہ کو بغیر فنی پلاٹ کی ایک اہم شرط یہ ہے کہ اس کے واقعہ انہ نگاری کے بجائے واقعہ نگاری ہوجا تا ہے۔ اس لیے چس کے دور ہونے اور انظار میں پڑھنے والا ایک خاص قتم کی بے چین لذت محسوں کرے۔ افسانے میں اس صورت حال کو'' کش مکش' (crisis) کہتے ہیں ۔ پلاٹ میں جہاں کوئی رکا وٹ پر ہوتی ہوتی ہوتی سے پڑھنے والے کی اصل دلچہی بھی شروع ہوتی ہے دو الا ایک خاص قتم کی بے چین لذت محسوں کرے۔ افسانے میں اس پڑھنے والے کی اصل دلچہی بھی شروع ہوتی ہے دوہ ان ایک خاص قتم کی بے چین لذت محسوں کرے۔ افسانے میں اس دور ہوتی والے کی اصل دلچہی بھی شروع ہوتی ہے ۔ وہ اس اضطراب میں پڑ جاتا ہے کہ آخر بیر کا وٹ کیسے دور ہوگی ۔ یہی اضطرابی کیفیت پلاٹ میں جان پیدا کرتی ہے۔

• • سی واقعہ کا ابتداء سے انتہا تک ترتیب کے ساتھ ذکر ہونا اور اس کا کسی
کا میاب نیتج پر جا کرختم ہوجانے کا نام پلاٹ ہے۔ ان لوگوں نے
پلاٹ کی تعریف میں صرف اتنا کہنا کا فی سمجھا ہے کہ افسانے کے واقعات
یا اس کے مرکزی خیال کو منتہا تک پہونچانے کا نام پلاٹ ہے'۔ (۸)

زمانے کے بدلتے ہوئے قدروں کے ساتھ افسانے کی قد ورں میں بھی تبدیلی ہور ہی ہے۔ چنانچہ نئے افسانہ نگاروں نے جہاں شعور کی روکا استعال کیا ہے وہاں سے پلاٹ معدوم ہو گیا ہے، کیونکہ شعور کی روکی تکنیک واقعاتی تر تیب کی متحمل نہیں ہو سکتی تھی لیکن بیتکنیک بھی ہر کس ونا کس کی دستریں سے باہر کی چیز ہے جس کی وجہ سے پلاٹ کی اہمیت ہنوز باقی ہےاوراسی کی مدد سے آج بھی زیادہ ترافسانے خلق کئے جارہے ہیں

پلاٹ کی طرح کے ہوتے ہیں جیسے سادہ پلاٹ، پیچیدہ پلاٹ منظم پلاٹ منظم پلاٹ وغیرہ۔سادہ پلاٹ افسانے کے ابتدائی ادوار میں بے حد مقبول تھا۔ ناقدین ادب نے پلاٹ کا پہلا جز افسانہ کا عنوان قرار دیا ہے۔ افسانہ کا عنوان پرکشش اور ایسا معنی خیز ہوتا ہے کہ قاری صرف سرخی دیکھ افسانہ پڑھنے کی طرف راغب ہوجائے۔افسانہ کا عنوان اس وقت اچھا تم جھا جاتا ہے جب اس کا موضوع افسانے کے موافق ہواور اس میں جدت اورا ختصاص ہو۔

افسانہ میں واقعات، مثاہدات اور حادثات کی فنی تغییر دراصل پلاٹ کی تشکیلی وساطت سے ہوتی ہے ۔ جوافسانہ کے دیگر اجزاء کو آپس میں مربوط رکھ کر آغاز سے انجام تک تسلسل کو براقر اررکھتی ہے۔ پلاٹ جس قد رمر بوط، بخسس اور متناسب ہوگا، افسانہ اتنا ہی دلچیپ اور معیاری ہوگا، قاری اسی قد رمنہ کمک ہو کر بھر پور تاثر قبول کر سکے گا۔ سپاٹ یا غیر منظم پلاٹ افسانویت سے عاری ہوتے ہیں۔ ان میں وہ کرید برقر ارنہیں رہ پاتی جو قاری کو بے چین کر دیا کر تی جے۔

کردارافسانے کا مضبوط ترین رکن ہے۔ناقدین نے افسانہ میں کردارکو پلاٹ بربھی مقدم جانا ہے۔افسانے کے وہ انتخاص جس کے ذریعہ قصبہ کے حرکات وسکنات کی عکاسی کی جائے وہ کردارسازی کہلاتا ہے ۔ بغیر انتخاص قصہ افسانہ کی تکمیل مشکل ہے ۔ پلاٹ میں کردارں کی وجہ سے زندگی کی لہر اور ڈرامائی جاذبیت پیدا ہوتی ہے۔افسانہ نگارزندگی کے جس رخ کی نقاب کشائی کرنا چا ہتا ہے وہ ان کو کرداروں کے وسیلے سے ظاہر کرتا ہے۔افسانہ میں کردارکی افادیت مسلم ہے سٹس الرحمٰن فارو تی کردار کی اہمیت کو تسلیم کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

> ''ای۔ایم۔فارسٹر نے بھی کردارکو پلاٹ پر مقدم کیا۔اگر چہوہ ہنری جیمس کی حد تک نہیں گیا ہے۔لیکن ان دونوں نے پلاٹ کے مقابلے میں کردارکو (یعنی واقعات کی کثرت کے مقابلے میں کردا رکی نفسیاتی اور ظاہری تصوروں میں تنوع کو )اہمیت اسی لیے دی ہے کہ انسانی توجہ کو برا پھیخنہ

<sup>دو</sup> پہلا طریقہ بیتھا کہ کہانی کے واقعات کی رفتار کے ساتھ ساتھ رفتہ رفتہ کردار کی سیرت اور شخصیت کا نقش خود بخو دا جمرتا رہتا ہے یہاں تک کہ جب کہانی ختم ہوتی ہے اور واقعات اپنی آخری حد تک پہو پنج جاتے ہیں تو کرداروں کی شیخے اور کمل تصویر ہمارے سامنے ہوتی ہے۔ دوسرا طریقہ یہ ہے کہ افسانہ نگارا فسانے کے بالکل ابتدائی دھے میں کردار کا تعارف ہم سے کراد تیا ہے۔ اس کے بعد کچھ واقعات کیے بعد دیگر یپیش آتے ہیں اور ہم اس متعارف کر درا کو ان واقعات ایم بعد دیگر یپیش آتے ہیں د کیھتے ہیں او اس طرح ان واقعات سے کردار کی سیرت اور شخصیت کے ان سارے پہلوؤں کی تائیر ہوتی ہوتی رہتی ہے جن کا ذکر افسانہ نگار ہم سے کر چکا ہے۔ تیں اطرح ان واقعات سے کردار کی سیرت اور شخصیت کے واقعات شروع ہوجاتی ہیں بھیں بتا دیتا ہے اور اس کے بعد کہانی کے واقعات شروع ہوجاتی ہیں دواقعات ہوتی ہوتی رہتی ہے۔ دو انسانہ نگار کر دا افسانہ ختم ہوتا ہے تو کردار ہمیں جانی پہانی شخصیتیں معلوم ہو نے لگی افسانہ ختم ہوتا ہوتی ہوتی وہ ن پڑی پنی شخصیتیں معلوم ہو نے لگی یہن'۔ (۱۰)

موجودہ وقت میں کردار نگاری ہے متعلق مذکورہ طریقوں میں یکسر تبدیلی رونما ہونے لگی ہے۔ایک تبدیلی توبیہ ہے کہ افسانہ نگاروں نے اپنی کہانی کی حدوں کو صرف ایک فرد کی ذات تک محدود اور مخصوص کرلیا ہے۔کہانی کے سارے ماحول اس مقصد اور تا ثیر کی بنیاد اسی ایک فرد کے ذہن کی شعوری کیفیت پر رکھی جاتی ہے۔شعور کی رواس ایک کردار کی ذہنی کیفیت کا خاکہ ہمارے سامنے پیش کرتی ہے۔ ماحول اور فضا

افسانے کی ترکیب وتشکیل میں ماحول اور فضا آفرینی بھی ضروری ہیں بیہ پلاٹ اور کردار کے درمیان

ذکر ہونے والے واقعات کے تانے بانے کیجا کرتی ہیں۔ماحول کے تحت کہانی کے گردو پیش کے مناظر،مقام کی جغرافیائی خصوصیات اور مکان کے ساز وسامان آتے ہیں۔کہانی کا ماحول وقت کی گردش کے ساتھ بدلتا رہتا ہے۔ بیماضی حال اور سنفتبل کسی سے بھی متعلق ہوسکتا ہے اور اس کی کا میاب تصویریشی ہی ماحول کی عکاسی کہلاتی ہے۔

<sup>دو</sup> فضا''اس تاثر کو کہا جاتا ہے جو ماحول کی تصویر کشی سے دل و د ماغ میں پیدا ہوتا ہے جیسے شمشان گھاٹ کی تاریک اور ویران رات کا منظر ماحول میں شار ہوتا ہے لیکن اس کے تصور سے دل و د ماغ پر جوخوف اور اداس طاری ہوتی ہے اس کو فضا کہا جائے گا۔افسانہ میں ماحول اور فضا بندی کی ضرورت اس لیے در پیش ہوتی ہے کہ قاری جب کسی افسانہ کی طرف ماکل ہوتا ہے تو وہ اپنے دل میں بیسوچ کر بیٹر تنا ہے کہ کہانی میں ذکر ہونے والا ماحول کسی نہ کسی لحاظ سے اس ماحول سے مختلف ہوگا جس سے اسے ہر آن دو چار ہونا پڑتا ہے۔ یا دوس لفظوں میں یوں کہے کہ وہ یہاں ایک ایسی دنیا کی تلاش میں رہتا ہے جس میں پڑھنا ہے کہ کہانی میں ذکر افسانہ نگار بحیثیت فن کار کے قاری کے اس جذب ہوتی کی تعلیل کی پوری کوشش کرتا ہے اور کہانی میں ایک ایسا ماحول بنا تا ہے جو حقیقت کا صحیح تکس ہونے کے باوجو دقاری کو میڈسوں کراتا ہے کہ وہ ایک ایس ایک ایس ہو ہوں بنا تا ہے جو حقیقت کا صحیح تکس ہونے کے باوجو دقاری کو میڈس کراتا ہے کہ وہ ایک ایس ایس

وحدت تاثر

افسانے میں وحدت تاثر کا مطلب ہے کہ جوافسانہ خلق ہوا ہے وہ اس قدر مخضر ہو کہ اسے ایک ، ی نششت میں پڑھلیا جائے کیونکہ کسی طویل تخلیق یا افسانے کے مطالعے کے دوران جو متعدد و قفے آئے ہیں ان سے اس تاثر کے بدل جانے اور بعض صورتوں میں ختم ہوجانے کا امکان اور اندیشہ پیدا ہوجا تا ہے جوابتدائی مطالعے کے دوران قائم ہوا تھا کبھی کبھارتو مطالعے کے دوران ایک مخضر ساوقفہ بھی تاثر کی وحدت کو ختم کرنے کے لیے کافی ہوتا ہے۔وحدت تاثر سے متعلق وقار عظیم کہ کھتے ہیں کہ: دوخضر افسانہ ایک مختفر تخلیق تخلیق میں تختم ہوجا نے کا امکان اور اندیشہ پیدا ہوجا تا ہے جوابتدائی کرنے کے لیے کافی ہوتا ہے۔وحدت تاثر سے متعلق وقار عظیم کہ کہ جن سے سی ایک مختفر ساوقفہ بھی تاثر کی وحدت کو ختم ایک مخصوص افسانہ ایک مختفر تخلیق تخلیق ہوتا ہے جس سے سی ایک مخصوص واقع یا ایک محصوص کردار کافتش پلاٹ کے ذریعے اس طرح ابھارا جاتا ہے کہ ایک محصوص کردار کافتش پلاٹ کے ذریع اس طرح ابھارا جاتا ہے کہ احمد معرکھتے ہیں:

افسانہ نگاری کے مختلف مراحل میں ایک اہم مرحلہ سیح و برمحل موضوع کا انتخاب ہے۔ اس کے لئے عمیق مشاہدے اور گہرے مطالعے کی ضرورت در پیش ہوتی ہے۔ بہت سے قارئین افسانے کی نزا کتوں کو نہیں سمجھ پاتے اور نہ ہی اس کے اصول و مبادیات سے مطلب رکھتے ہیں۔ ایسے قارئین افسانہ پڑھنے سے قبل سرخی پرنگاہ ڈالتے ہیں۔ اگر سرخی یا موضوع اس کی طبعیت کے مطابق نکل تواسے بہ نوشی پڑ ہنا گوارہ کرتے ہیں ورنہ پھر جھینپ جاتے ہیں اور دماغ پر ایک بار لئے ہوئے کسی طرح اس کا مطالعہ کرتے ہیں۔ حالانکہ آ گے چل کرامید کے برعکس نتیجہ برآمد ہوتا ہے اور آغاز میں موضوع د کی کھر جو جھلا ہٹ یا ناامیدی ہوئی تھی وہ

موضوع

غلط ثابت ہوتی ہے۔ کسی بھی تخلیق میں موضوع کا انتخاب بنیادی حیثیت رکھتا ہے کیونکہ اسی پر اس کی عمارت کھڑی کی جاتی ہے۔ بنیاد پا کدار ہوتو عمارت بھی مضبوط اور پا کدار ہوگی۔ اسی طرح موضوع اچھا اور حقیقت وواقعیت پر مبنی ہوتو اس کے بل پر بہت خوبصورت اور موثر افسا نتخلیق کیا جا سکتا ہے۔ افسانہ کا اپنا کوئی مخصوص موضوع نہیں ہوتا ، دنیا اور انسانی زندگی سے متعلق کوئی بھی واقعہ ، جذبہ ، احساس ، تجربہ ، مشاہدہ اس کا موضوع بن سکتا ہے۔ گویا انسانی زندگی سے متعلق کوئی بھی واقعہ ، جذبہ ، احساس ، تجربہ ، مشاہدہ اس کا موضوع بن سکتا ہے۔ گویا انسانی زندگی جس قدر وسیع وعریض ہے اسی قدر افسانے کا موضوع بھی وسیع وعریض ہے جوزندگ موقع اور فطری مرقع پیش کرتے ہیں ۔ ان کا مقصد زندگی کی وسعتوں میں سمٹی ہوئی تمام موجود ات کی تشرح ، وتوضح ، ان کا تجزبیہ وتعلیل پیش کرنا ہے، وہ ماضی ، حال اور مستقبل مینوں زمانوں کے ان مشاہدات و

زیادہ تر افسانہ نگارا فسانے کا موضوع ای کردار او بناتے ہیں جس نے افسانے کے پلاٹ ، اس کی ترقی اور دلچیپی میں سب سے زیادہ نمایاں کردار ادا کیا ہو۔حالانکہ افسانہ نگاری کے ابتدائی دور میں ایسے موضوعات کو جگہ دی گئی تھی جواس دور کی جیتی جا گتی تصویر یا معاشر ے کی اہم ضرورت ہوا کرتی تھی ۔ چیسے پر یم چند ، را شد الخیری ، سدر ش ، اعظم کر یوی ، علی عباس حیینی ، او پندر نا تھ اشک وغیرہ نے اپنے افسانوں کے لیے ایسے ایسے موضوعات کا انتخاب کیا جن کا تعلق اس دور کی جیتی جا گتی دنیا کے بل اور مظلوم انسانوں سے قرم مثلا سا ہی نا ہر ابری ، رشوت ستانی ، معاشر آن دنیا کے بل اور مظلوم انسانوں سے تھا مثلا سا ہی نا ہر ابری ، رشوت ستانی ، معاشر تی انتثار ، جہالت ، بریاری ، گدا گری ، جہز اور بے میں شادی کے عبر تناک انجام وغیرہ ۔ آج کے دور میں افسانے میں اتن گنجائش پیدا ہو چکی ہے کہ ہڑے سے لے کرچھوٹ چھوٹے مسائل کو بھی افسانے کا موضوع بنایا جار ہا ہے جس سے زندگی کا ہر پہلوروش ہور ہا ہے اور افساندانسانی

اسلوب

افسانہ کے اجزائے ترکیبی میں اسلوب ایک اہم جزو ہے۔ ہرفنکار کا اپنا ایک اسلوب ہوتا ہے جواسے دوسروں سے الگ ارور ممتاز کرتا ہے۔ اسلوب فنکار کی انفرادیت کی پیچان ہے نیز اس کے فن پارے کی قدرو قیمت کا اندازہ اسی سے لگایا جاتا ہے۔ افسانے میں اسلوب صرف موضوع کی زیب وزینت یا آرائش کے لیے نہیں ہوتا بلکہ اس کے ذریعہ موضوع کوفن میں تبدیل کیا جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک فن کارکواپنے موضوع

میترات میں شار ہونے لگے ہیں۔جیسے شعور کی رو،باطن نگاری،علامت نگاری،وجودیت،تصوریت اور تجریدیت وغیرہ۔ افسانے کی مختصر تاریخ مختصرافسانہ کی ابتداءانیسویں صدی عیسوی میں امریکہ میں ہوئی۔وہیں سب سے پہلے اس نے ادبی حیثیت پائی۔ اس فن کی بنیاد و ۱۸۱۹ء میں واشنگٹن اورنگ کی''اسینج ب' سے پڑی۔ انہوں نے تفریح طبع کی خاطر افسانہ لکھنا شروع کیا مگر بہت جلدا سے احساس ہو گیا کہ افسانہ کو نٹری قالب میں ڈھالہ جا سکتا ہے اور اس کے اصول و ضوالط بھی متعین کئے جاسکتے ہیں۔ افسانہ نگاری کی تاریخ میں دوسرا نام یتھینیل ہاتھارت کا بھی آتا ہے۔ جس نے تمثیلی پس منظر میں کہانیاں لکھیں۔ تیسرا نام ایڈ گرامین تو ہے جسے جد ید مختصرا فسانے کا پہلا اور بڑا استاد مانا گیا ہے۔ انہوں نے سب سے پہل مختصرا فسانے کا تجربی کر کے اس کے اور ان کا تھی افسانہ کی تھیوری سے بحث کی اور کا یت کو اس کا خاص جز بتایا۔ ان کے نزد یک کہانی میں اختصار، اتحاد تحرک کے اور متعین کئے اور تھی۔ میں میں ہوں نے تمثیلی پس منظر میں کہانیاں کھیں۔ تیسرا نام ایڈ گر امیلن تو ہے جسے جدید مختصرا فسانے کا پہلا

(The philosophy of short ) مسلماء میں برانڈر میتھیوز نے اپنا مشہور مضمون ( The philosophy of short) مسلما کی محصور کر پہچانا گیا اورالیں کہانی جو stoty شائع کیاز اسی وقت سے مختصر افسانہ ادب کی ایک مخصوص صنف کے طور پر پہچانا گیا اورالیں کہانی جو صرف مختصر ہوتی ہے علیحدہ تسلیم کی گئی۔وہ بھی اتحادزمان ،اتحاد مکاں ،اتحاد ملل اورا تحاد کردارکو مختصر افسانہ کے ابتما جزاء میں شار کیا کر تے تھے۔

مخضرا فسانه کوخوبصوت شکل دینے میں روی افسانه نگاروں خصوصا چیخوف مذکراء تا میں جاءاور کیو پر یون کا انہم کر دارر ہا ہے۔ کیو پر یون کی کہانیوں میں انسانی زندگی سے سابق اور نفسایتی پہلوؤں پر زور دیا گیا ہے۔ گویا یہ کہانیاں'' فن برائے فن'' کے نظریے سے نہیں بلکہ فن برائے زندگی کے نظریے سے کھی گئی تھیں ۔ روی افسانه نگاروں نے حقیقت پسندی اور فطرت پسندی کے رجحانات کو عام کیا اور انہوں نے حسن صوری کے مقابلے میں حسن معنوی، غیر ضروری خیال آرائی کی بہ نسبت زندگی کی حقیقی تصوری تیکا دہا ہمیت دی۔ ار دو میں افسانه نگاری کی ابتداء

اردومیں افسانہ نگاری کی ابتداءانیسویں صدی کے اواخر میں ہوئی، بیدہ زمانہ تھا جب لوگوں کار جمان حقیقت پہندی کی طرف تیزی سے بڑھ رہا تھا۔ سائنسی ایجادات واختر اعات نے افسانے سے رخ موڑ کر حقائق کی طرف دل و دماغ کو گامزن کرنا شروع کر دیا تھا۔وقت کی کمی اور صنعت و حرفت نے لوگوں سے فرصت کے اوقات اچک لیے تھے، اب ان کے پاس طویل افسانہ پڑھنے کے پیجا اوقات نہیں رہ گئے تھے، وقت کم سے کم تر ہوتا چلا جار ہاتھا۔ چنانچہ حالات کا تقاضہ تھا کہ ناول اور طویل افسانے کی جگہ خضر افسانے کے سے ک کئے جائیں تا کہ قارئین کم سے کم وفت میں اسے پڑھ کر زندگی کے کسی ایک پہلویا ایک احساس سے تسکین

اردوافسانه نگاری کے آغاز وارتقاء میں زندگی کی برلتی ہوئی قدریں ، سیاسی ، مذہبی اور معاشرتی تحریکوں کا بڑارول رہا ہے۔ پریم چند سے قبل اردو میں افسانه نگاری کی داغ بیل پڑ چکی تھی ۔ مگراس وقت کے افسانے تخیل پبنی داستانی فضا کے حامل ہوا کرتے تھے۔ پریم چند نے اس میں حقیقت کا رنگ بھرنے کا کا م کیا ۔ اس طرح پریم چند کے ہاتھوں حقیقت نگاری کی ابتداء ہوئی۔ پریم چند کی طرح سجاد حیدر یلدرم نے اردو افسانے کی روایت کو آگے بڑھایا ۔ سجاد حیدر یلدرم نے افسانے کورومانی رنگ میں پیش کیا۔ ان دونوں کے بارے میں پروفیسرا حنشام حسین لکھتے ہیں کہ:

ان دونوں افسانہ نگاروں نے الگ الگ رجحانات کے تحت افسانے خلق کئے۔ پریم چند نے حقیقت پہندر بحان کے تحت افسانوں کے اعلیٰ نمو نے پیش کئے اور بلدرم نے تخیلی انداز نظر اور رومانی ربحان کا اثر قبول کیا۔ ان دونوں کے علاوہ معاشرتی اصلاح اور حقائق زندگی سے متعارف کرانے کے لیے پچھنمائندہ افسانہ نگاروں نے بھی افسانے لکھے جس میں خصوصیت کے ساتھ را شدالخیری ، سدر ش ، اعظم کر یوی اور علی عباس حسینی کے نام قابل ذکر ہیں ۔ رومانی میلانات کے علمبر دارں میں بلدرم کے علاوہ نیاز فتح پوری ، مجنوں گورکھ سوری ، لطیف الدین احمد ، حجاب امتیاز علی اور سلطان حید رجوش خاص شہرت کے مالکہ ہیں۔ ان کے علاوہ خوانہ حسن نظامی ، حامد اللہ افسر، حکیم پوسف حسن ، ایندر ناتھ اشرت کے مالکہ ہیں۔ ان کے علاوہ خوانہ عابر علی عابد کا م میں میں اور ساطان حید رجوش خاص شہرت کے مالکہ ہیں۔ ان کے علاوہ خوانہ

مذکورہ لوگوں کے علاوہ اور بھی بہت سارے افسانہ نگار ہیں جن کی کدوکا وش اور تخلیقات نے افسانے کے دبستان میں گل بوٹے جڑے اور اس دبستان کو آگے بڑھانے میں اہم رول ادا کیا ۔طوالت کی خاطر ان لوگوں کے نام کا ذکر ناامرمحال ہے۔

انساندا پنے آغاز سے لے کراب تک کٹی ادوار سے گزر چکا ہے۔ اس کا پہلا دورتر قی پسندی کا دور تھا جسے ترقی پسند تحریک کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ دوسرا دورجدیدت کا دور کہلایا اور تیسرا دور مابعد جدیدیت کا ہے۔ ذیل میں ان ادوار کی مختصر تاریخ اور تعارف پیش کیا جارہا ہے۔ ترقی پسند تحریک ترق پیندتر یک کی بنیاد کارل مارس نے نظریات پر مینی ہے۔کارل مارس انیسویں صدی کا ایک جرمن مفکر تفا۔ اس نے اپنی مشہور کتاب '' سرمای' میں اس بات کی وضاحت کی کہ انسان دوطبقوں میں بٹا ہوا ہے ۔ ایک طرف حاکم ہے اور دوسر کی طرف تحکوم ۔ ایک طبقہ ظالم ہے اور دوسر ا مظلوم ۔ مز دور محنت کرتا ہے اور سرمایہ دار اس محنت کا کچل کھا تا ہے ۔ مارس نے ایسا نظریہ دیا جس میں مرکز کی حیثیت سرمایہ دار کے بجائے عوام کو حاصل تفا۔ اس نے اور کو بھی اسی سمت میں پیش کیا۔ ترقی پسند تر کی حیثیت سرمایہ دار کے بجائے ہونا چاہتی تھی ۔ چنا تجار کھا تا ہے ۔ مارس نے ایسا نظریہ دیا جس میں مرکز کی حیثیت سرمایہ دار کے بجائے موام کو حاصل تفا۔ اس نے اور کو بھی اسی سمت میں پیش کیا۔ ترقی پسند تر کم یک مارس کے اس نظر یے پر گا مزن مونا چاہتی تھی ۔ چنا تجہ ترقی پسند ترکی کو موضوع بنانے کے بجائے اجتماعی زندگی کو موضوع بحث بنایا ، اس نے کی ۔ اس تر دورں کی حمایت میں عملی حصہ لیا۔ خرض کہ ترقی پسند ترکی کو موضوع بحث بنایا ، اس نے خدمت گز ار ہونا چا ہیے جس سے زندگی کو سنوار نے میں مددل سکے۔

ترقی پسندی تحریک نے اردوادب کوسب سے زیادہ متاثر کیا۔ یوں تو اردو میں ترقی پسنداد بی تحریک کا آغاز الاور میں ہوا لیکن اس کے لیے ماحول اور فضا پہلے سے ساز گار کیا جار ہاتھا ۔ ۱۸۔ سے اور ایس روس کے انقلاب نے پوری دنیا خاص طور سے غلام ملکوں میں بیداری کی نئی لہر پیدا کر دی تھی ۔ ہندوستان میں اور اردوادب کے اندر بیدلہر کچھ زیادہ ہی تیزی کے ساتھ دوڑی ۔ اس کی وجہ انگریزی حکومت کا وہ جرو استبداد تھا جس کے سالے میں ہر خص جینے پر مجبورتھا۔

ترق پیندتر یک کے معرض وجود میں آنے کی ایک وجہ دوسری عالمی جنگ اور فاشز مکا بڑھتا ہوا اثر و رسوخ تھا۔ اس نازک صورت حال میں فنکاروں نے اپنی ذمہ داری نبھانے اور اپنی راہ تعین کرنے کے لیے پیرس میں ایک بین الاقوامی کا نفرنس منعقد کی جس میں سجاد ظہیر اور ملک راج آند مشاہدین کی حیثیت سے شامل ہوئے۔ اس کے بعد لندن میں ڈاکڑ جیوتی تھوش ، ملک راج آنند ، پرمود سین گپتا ، ڈاکڑ محمد دین تا تیر اور سجاد ظہیر نے ترقی پیند مصنفین کی بنیا د ڈالی اور اس کا مینی فسٹو تیار کیا پھر ان لوگوں نے ہندوستان آنے کے بعد اپنے ہم خیال احباب اور اد یوں کا ایک حلقہ بنانا شروع کیا۔ سب سے پہلے انجمن کے مینی فسٹو پر الہ آباد سے مولوی عبد الحق ، پریم چند اوذ رجوش ملیح آبادی نے دستخط کئے ، دکن میں سبط حسن اور قاضی عبد الغفار ، علی گڑ ھایں ڈاکٹر انشرف ، بنگال میں ہیرن مکر جی ، پنجاب میں ڈاکڑ تا شیر مجمود الظفر ، رشید جہاں اور فیض احمد فیض نے اس تحریک کے لیے راہ ہموار کیں اور سب سے پہلے انجمن کے مینی فسٹو پر الہ آباد ترقی لپند مصنفین کا پہلا اجلاس المسلوماء میں ککھنو میں ہوا۔ اجلاس کی صدارت منتی پریم چند نے کی تحقی۔ اس اجلاس میں اردو کے علادہ دیگر زبانوں کے شعراءادر ادباء بھی شریک ہوئے۔ اس الحجمن کا مقصد ادب اور دوسر فنون لطیفہ کو توام سے قریب لانا تھا۔ اسے نسلی تعصب اور فرقہ پر تق کے اثر سے دور رکھ کر حقیقی زندگی کا عکاس بنانا تھا۔ ساتھ، ہی ساتھ مستقبل کی تعییر کاذ ربعہ بھی بنانا تھا۔ ایک مقصد یہ بھی تھا کہ ہمار ادب اور دوسر فنون لطیفہ کو توام سے قریب لانا تھا۔ اسے نسلی تعصب اور فرقہ پر تق کے اثر سے دور رکھ کر حقیقی زندگی کا عکاس بنانا تھا۔ ساتھ، ہی ساتھ مستقبل کی تعییر کاذ ربعہ بھی بنانا تھا۔ ایک مقصد یہ بھی تھا کہ ہمار کے ادب اور دوسر فی دیم روایا ت کی حفاظت کر میں ملک میں انحطاط پھیلانے والے عناصر اور ان جمانات کی تفکیک کھلے بندوں کر میں اور موجودہ زندگی کی بنیا دی حقیقتوں کو ادب کا موضوع بنا کیں ۔ مثلا ہماری سیاسی غلامی ، سابتی انحطاط ، مفلسی ، جہالت وغیرہ ۔ وہ ادب جو ہم میں تنقیدی شعور پیدا کر ۔ مستحسن ہے اور جوتو ہم پر تق اور کا بلی پر اکر نے والے عناصر میں اس سے پر ہیز کیا جا ہے۔ میہ اور اور اقبل کے مجل میں ساس اعلان نامہ کے ذریعہ لوگوں تک پہنچا ہے گئے۔ اس مینی شرکت کی ۔ جیسے منتی پر یم چند ، من ۔ م ۔ راشد، اختر حسین را ا شاعروں اور اد روال نے اس میں شرکت کی ۔ جیسے منتی پر یم چند ، من ۔ م ۔ راشد، اختر حسین را ے پوری، سعادت حسن منفو، عصمت چفتائی، را جندر سکھ ، نیاز فرق پوری، قاضی عبد العفار، خوال کی ہوں را ۔ پوری، اسرارالحق ، مجان ، جو این خوال کی ان ، معین احسن جذبی، محدوم محی الدین اور سلام محیطی شہری

مفاہیم اسی قد رمبہم، پیچیدہ اور متعدد بہ ہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ جدیدت کاتعلق محض ادب سے نہیں بلکہ تمام معاشرتی علوم میں سے ایک جدید اور مستقل موضوع کا درجہ رکھتا ہے۔علاوہ ازیں بیہ معاشرتی ارتقا اور تہذیبی رجحانات کی نمائندہ بھی ہے۔ چنانچہ جب ادب میں جدیدیت کی کوزیر بحث لایا جاتا ہے تو مذکورہ عناصر کی پر چھائیاں بھی درآتی ہیں اوراد بی جدیدیت کی وضاحت قدر مے مشکل ہوجاتا ہے۔

جدیدیت لفظ جدید سے بنا ہے۔ بیالیں ادبی اصطلاح ہے جس نے ترقی پسند تحریک کے زوال کے بعد اردومیں ایک ہمہ گیراد بی تحریک کی حیثیت حاصل کی ۔ترقی پسند تحریک سرمایا دارا نہ جبر واستحصال کے خلاف ایک اجتماعی بغاوت تھی، جدیدیت ساجی اور میکانکی جبریت کے خلاف ایک باغیانہ رڈمل تھا۔ جدیدیت کی تعریف اور اس کی فکری حدود متعین کرنے کی مساعی بہت ہوئی ہیں۔اس ضمن میں مختلف زاویہ ہائے نظر اور اختلافات کھل کر سامنے آئے ہیں۔ چدیدیت کے زمانی تعین کی کوشتیں ہوئی ہیں اور یہاں بھی اتفاق رائے موجود نہیں ہے۔ جدیدیت کور دکر نے کی کوشش بھی ہوئی ہیں مگر یکوشش کہیں جزوی طور پر ہوئی ہے اور کہیں کلی طور پر۔ جدیدیت سے متعلق دوطرح کر جحانات رکھنے والے لوگ تھے۔ ایک تو وہ تھے جوجدیدیت کو پیند کرتے تھے اور دوسرے وہ لوگ تھے جوجدیدیت کے مخالف تھے۔ جدیدیت پیند لوگوں میں بیک وقت خالص مادیت ، روحانیت ، ارضیت و ثقافت اور لسانی تشکیلات کے علم بردار شامل ہیں اور جدیدیت مخالف کیمپ میں ترقی پیند اور روایت پیند لوگ جع ہیں۔ روایت پر ندوں میں بھی ایک گر وہ جدیدیت مخالف کیمپ میں ترقی پیند اور روایت پیند لوگ جع ہیں۔ روایت پر ندوں میں بھی ایک گر وہ جدیدیت کا یکسر مخالف اور دوسرا جدیدیت اور روایت کے امتزاج کا حامی ہے۔ لوگوں نے جدیدیت کے بنیادی موقف کو مختلف زاوا ہے۔ سی توقی کوشش کی ہے۔ مثلا وزیر آ غاکا خیال ہے: ایک طرف ٹوٹ چوٹ اور امنت کی جہ مراحل کی نشان دہی کرتی ہے وہاں اس'ن نے پیکر' کے اجمر نے کا منظر بھی دکھاتی ہے جو اس لیے جہاں ہے برآ مد ہور ہا ہوتا ہے۔ ۔ جدیدیت صوف ای وقت ہے اور تو ای ہوت ہوتا ہے کا خیال ہے:

آ داب ریزہ ریزہ ہونے لگتے ہیں اوراقد اروا داب کی ایک نٹی کھیپ وجود میں آنے کے لیے بے قرار ہوتی ہے'۔(۱۹)

وزیرآغا کے مطابق جدیدیت کوایک ایسے اصول کے طور پر پیش کیا جانا چا ہے جسے تاریخ کے ادوار میں نشان زد کیا جا سکے جب قدیم اور جدید اقد ار اور روایات اپنی افادیت اور عصری موز ونیت کھودیتی ہیں توجدیدیت کے طلوع کا امکان روش ہوجاتا ہے ۔ دلچیپ بات یہ ہے کہ قدیم افادیت کا شعور خود قدیم کے اندر سے از خود نہیں پھوٹتا ۔ پیشعور اس کمیے بیدار ہوتا ہے جب نے علمی انکشافات سے قدیم کا سامنا ہوتا ہے ۔ یوں جدیدیت ہر اس زمانے میں پیدا ہوتی ہے جو علمی انکشافات کے اعتبار سے انقلاب آفریں اور روایات ورسوم کی سنگاز حیت کر بات زمانے میں پیدا ہوتی ہے جو علمی انکشافات سے قدیم کا سامنا ہوتا ہے ورسوم کی سنگاز حیت کے باعث رجعت پسند ہوتا ہے ۔ گویا جدیدیت ایک طرف وہ نیا طرز احساس ہے جو نئ علمی دریافت سے مرتب ہوا ہواور جس نے قدیم پر اس کی رجعت پسندی کو روثن کیا ہو۔ دوسری طرف وہ کشاکش بھی ہے جو نئے اور پر انے کے مقابل آنے اور باہم متصادم ہونے سے وجود میں آتی ہے ۔ وزیر آغا کے اس خیال آفریں نکتہ پر تبھرہ کرتے ہوئے ڈاکٹر نیر عباس رقمط از ہیں: رسوم کیہ سنگلا تخیت سیت منسوب کرتے ہیں تو ان کے پیش نظر بالعموم برصغیر کا تاریخی و ثقافتی منظر نامہ ہوتا ہے جو آریا وَل ، مسلما نوں اور انگریزوں کی بلغار کی زد پر آتار ہا ہے۔انہوں نے مقامی اور بیرونی ثقافتی آویزش وآمیزش کوزیتی اور آسانی عناصر کوثانو کی اہمیت اور مقامی اورز مین عناصر کو اولیت دی ہے ۔ یوں ان کے ہاں جدیدیت مغربی خیالات و اقد ار کا فیشن یا تقلید محض نہیں وہ طرز احساس ہے جو مقامی تہذیب اور بیرونی ثقافت کی رزم آرائی (لیعنی ٹوٹ بچوٹ) کے بعد جنم لیتا ہے اور اس طرز احساس پر مقامی ثقافتی اثر ات حاوی ہوتے ہیں ۔ یوں وزیر آغا کی جدیدیت کافکری رشتہ مولا نا محد حسین آز اداور میر اجی کی 'جدیدیت' سے معرز احساس پر مقامی ثقافتی اثر ات حاوی ہوتے ہیں ۔ یوں وزیر آغا کی معرز احساس پر مقامی ثقافتی اثر ات حاوی ہوتے ہیں ۔ یوں وزیر آغا کی میں میں پیش کیا اور اسے مضامین اور اور اق کی خدیدیت کے اس کی شکل میں پیش کیا اور اسے مضامین اور اور اق کی جدیدیت کے اس صورت دی ہے وہ اپنی مثال آپ ہے۔وزیر آغا کی جدیدیت کے اس

جدیدیت کار بحان کب سے شروع ہوا؟ اس سلسلے میں کسی حتمی سن اور تاریخ کانعین کر ناممکن نہیں اور اسا ہوتا بھی نہیں ہے کیونکہ کوئی تحریک یا ادب را توں رات نہ تو پیدا ہوتی ہے اور نہ اپنے اختنا م کو پہو نچتی ہے ۔ بلکہ وہ تو تبدرت کچ روان چڑھتی اور ترقی کی منز لیں طے کرتی ہے۔ 1936ء کے آس پاس جب ساجی ، تہذ ہی اور خارجی رشتوں کی شکست وریخت کا دور شروع ہوا اور آ ہستہ آ ہستہ ترقی پسند کی اپنی معین را ہوں سے گریز کرنے لگی تو نئی نسل کے افسانہ نگاروں میں بے چینی اور اضطراب کی کیفیت بڑھنے لگی ، یہیں سے جدید افسانے کی تخم ریز دی کا آغاز ہونے لگا اور تقریبان کی اور اضطراب کی کیفیت بڑھنے لگی ، یہیں سے جدید جس سے اردوا فسانے کی تاریخ میں ایک اہم موڑ آگیا۔ چنا نچہ اس سلسلے میں پر وفیسر گو پی چند نارگ کا خیال ملاحظہ فرما ئیں:

> ''با قاعدہ علامتی کہانی کا آغاز ۲۰۔۹۵۹ء کے لگ بھگ پاکستان میں انتظار حسین اورانور سجاداور ہندوستان میں بلراج مین رااور سریندر پرکاش

علاوہ مغربی فن کاروں کی نگارشات نے بھی جدیدیت کے فروغ میں اہم کر دارا دا کیا۔ سماجی ، تہذیبی اور سیاسی تغیرات اور مغربی ادیبوں اور فن کاروں کے اثر ات کے سبب جدید افسانے میں حقیقت نگاری کی جگہ پر علامت نگاری کو اپنایا گیا۔علامت نگاری نے افسانے کی جمالیات کو یکسر بدل کر رکھ دیا۔ اب افسانے میں وضاحت کی جگہ ابہام، واقعیت کی بجائے مافوق الفطرت اور تخلی وجذباتی عناصر پر زور دیاجانے لگا۔علامت کے ذریعہ پر انی کہانیوں ، داستانوں ، آسانی صحف ، ہندود یو مالائی قصے وغیرہ کو جدیدزندگی سے ہم آ ہنگ کر کے نئے معانی اور نئی وسعتوں کو دریا فت کرنے کی کوشش کی گئی۔ زماں و مکاں کے حوالے کم کردیے گئے۔ جس کے نتیج میں افسانے سے تاریخی اور ساجی سیاق کے ساتھ ساتھ کر داروں کی شکل

جدیدیت کیا ہے؟تح یک یار جحان یا روبہ؟ اس سلسلے میں بہت اختلاف ہے ۔ بعض ناقدین اسے تحریک بعض رجحان اوربعض صرف روبه مانتے ہیں ۔اس سلسلے میں ہمارے ناقدین حضرات کی آ رامیں کافی اختلاف بھی پایاجا تاہے۔ کچھا سے ترقی پسندی، وجودیت، رومانیت وغیرہ کی توسیع مانتے ہیں تو دوسر ےاسے ترقى يسندى اوررومانىت كى نفى تسليم كرتے ہيں۔ چندا َراء پیش ہيں: شهرادمنظر لکھتے ہیں کہ: · جديديت ايک تحريك يا مکتبه فکرنهيں بلکه ايک اضافی قدر ہے۔ نه رہتر قی پیندی کی توسیع ہے نہ وجودیت ہی کی تعبیر ، نہ رومانیت کی توسیع نہ خلاف رومانیت بلکہ آج کے انسان کی ذات اور کا بُنات کو شجھنے کی کوشش (12)\_\_ ڈاکڑ اسلم جمشید پوری جدیدیت سے متعلق مختلف لوگوں کے اقوال اس طرح سے قتل کرتے ہیں: '' جدیدیت کوتح یک بارججان کے بچائے اظہار خیال کا ایک مخصوص اور ا چھوتا انداز کہنا درست ہے''( ڈاکڑ محمد یسین صدیقی )'' جدیدیت ایک خالص اد بی تحریک ہے ۔ایک وسیع اور کشادہ تحریک جس میں ساجی شعور کےعلاوہ روانی ارتقاء تہذیبی نکھاراور تخلیقی سطح بھی شامل ہے'' (ڈ کڑ وزیر آغا)'' آج کاادیب سی نظریے کی غلامی کو قبول نہیں کرنا جا ہتا وہ انسانی زندگی کوآزاد دیکھنے اور بر ننے کاحق مانگتا ہے اور اس کا نام جدیدیت ے'( آل احمد سرور )''جدیدیت معاصرانہ حقیقتوں میں نئی بصیرت اور معنویت کی تلاش بے' ( ڈاکڑ محم<sup>حس</sup>ن )'' جدیدیت سی ایک میلان ماکسی ایک سمت کی نمائندگی نہیں کرتی یے بھی کوئی لاشعور کی حکمرانی کو جدیدیت قرار دیتا ہے تو تبھی وجودیت ،شعور کی رو ،علامت نگاری اور تج بدیت

پېندې کوجديديت کهاجا تابې'(مجنوں گورکھ يوري) (۲۱) جدیدیت کے بارے میں ہمارے نقادوں کے یہاں دوطرح کے نظریات سامنے آے ہیں۔ایک نظر بېټو ده جس ميں جديديت کوشليم کيا جاتا ہےاور دوسرانظر بېړوه ہے جس ميں جديديت کي نفي کي جاتي ہے،مگر نفی کرنے والے بھی جدیدیت کے مکمل انکاری نہیں ہیں ( سوائے چندا ک کے ) بلکہ جدیدیت کے بعض منفی رویوں سے جونقصان پہونچا ہے اس کی مخالفت کرتے ہیں۔وہ لوگ بھی جدیدیت کے ایک پہلو کی تعریف و توصيف ضروركرتے ہيں اوراس كے مثبت اثرات كوشليم كرتے ہيں۔ كرش چندرجد بديت ك منفى پہلووں پر روشنى ڈالتے ہوئے لکھتے ہيں كە: ''ادھر کہانی کے میدان میں کچھ نے لوگ آئے میں ۔ بہلوگ بظاہر نی نسل کے ہیں کمین دراصل اپنے جیسے ہیں ۔ بالکل ایسے ہی کپڑے پہنتے ہیں ۔اس طرح شیوکرتے،اسی زبان میں گفتگوکرتے ہیں،جس میں ہم کرتے ہیں ۔اسی طرح روزی ،روٹی ،ملازمت کی تلاش میں مارے مارے پھرتے ہیں۔بالکل عام لوگوں کی طرح اپنی غرض کو پورا کرنے کے لیے خوشامد بھی کرتے ہیں ۔ان کی زندگی کے ہر شعبے میں تر تیپ ہے ۔ تنظیم ہے،ابلاغ ہے،مقصد ہے،کوئی منزل ہےکوئی جادہ ہےاورا گرکہیں پر کچھنہیں ہے توادب کے میدان میں نہیں ہے۔ وہ زندگی کے ہر شعبے میں کسی نہ کسی مقصد کوروار کھتے ہیںصرف ادب میں کسی مقصد کے قائل نہیں ۔ آپ جب ان سے بات کریں گے توان کی گفتگو بالکل ٹھیک ٹھیک آپ کی سمجھ میں آئ گی مگر جب بیکھانی لکھیں گے تو آپ کے پلے پچھ ہیں پڑے گاسوائے ایک مجہول چیتاں کے۔وہ کافی ہاؤس جانے کا راستہ تو جانتے ہیں مگراینی کہانی کاراستہ انھیں معلوم نہیں ۔ جب وہ اپنے گھر جاتے ہیں تو دوٹانگوں کے سہارے قدم اٹھاتے ہوئے جاتے ہیں مگراینی کہانی میں سر کے بل رینگتے ہیں اور اسے آ رٹ کہتے ہیں۔ میں انھیں کہانی کارنہیں شعیدے ماز کہتا ہوں ۔ بدلوگ رنگین الفاظ کے فیتے اپنے منھ سے نکالتے ہیں ۔اپنی ٹو بی سے خرگوش ،آپ کی جیب سے انڈا اور آپ کو حیران و

جدیدیت سے پہلے افسانہ لکھنے والوں میں جوگندر پال کا نام بہت عزت سے لیاجا تارہا ہے۔وہ اس تحریک کے معتدل اور حقیقت پسندانہ اسلوب میں افسانہ لکھتے رہے ہیں۔انہوں نے جدیدیت کی لے میں بھی کئی افسانے لکھے۔وہ اپنی کتاب'' بے اصطلاح'' میں جدیدیت کے منفی روپے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

> <sup>22</sup> جدید کہانی کارنصاب بندناقدین کی ہدایت پر دہڑا دہڑا لیں کہانیاں لکھنے لگے جن میں سکے بند موضوعات مثلا اوڑ ھی ہوئی تھائی ، کمبتی احتجاج یا یاسیت یا خود پارسائی اور حشمت کے شکم سیر کیساں اور مصنوعی محاور ے کا بواقعہ بیان ہواور تج ید، اسطور، علامت یا لغویت کی بدولت زندگی کے تضادات کا تصفید انجام پانے کی بجائے بیان کے ان وسائل کی وریان پش قدمی ہوتی رہی ہے ، سو نیوکلیائی ہتھیا روں نے خود کار ہوکر تخ یب اور انہدا م کا جو سامان کرناتھا، خوب خوب کیا''(۲۸)

بعض ناقدین نے جدیدیت کوسرا سرلغواور مہمل قرار دیا ہے اور جدیدیت کے دورکو تنزلی تے تعبیر کیا ہے ۔ ان کا کہنا ہے کہ جدیدیت نے کہانی سے اس کا اصل قصہ پن چھین لیا ہے ۔ اس سے اس کی کر دار نگاری، اس کی معنویت اور حسن سب کچھ جا تا رہا ہے ۔ وارث علوی جدیدیت کے علمبر داروں پر زبر دست وار کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

> <sup>(\*</sup> علامتی افسانہ کے وجود کا کوئی جواز ہوسکتا ہے تو یہی ہے کہ اس کی زندگ کی ترجمانی میں دلچیپی نہیں کیوں کہ ایسی ترجمانی ممکن نہیں، کیوں کہ ہم جانتے ،ی نہیں کہ خارجی حقیقت کیا ہے؟ کیوں کہ فلسفیوں نے بتایا ہے کہ خارجی حقیقت جیسی کوئی چیز نہیں ۔ اسی لیے علامتی افسانہ میں آپ کو سانپ، بچھو، چھپکایاں، صحرا، جنگل اور پہاڑمل جا کیں گے، انسانی آبادیاں

نہیں ملیں، وہ معاشرتی نظام نہیں ملے جوفر دکا فرد سے رشتہ قائم کرنے سے وجود میں آتا ہے لاانسانیت اس افسانہ کی پیچان ہے۔ یہاں بیچے اور ان کی شرارتیں کھیل کوداور مدر سے نہیں جو ڈکنسا، جارجا پلیٹ اور عصمت کے یہاں دیکھنے کو ملتے ہیں ۔ یہاں دوشیزگی کی منزل میں قدم رکھنے والی لڑ کیوں کا وہ شگفتہ حسن اور پر نشاط احساس نہیں جو پروستا، بالزاک اور عصمت اور قرق العین حیدر اور منٹواور بیدی کے یہاں ملتا ہے۔ یہاں نوجوان لڑ کےاورلڑ کیوں کے تعلقات کا وہ حقیقیت پسندا نہ کین رومان خیز بان نہیں جوجین آسٹن، کالٹ اور مادام کامپٹن بیکیٹ کے یہاں ہے ۔ یہاں معاشقے نہیں ،از دواج نہیں، ڈلٹری نہیں، قائم ہوتے ،ٹوٹتے اور نباہ ہوتے رشیے نہیں، یہاں ڈکنس اور پروستااور چیخوف اورمو پاساں کی طرح ا دہیڑاور بوڑ ھےلوگ نہیں۔ چیاما موں، چوچھے، چو پھیاں، رشتے نات، كتنب قبيلي ، ناتيان، جاتيان ، طبقات ، برادريان، جهونير يان، حويلياں چويال، گلياں، نکر ميدان، چکليا زار، اسکول کالج دفتر گھر، آنگن حیت، رسوم تہوار، کھانے ملبوسات، بولی ٹھولی، محاور بے کہاوتیں، غرض یہ كهوه تمام چیزیں جن سےافسانہ کائنات اکبر کے مقابلے کا ئنات اصغر بنتا ہے۔جدیدا فسانہ میں اس کا نام ونشان نہیں۔اتنا سب کچھ نکال باہر کرنے کے بعدا نسانہ سے یہ توقع کہ وہ زندگی کی رنگارنگی کاعکس ہو،عبث ہے،اسی سبب سے تمام جدید افسانہ ایک ہی افسانہ نگار کے قلم سے ککھا ہوا معلوم ہوتا <u>ے''(۲۹)</u>

وارث علوی کے اس اقتباس پر تبصر ہ کرتے ہوئے ڈاکڑ اسلم حبشید پوری لکھتے ہیں کہ: ''وارث علوی کا تجزیہ حقیقت سے قریب ہے انہوں نے بڑی چا بکد سق سے جدیدیت کے زیرا ثر لکھے جانے والے افسانے کا مطالعہ کیا ہے۔اور وہ چیزیں، جن سے اردوا فسانے (مغربی افسانہ بھی) کا حسن قائم تھا۔ جن سے افسانہ زندگی کا بہترین عکاس بنا تھا۔وہ با تیں جو افسانے کو حقیقت

مابعدجديديت

مابعد جدیدیت کے بارے میں ادباء باہم متفق اور ہم رائے نہیں ہیں۔ پچھ لوگوں نے اے ایک تحریک اور بعض نے ایک صورت حال تصور کیا ہے ۔ان لوگوں کے مطابق میا یک ایسی تحریک ہے جس میں آ قائے تحریک کی طرف سے احکامات صادر کئے جاتے ہیں پھر مقلدین کے لیے ان پڑ کمل کرنا ضرور کی ہوتا ہے جبکہ ایساقطعی نہیں ہے۔ میا یک صورت حال کا نام ہے جو ہر طرح کے نظریے، ازم اور او پر سے لا دی ہوئی منصوبہ بندی وغیرہ کی مخالفت کرتی ہے۔ جو احکامات صادر نہیں کرتی بلکہ آزاد فکر کی فضا میں تخلیقات کو فروغ ہے۔ اور معنی کی بوقلمونی اور قاری سے رشتہ جو ٹر اور اور تھا ہے کہ موارک کی خال ہے۔ کو میں کو فروغ ہے۔ اور معنی کی بوقلمونی اور قاری سے رشتہ جو ٹر نے پر توجہ مبذ ول کر اتی ہے۔ اس سلسلے میں پر و فیسر گو پی چند

''مابعد جدیدیت''جدیدیت سے انحراف اورا نقطاع کا نام ہے تو کچھ کے لیے بیر جدیدیت کی توسیع وسلسل ہے اور بعضوں کے لیے دونوں ۔ اسی طرح سی کی نظر میں ''بہت تھوڑی سی مابعد جدیدیت'' کا نام ہے جدیدیت ۔ یعنی جدیدیت مابعد جدیدیت کا نقش اول بھی ہے نقش باطل بھی ۔ گویا جدیدیت کے بعد جو کچھ مثبت یا منفی وقوع پذیر ہور ہا ہے اسی کا نام مابعد جدیدیت ہے۔

مابعد جدیدیت سے متاثر ہوکر لکھے جانے والے افسانے کسی بھی ازم اور فرمان کی پرواہ کئے بغیر آزادہ روی سے افسانے کے گیسوؤں کوسنوارر ہے ہیں ۔ایر جنسی کے بعد کے زمانے سے لے کرتا ہنوز وہ پھر شخکم روایات کا امین اور روثن مستقبل کا ضامن بن گئے ہیں ۔مابعد جدیدیت کی کوئی ٹھوں تعریف کرنا بہت مشکل ہے۔ پروفیسر وہاب اشر فی فرماتے ہیں کہ: '' میری الجھن ہیہ ہے ک مابعد جدیدیت کی حتمی تعریف ممکن ہے بھی کہ

نہیں''(۳۲)

اردو میں مابعد جدیدیت کے بنیاد گزار نقاد گونی چند نارنگ بھی مابعد جدیدیت کی وحدانی اور فار مولا بند تعریف کے قائل نہیں ہیں لیکن وہ معانی کی تثیریت کے قائل ہیں۔ ان کے نزد یک مابعد جدیدیت ایک طرف تحلیقیت کے جشن جارید کا اعلان کرتی ہے تو دوسری طرف نظریات ، عقائد اور اقد ارکی سطح پر ہمیں صدمات سے دوچار کرتی ہوئی ذہنی غیر مشر وطیت کا تقاضا بھی کرتی ہے ۔ ساتھ ہی ساتھ تصوراتی وتخلاتی گریزیت کے لیے راہ ہموار کرتی ہے تا کہ ہمہ جہت جر سامانیوں کے خلاف تکثیریت افر وزصورت حال کا ادر اک میسر ہو سکے اور ناممکنات کے امکانات کی شکل میں نئی تنقیدی جرأت اور الم ناک طرب بی معرف کی منظر نامہ مرتب ورظہور نے غیاب کے زنا ظہری تصرف کی ایک میں نئی تنقیدی جرأت اور تخلیقی جست کا منظر نامہ مرتب اور ظہور کے غیاب کے تنا ظرکی تصبیم کے لیے غالب کا یہ شعر کا فی بی نظریا کی ماتھ رہوں کی موجود گی اور ظہور کے خیاب کے تنا ظرکی تصبیم کے لیے غالب کا یہ شعر کا فی ہیں

سٹمس الرحمن فاروقی کے نزدیک مابعد جدیدیت کوئی ادبی نظریہ نہیں ہے بلکہ فکری صورت حال ہے ۔ابیانہیں ہے کہ جدیدیت کے بعد کوئی نیااد بی نظریہ سامنے آیا ہو جسے ہم مابعد جدید کہ سیس۔ ڈاکٹر کوثر مظہری تو مابعد جدیدیت کو جھوٹا پنچ قرار دیتے ہیں ۔اس قول میں تھوڑی سچائی بھی معلوم ہوتی ہے کیونکہ اگر مابعد جدیدیت کوئی نظریہ ہوتا تو اس کی مکمل و منصبط تعریف بھی ہوتی ۔ افسانہ نگاری کے بعض دیگر عنا صر

افسانہ نگاری کی دنیا میں ہیئت اور تکینک کا استعمال بہت ضروری ہوتا ہے۔ کیونکہ ہیئت اور تکینک کے بغیرا فسانہ کی فکری وفنی جہات کو متعین کرنا دشوار ہوتا ہے بلکہ یوں کہا جائے کہ اس کا شارا فسانہ میں ہوئی نہیں سکتا ہے جس میں کسی ہیئت اور تکینک کا استعمال نہ کیا گیا ہو۔ ترقی پسند تحریک ہویا جدیدیت کا دوریا پھر مابعد جدیدیت ہر دور میں افسانہ نگاری کے لیے کچھ نہ کچھا صول اور ضوا اط کو کھوظ خاطر رکھا گیا ہے۔ ان اصولوں میں ہیئت اور تکنیک بہت ہی اہم ہیں۔

ذیل میں ان چیز وں کا ذکر کیا رہا ہے جن کا استعال مختلف وقتوں میں فن کا روں نے کیا ہے۔حالانکہ ان چیز وں کی ہیئت میں تبدیلی بھی آتی گئی ہے بلکہ یہ تبدیلیاں نئے رجحان کی علامت اور پہچان بنتی گئی ہے۔ ہیں۔ ہیئت کامعنی لفظی اعتبار سے بہت ہی محدود ہے مگر اصطلاحی اعتبار سے اس کامفہوم بہت ہی جامع اور وسیع ہے مختلف فنون میں اس کامفہوم الگ الگ اور جدا گانہ ہے ۔ادب میں جب ہیئت کی بات سامنے آتی

ہیئت

ہے تواس سے دوطرح کے تصورات الجمر کر سامنے آتے ہیں ۔ایک تصور وہ ہے جس کا شار خالص ادبی اور فنی چیز وں سے دابستہ ہوتا ہے اور دوسراوہ ہے جس کا شاردیگر علوم وفنون سے منسلک ہیں ۔

> When we speak fo the form of a literary and to "work we refer to its shape and structure the manner in which it is made (thus is style) as

opposed to its substrance of what it is about. Form and substance are inseparable but they may be analysed and assessed separately.A secondary meaning of form is kind of work the thus:sonnet,short"genre to which it belongs

story,essay(etc)(33)

یہاں پر ہیئت سے متعلق تین با تیں ذکر کی گئیں ہیں۔ پہلی بات یہ کہ ادبی فن کاری میں جب بھی ہیئت لفظ کا استعال کیا جاتا ہے تو اس سے مرادا س فن کا ڈھانچہ اور اس کی ساخت کی جاتی ہے اور یہ بھی دیکھا جاتا ہے کہ اس کا طریقہ کار کیا ہے جس سے ڈھانچہ تیار ہوا ہے یعنی اسلوب ۔ دوسری چیز جو یہاں بیان ہوئی ہے وہ ہیئت اور مواد سے متعلق ہے ۔ یہ دونوں ایک ہیں یا جدا جدادو چیزیں ہیں۔ البتہ تجزیاتی طور سے ہیئت اور مواد کوا یک دوسرے سے الگ کر کے ہم ان میں تفریق کر سکتے ہیں۔ تیسری چیز ہو کہ بیئت کا لفظ صنف کے معنی میں بھی لیا جاتا ہے ۔ مثلا قصیدہ ، غزل ، افسانہ اور انشا ئیہ وغیرہ ۔ اس مفہوم میں خود افسانہ بھی ایک ادبی ہیئت ہے۔

ریاض احمد نے بیئت کے مسئلہ پر بحث کرتے ہوئے اس کی تعریف کچھ یوں کی ہے: '' بیئت ایک ایسی خارجی شکل کا نام قرار دیا جا سکتا ہے جو کسی چیز کی انفرادیت کی حدودکو متعین کرتی ہے ۔ چنا نچو فنی اعتبار سے بیئت اظہار کی خارجی صورت کا نام ہے' ۔ ( ۳۳ ) مذکورہ بالا اقتباس سے بینیجہ زکلتا ہے کہ انفرادیت کا تعین محض خارجی ڈھانچے پر شخصر ہے۔ اس اعتبار سے بیئت کا ایک واضح مفہوم سا منے آجا تا ہے۔ افسا نہ، ناول ، غزل ہر ایک کا علا حدہ خارجی ڈھانچہ ہے اور اس خارجی ڈھانچ کے باعث ہم افسا نہ کوغزل سے اور ناول ، غزل ہر ایک کا علا حدہ خارجی ڈھانچہ ہے اور اس خارجی ڈھانچ کے باعث ہم افسا نہ کوغزل سے اور ناول کو نظم سے میتز کرتے ہیں۔ سیدا خشام حسین نے بیئت کے وسیع مفہوم کو یوں بیان کیا ہے: ' بیئت اپنے وسیع مفہوم میں ایک طرف تو وہ طریق اظہار ہے جو فنکار استعال کرتا ہے ۔ دوسری جانب جذبات سے تجرا ہوا وہ پر اثر اور کسی حد تک مانوس انداز بیان ہے جو شاعر اور سامع کے درمیان را لیط اور رشتے

سی بھی فن میں خارجی ہیئت اس فن نے مخصوص وسیلہ اظہار سے پیدا ہوتی ہے۔ یہ وسیلہ اظہار و ح ، معانی اور موضوع کو بھی شامل ہے۔ موسیقی میں سر، مصوری میں رنگ ، شعر میں الفاظ نہ صرف یہ کہ فن کی خارجی حدود کو متعین کرتے ہیں بلکہ اگر اس فن کا کوئی موضوع یا کوئی داخلی پہلو بھی ہے تو وہ بھی ان ہی سروں ، رنگوں اور لفظوں سے متعین ہوتا ہے۔ سروں اور رنگوں کے امتزاج سے ایک راگ کی صورت پیدا ہوتی ہے اور اس سے ایک تصویر کا خاکہ کمل ہوجا تا ہے۔ شر الرحمٰن فارو قی ہیئت کے ان ہی خارجی اور داخلی نے میں اور اشارہ

> <sup>(\*</sup>, ہرن پارے کی دو سیئیں ہوتی ہیں، ایک تو خارجی اور ایک داخلی۔خارجی ہیئت سے میں فن پارے کا مشینی ڈھا نچ مرا دلیتا ہوں فن پارہ غز ل ہے یا نظم ، مردف غز ل ہے یا غیر مردف ، معرانظم ہے یا پابند؟ یہ سوالات فن پارے کی خارجی شکل وصورت سے تعلوق رکھتے ہیں اور ہمیں اس کیفیت یا فضا کو سیحصنے میں مددد سے ہیں جس کی ہمیں فن پارے سے تو قع ہوتی ہے داخسانہ تکنیک بیانیہ ہے یا ڈرامانی ، متکلم واحد حاضر ہے یا واحد غائب ہوافعات تسلسل سے بیان کئے گئے ہیں یا ان کی زمانی اور مکانی منطق نظرانداز کردی گئی ہے؟ یہ سوالات افسانہ کے مجموعی تا ثر کافتین کرتے ہیں نظرانداز کردی گئی ہے؟ یہ سوالات افسانہ کے مجموعی تا ثر کافتین کرتے ہیں نظرانداز کردی گئی ہے؟ یہ سوالات افسانہ کے مجموعی تا ثر کافتین کرتے ہیں نظرانداز کردی گئی ہے؟ یہ سوالات افسانہ کے مجموعی تا ثر کافتین کرتے ہیں نظرانداز کردی گئی ہے؟ یہ سوالات افسانہ کے مجموعی تا ثر کافتین کرتے ہیں ہم ای فن پارے میں سے معرانظم یا ڈرامائی افسانہ کے تاثریا فضا کی تو قع نہیں رکھتے '۔ '' ہیئت کا مفہوم محض اصان کی خطا ہری شکل تک محدود نہیں رہ جا تا بلکہ وہ '' ہیئت کا مفہوم محض اصان کی خطا ہری شکل تک محدود نہیں رہ جا تا بلکہ وہ

وسیع تر معنویت اختیار کر لیتا ہے۔ اس طرح اس کی ظاہری شکل وصورت کے تمام رشتے اور روابط ہیئت کے ضمن میں آجاتے ہیں۔ ایک طرف ہیئت کے وہ باطنی رشتے ہیں جو خیال اور تصور سے قائم ہوتے ہیں اور دوسری طرف وہ رشتے ہیں جو ظاہری شکل کے مختلف حصوں کو آپس میں مربوط کرتے ہیں ۔ ان رشتوں میں ایک طرف تو الفاظ کے لسانیاتی پہلواوران کی معنویت اور تصورات کی ترجمانی کی طاقت پر گفتگو ہوتی ہے تو دوسری طرف ادب اور دیگر فنون لطیفہ کے درمیان با ہمی رشتوں ک بازیافت کاعمل سامنے آتا ہے' ۔ (21)

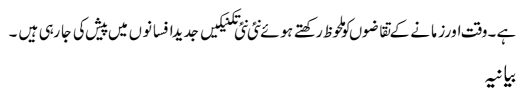
تکنیک کامفہوم بیانگریزی کے لفظ ٹیکنیک سے ماخوذ ہے۔اس کا مطلب وہ فنکارانہ طرزعمل جوموسیقی یافن مصوری میں کارفر ماہوتا ہے اور سی فن پارے میں تکنیکی ہنرمندی سے موسوم کیا جاتا ہے۔تکنیک وہ ڈھنگ یاطریقہ ہے

گاید اسلوب ہے۔ پھر کار گمر مٹی اور رنگ کے اس مرکب کو اچھی طرح گوند هتا، تو ڑتا مروڑتا، دبا تا، تھنچتا کہ کسی جھے کو گول، کسی کو چوکور، کسی کو لمبا ، کہیں سے گہرا اور مخصوص شکل پیدا ہونے تک اسی طرح ڈھلتا جاتا ہے ۔ تکنیک کے لیے بیدا یک موٹی مثال ہے اور آخر میں جو شکل پیدا ہوتی ہے اسے ہیئت کہتے ہیں اور جو چیز بنتی ہے وہ ' افسانہ' ۔ ہیئت اور افسانے میں بیفرق ہوتا ہے کہ ہیئت کمل شکل ہے اور افسانہ کمل چیز' ۔ (۲۸)

ممتاز شیریں کے قول کے مطابق'' تکنیک' اسلوب اور ہیئت سے ہٹ کرالگ صنف کا نام ہے ۔لیکن میصنف خارجی نہیں باطنی ہے۔تکنیک اور اسلوب اگر چہ دوعلا حدہ صنف ہیں مگر میددونوں ایک دوسرے کے ہم راز بھی ہیں ان دونوں کے در میان تفریق کرنا بہت آسان بات نہیں ہوتی ۔ اسلوب تکنیک کا بھی ایک حصہ ہوتا ہے اور انہیں دونوں کے ذریعہ کوئی ناول یا افسانہ نگا راپنے پلاٹ کی نتمیر وتشکیل کرتا ہے ۔ بیدونوں باہری دستاویز ہے ۔ ایک طرح کا لباس ہوتا ہے جسے اپنے کرداروں کے او پرڈال کر تخلیق کار بیانیہ ، مزاحیہ یا پھر المیہ اشاروں کی گفتگوسلاست اور موثر ذریعہ سے پیش کرتا ہے۔

افسانہ نگاری کے لیے کوئی مقررہ تکنیک نہیں ہوتی اور نہ ہی اس کا کوئی معیار متعین کیا جاسکتا ہے کہ کون سی تکنیک زیادہ اچھی ہے۔ تکنیک کا استعال مواد اور موضوع کے اعتبار سے کیا جاتا ہے۔ حسب موقع تکنیک کا استعال نہ کرنے کی صورت میں بسااوقات اچھا موضوع بھی کہانی میں کا میابی کے ساتھ پیش نہیں ہو پا تا ہے تکنیک کی اہمیت ہرز مانے میں مسلم رہی ہے جدیدا فسانہ نگار عصر حاضر میں تکنیک میں آئے دن نئے نئے تجربات کررہے ہیں اور بیہ بتا نامشکل ہو گیا ہے کہ کوئسی تکنیک بہتر ہے اور کون تی بہتر نہیں ہے۔اس تعلق سے گو پی چند نارنگ لکھتے ہیں:

<sup>دو</sup> تکنیک سے متعلق لکھتے ہوئے سب سے اہم سوال بیآتا ہے کہ افسانہ نگارکون تی تکنیک استعال کر ے جس سے افسانے کی معنوبیت میں اضافہ ہواس مسلہ پر ممتاز شیریں نے مفصل بحث کی ہے ان کا کہنا ہے کہ کسی بھی تکنیک کے بارے میں بیقطعی فیصلہ نہیں کیا جاسکتا ہے کہ فلاں تکنیک بہترین ہے'( ۲۰ ) نیا افسانہ میں تکنیک کی بہت اہمیت ہے۔زمانے کی تبدیلیوں کا اثر نیا اردوا فسانہ کی تکنیک پر بھی ہور ہا



> '' بیانیہ صحیح معنوں میں کٹی واقعات کی ایک داستان ہوتی ہے جو کیے بعد دیگر سے علی التر تیب بیان ہوتا ہے۔ہم بیانیہ کو بقول عسکری'' کہانی' بھی کہہ سکتے ہیں۔ Description تصویر کشی یا منظریہ بیان ہے \_\_\_\_\_\_\_Descriptive افسانوں میں کہانی نہیں ہوتی''(ا<sup>م</sup>)

بیانیہ کی تکنیک کی نوعیت کیا ہو؟ اس سلسلے میں افسانہ نگارکو بیا ختیار حاصل ہوتا ہے کہ وہ ایک صحت بخش وسعت اور خارجی واقعات کو بڑھاچڑھا کران کی تفصیل دیتا ہوااپنے قصےاور پلاٹ کوایک تاریخ نویس کی طرح پیش کرے جس میں تاریخ داں کی سب خصوصیات ہوں ۔ یعنی بیانیہ انداز میں افسانہ شروع کرنے

واقعات بیان ہوں، سفرنامہ، سوانح عمری، خودنوشت وغیرہ۔ بیانیہ کی بہت ساری قشمیں ہیں جس کوڈ اکٹر مجید بیدار نے اپنی کتاب'' نثری بیانی' میں بہت تفصیل ے ذکر کیا ہے۔ لیکن یہاں اس پس منظر میں بیانیہ کی جو شکلیں سمجھ میں آتی ہیں ان میں راوی بیانیہ، خود بیانی بیانیہ، خط و کتابی بیانیہ، ڈائری بیانیہ وغیرہ قابل ذکر ہیں۔ تکنیکی طور پر بیانیہ میں وقت کی کوئی تحدید نہیں ہوتی۔، وہ چند ساعت کا بھی ہوسکتا ہے اور سالوں کا بھی۔ کسی ایک فرد سے متعلق ہوسکتا ہے اور پوری جماعت ، شہر اور ملک کے بارے میں بھی۔ ان میں ایک مجموعی احساس ہوتا ہے۔

اردو کے اکثر ویشتر افسانے بیانیدانداز میں لکھے گئے ، ہیں۔ بیانیدانداز ترقی پسند تحریک کی شناخت تھی۔ پریم چند کے اکثر افسانے سیدھی سادھی بیانیہ تکنیک میں ہی لکھے گئے ہیں۔ بیانیہ نہ صرف قوت تا شیر رکھتا ہے بلکہ اس کی وجہ سے قاری پر خاص قسم کی کیفیت بھی طاری ہوتی ہے جو اس اظہار بیان کا کمال ہے۔ ترقی پسند تحریک کے بعد جب جدیدیت کا دورآیا تو بیانیہ کی جگہ تجریدیت نے لی گئر بی تجریدیت بہت زیادہ دن نہ چل سکی ۔ اس کی وجہ سے قاری کا رشتہ ادب سے ٹوٹے لگا۔ چنا نچہ پھر بیانیہ کا سہار الینا پڑا اور اب مابعد جدید افسانوں میں بیانیہ کی واپسی سے اردوا فسانے میں ایک نئی جان پیدا ہونے لگی ہے۔ قاری کا رشتہ پھر ادب سے استوار ہونے لگا ہے۔

## شعورکی رو(Stream of Conciousness)

شعور کی روکانظریہ سب سے پہلے امریکی ماہر نفسیات ولیم جیمز نے ۱۸۹۰ء پیش کیا تھا۔ اس کے لیے اس نے Principles of Psychology نامی کتاب کھی جس میں پہلی بار شعور کی روجیسی اصطلاح استعال کی گئی۔( J.A.Cuddon , A Dictonary of Literary Terms, published ,

by Indian Book Company Andre Deutsch.1977.P.645)

ولیم جیمز نے پہلی اس بات کی وضاحت کی تھی کہ شعور کی روکسی واضح ٹھوس یا جامد کیفیت کا نام نہیں ہے بلکہ بیڈو ندی کے دہارے کی طرح ہر دم رواں دواں اور متغیر ذہنی حالت میں رہتا ہے۔ ہمارے ذہنوں میں شعور کی روخط متنقیم کی مانند نہیں بلکہ لہروں کی صورت میں ہوتا ہے۔ولیم جیمز نے شعور کی روکی مندرجہ ذیل خصوصیا ت بھی بیان کئے ہیں:

> ا۔ ہر ذہنی حالت کسی ذاتی شعور کا جز وہوتی ہے۔ ۲۔ ذاتی شعور سے وابستہ تمام ذہنی کیفیات ہر دم متغیر ہوتی رہتی ہیں ۲۔ ذاتی شعور کی ہر حالت میں تسلسل ملتا ہے

ہ۔ذاتی شعور کی ہرجالت،اشااور وقوعات میں ردوبدل کے باعث بعض میں دلچیپی ظاہر کرتی ہے جب کہ بعض کوخاطر میں نہیں لایا جاتا ہے ( <sup>۴</sup>۳۴ )

ولیم جیمز کے مطابق انسانی سوچ جامد اور ساکت نہیں ہوتی بلکہ یہ سوچ دریا کی روانی کی طرح بہتی اور منتشر ہوتی رہتی ہے۔ سوچ کا بہا وُنہ بھی رکتا ہے اور نہ ہی اس کے سوتے خشک ہوتے ہیں۔ البتد انسانی سوچ کروٹ لیتی رہتی ہے اور اس کی کیفیت تبدیل ہوتی رہتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ولیم جیمز نے انسانی زندگی کی داخلی سوچ کو' خیال کا رو' یا' دشعور کا رو' جیسی اصطلاح استعال کی ہے۔ اس اصطلاح کے ذریعہ ذہن کے منتشر وغیر منتشر ، مربوط و غیر مربوط ، منظم اور غیر منظم افکا روا حساسات کو پیش کیا ہے۔ ان میں کسی منطق یا استدلال کے اصول کے تحت ربط نہیں بلکہ بیدر بط ذہن کی مسلسل تبدیل ہوتی ہوئی کیفیات کے مطابق ہوتا ہے ۔ یہاں بیانیہ میں تسلسل نہیں پایا جاتا۔ بیا نیا نداز میں عام طور سے خیالات اور احساسات کو ایک خاص تر تیب کے ساتھ پیش کیا جاتا ہے جب کہ شعور کی رو میں خیالات جس طرح ذہن کی استدلال

شعور کی رو کی خصوصیت ہیہ ہے کہ اس میں خیالات کی لہریں آہت ہت ہوتی چاتی رہتی ہیں۔ جس سے انسانی ذہن سکون سے ماضی ، حال اور مستقبل کے بارے میں سوچ سکے لیکن بسااوقات اس بحر بیکراں میں تموج بھی پیدا ہوجاتا ہے۔ جس کی وجہ سے دماغ میں خیالات کھو لنے لگتے ہیں۔ اس میں کوئی تسلسل یا کھہرا وَباقی نہیں رہتا بلکہ بجلیوں کی سی کونداور شدید دونی ہلچل پیدا ہوجاتا ہے۔ جس سے اس وقت ذہن کی تصویر پچھاور ہی طرح کی ہوجاتی ہے۔ جب یہ بیجانی کیفیت طاری ہوجاتا ہے۔ جس سے اس وقت ذہن کی روْن کی تکنیک کے ذریعہ پیش کرتا ہے اور شعور کے اس بہا و کو قابو میں رکھنے کے لیے وہ '' آزاد تلاز مہ دوئی کہتی ہولی ہیں تا ہوتا ہوتا ہوجاتی ہے۔ جب ہے میں خیالات کھو لیے کتے ہیں۔ اس میں کوئی تسلسل یا روْن کی تکنیک کے ذریعہ پیش کرتا ہے اور شعور کے اس بہا و کو قابو میں رکھنے کے لیے وہ '' آزاد تلاز مہ خولی'' کے اصول کو بھی اپنا تا ہے۔ میتاز شیر میں نے شعور کے بہا واور ذہن کی عکامی کے لیے کی تکنیک کی تک کی کی تک

> "ماضی کو حال پر پیش کرنے کے بھی دواندازے ہو سکتے ہیں جن سے دوالگ الگ تکنیکیں بن گئی ہیں لیکن ان میں بڑانازک سافرق ہے۔ پہلی تکنیک سے ذہن میں ماضی کاعکس یوں دکھاتے ہیں کہ بنتے ہوئے نقوش کی ہو بہوتصور اترتی چلی جائے صرف وہی باتیں بیان کی جاتی ہیں جو

ذہن میں آتی ہیں ۔ مثلا کسی پورے واقع میں چند خاص خاص باتوں کا خیال آئے تو انہیں کا ذکر کرتے ہیں۔ پھر ذہن اچا تک کسی دوسرے واقع کی طرف منتقل ہوتو پہلے واقع کی کوئی تفصیل دیے بغیر دوسرے واقع کا ہیان شروع ہوجائے گا ۔ اس کے لیے ایک مخصوص طرز تحریر ہوتی ہے ہیان شروع ہوجائے گا ۔ اس کے لیے ایک مخصوص طرز تحریر ہوتی ہے ہیں، بلکہ ذہن میں آئے ہوئے برابط جملے، شعور کی زبان میں جیسے ذہن تیں، بلکہ ذہن میں آئے ہوئے برابط جملے، شعور کی زبان میں جوت ہیں، بلکہ ذہن میں آئے ہوئے برابط جملے، شعور کی زبان میں جوت پیں، بلکہ ذہن میں آئے ہوئے برابط جملے، شعور کی زبان میں جیسے ذہن اپ ہے محو گفتگو ہو۔ ماضی اور حال میں کوئی حد فاصل نہیں ہوتی بلکہ گڈ مڈ ہوجاتے ہیں، حال سے ماضی ، ماضی سے حال جس طرف بھی چاہیں مواد کو موڑ سکتے ہیں اور واقعات کے بیان میں بھی وقت کا تسلسل از می نہیں ہوتا۔ پہلے کا واقعہ بعد میں اور بعد کا واقعہ پہلے بیان کیا جاسکتا ہے۔

دوسری تکنیک میں ماضی اور حال کا رشتہ ٹوٹ جاتا ہے۔ ایک حدقائم کردی جاتی ہے۔ جیسے ہی حال میں گزرتا ہوا کوئی واقعہ یا ددلائے و ہیں حال کے آ گے ایک لیکر تھینچ دی جاتی ہے اور ماضی کا وہ واقعہ بیان کیا جاتا ہے اور یہ واقعہ صرف ذہن اور کردار کی سوچوں میں محدود نہیں رہتا بلکہ زائد تفصیلیں بھی بیان کی جاتی ہیں اور مصنف بیانیہ انداز میں خود یا کسی کردار کی زبانی بیان کرتا جاتا ہے ۔ اس میں neflection دونوں کا امتزان ہوتا ہے ۔ واقعہ کمل بیان ہونے کے بعد ماضی کی حدیں تو ڈ کر چھر حال میں آ داخل ہوتا ہے'۔ (۴۵)

نیا اردو افسانہ میں شعور کی رو کا استعال بہت زیادہ ہوا ہے ۔ اس تکنیک میں افسانہ نگار داخلی احساسات اور واقعات کے مل اور ردعمل کو پیش کرتا ہے ۔ کم سے کم وقت میں فرد کی داخلی زندگی اس کے شعور ، تحت الشعور کی مکمل تصویر قاری کے نظروں کے سامنے آجاتی ہے ۔ نفسیاتی داخلی وقت کی تمام صورتیں جنہیں انسانی ذہن محفوظ کرتا ہے شعور کی رو کی تکنیک میں پیش کی جاتی ہے۔ اس تکنیک کے ذریعہ کر داروں کا تعارف بھی پچھالگ انداز سے کرایا جاتا ہے۔ واقعات کو پیش کرتے وقت خیالات کا جو بہا کہ ہوتا ہے اس کے ذریعہ

''اس تکنیک کے ذریعہ کرداروں کو متعارف بھی بالکل مختلف انداز سے کیا جاتا ہے۔زندگی کے سی مخصوص موقعے کو پیش کرتے ہوئے خیالات کے بہا ؤسے کر دار اجا گر کئے جاتے ہیں۔ یہاں نہ صرف سوچنے والے کی زندگی اوراس کا کر دارنمایاں ہوتا ہے بلکہ جس مے متعلق سوچا جارہا ہے اس کی زندگی پر بھی روشنی پڑتی ہے'۔ (۴۶)

شعور کی رو کی تکنیک میں اکثر داخلی خود کلامی سے بھی کام لیا جاتا ہے۔ یہ ایک طرح کی خاموش خود کلامی ہوتی ہے جس میں تبدیلی نظر نہیں آتی ہے لیکن اس تکنیک کے ذریعہ کر دار کی پوری شخصیت نمایاں ہو جاتی ہے یہ تکنیک عصر کی حقائق اور اپنے عہد کے اجتماعی شعور کے اظہار کا بہترین ذریعہ ہے۔ اس میں اختصار کا وصف بھی موجود ہے کم سے کم وقت میں فرد کی داخلی زندگی اس کے شعور تحت الشعور اور لاشعور کی کمل تصویر قاری کی نظروں کے سامنے آجاتی ہے۔

فلیش بیک(flash Back)

فلیش بیک ماضی کی طرف ذہنی ترجیع کا نام ہے۔ اردوفکشن میں فلیش بیک کی روایت کوسب سے پہلے باضا بطہ طور پر مرزا ہادی رسوانی '' امر اوجان ادا'' میں برتا ہے۔ جس سے جدید فکشن کی اساس پڑی ۔ یہاں فلیش بیک ناول کے صفحات میں اپنی خصوصیات کے ساتھ موجود ہیں جو حقیقی دنیا میں ہونے والی تبدیلیوں سے فن کارکو متاثر کرتی ہے اور فن کے شعبے میں کئی تبدیلیاں لانے کا باعث بنتی ہیں۔ یہ فنی مظہر رونما ہواتو ہر عہد کے ادب میں نئی اصاف ، نئی سیکتیں اور فنی اظہار کی نئی کہنیکیں وجود میں آتی ہیں۔ چانچہ ' امرا و جان ادا'' سے جدیدا فسانے کی نہریں پھوٹتی ہیں۔

شعور کی رو کی طرح فلیش بیک کی تکنیک بھی ہمارے مغرب سے ہماری زبان میں آئی ہے۔ اس تکنیک کا استعمال پہلے پہل فلموں میں ہوااور رفتہ رفتہ فلموں سے افسانو کی ادب مں راہ پا گیا۔ شعور کی رو کی طرح اس تکنیک نے ماضی اور حال کے درمیان کے فاصلے کوختم کردیا اور افسانو کی ادب کو زمان و مکان کی پابندیوں سے آزاد کردیا۔ جد یدافساند نگاروں نے وقت کی سرحد کو عبور کرنے کے لیے فلیش بیک کا بھی سہارا لیا ہے۔ اس طرح کے افسانوں میں کردار بیک وقت ماضی ، حال اور منتقبل میں سفر کرتا ہے۔ جب افساند نگارز ماند حال سے ماضی کی طرف سفر کرتا نظر آئے تو اسے فلیش بیک اور اگر حال سے منتقبل کی طرف تفذیم کرتا نظر آئے تو اسے فلیش فاروڈ (Flash Forward) کی تکنیک کہا جاتا ہے۔ ان ذرائع کو برت کرا فساند نگارز ماند حال کے واقعات کو کرداروں کی پرانی یا دوں سے وابستہ کر کے انہیں اس طرح بیان کرتا ہے کہ حال کے واقعات کو بیان کرتے کرتے ماضی کے کسی بھی واقعہ کی طرف لوٹ جاتا ہے یا پھر یہ ہوتا ہے کہ حال کے واقعات کو کی طرف صرف اشارہ یا اس کی پیشن گوئی کرتا ہے۔ اس طرح حال اور منتقبل کے واقعات کو قائم کرنے کی زمان و مکاں کی پابندی سے آزادی حاصل کرنے کی سعی کی جاتی ہے واقعات میں ربط اور تعلق کہانی مندرجہذیل طرح سے پیش کی جاتی ہے۔ ار ماضی سے حال کی طرف فور اگذاران ہو۔ ۲۔ واقعات کے بیچ میں گار خود کا می کے دریعہ پیگان گذرے گوا یہ تی کا واقعہ ہو ۲۔ واقعات کے بیچ میں گوئی کرتا ہے۔ اس طرح حال اور مستقبل کے واقعات میں ربط اور تعلق کہانی مندرجہذیل طرح سے پیش کی جاتی ہے۔ ای طرح حال اور مستقبل کے واقعات ہے۔ کہا کہ کا تکنیک میں کہ کی زمان و مکاں کی پابندی ہے آزادی حاصل کرنے کی سعی کی جاتی ہے ولیش بیک کی تکنیک میں کہ کہانی مندرجہ ذیل طرح سے پیش کی جاتی ہے!

سادہ بیانید کی تکنیک کو محموما راست بیانید تکنیک یا صرف بیانید تکنیک کہاجا تا ہے۔ بیانید تکنیک کو سادہ بیان کی تکنیک اس لیے کہاجا تا ہے کہ اس میں افسانہ سارا کا سارا بیانید ہی ہوتا ہے اور مزید بیر کہ بیانید منظوم بھی ہوتا ہے اور منثور بھی ۔ سادہ بیان کی تکنیک میں اضاف مختلف طرح سے بیان کئے جاتے ہیں۔ کبھی عائب اور سب کچھ جانے والا رادی لیعنی ہمہ دان کے ذریعہ صرف واقعات کو بیان کردیا جاتا ہے۔ کبھی مادی واحد متکلم ہوتا ہے مگر جن واقعات کو وہ بیان کرتا ہے وہ خود اس پر نہیں گز رتے بلکہ وہ اور وں کے ساتھ پی آ آئے والے واقعات ہوتے ہیں۔ کسی افسانے میں بیکھی ہوتا ہے کہ راوی طاہ ہر نہ ہو بلکہ صرف کرداروں کے تاثر ات اور حافظ میں منتشر یا دوں کو بیان کرتا ہے وہ خود اس پر نہیں گز رتے بلکہ وہ اور وں کے ساتھ پی آت اعماض برتا ہے۔ صرف واقعات کو وہ بیان کرتا ہے وہ خود اس پر نہیں گز رتے بلکہ وہ اور وں کے ساتھ پی آت اور حافظ میں منتشر یا دوں کو بیان کریا جائے۔ اس طرح کے افسانوں میں افسانہ نگاردو سری مختلف ٹیکند کوں سے اور حافظ میں منتشر یا دوں کو بیان کریا جائے۔ اس طرح کے افسانوں میں افسانہ نگار دوسری مختلف ٹیکند کیک کو سے اغماض بر تا ہے۔ صرف واقعات کو سادہ طریقے سے آغاز منتہا اور انجا م تک پہو نچا تا ہے کیکن اس طرح کے افسانوں میں افسانہ نگار واقعات کو سادہ طریق سے آغاز منتہا اور انجا م تک پہو نچا تا ہے کیکن اس طرح کے افسانوں میں افسانہ نگار واقعات کو سادہ طریق سے آغاز منتہا اور انجا م تک پہو نچا تا ہے لیکن اس طرح کے افسانوں میں افسانہ نگار واقعات کو مقبول بنا نے کے لیے بر یعیات (Rhetoric) کا سہار الیتا ہے۔ افسانے میں بدیو یات کی ایمیت پر دوشنی ڈالتے ہو ہے مش الرحلن فار دو تی لکھتے ہیں:

علامتى

اردوافسانه نگاری کی تاریخ میں علامت نگاری کی تاریخ بہت مختصر ہے۔ چونکہ ابھی تک اردوافسانه نگاری نے ایک صدی مکمل کر کے دوسری صدی میں قدم رکھا ہے ۔ اس اعتبار سے اگرد یکھا جائے تو علامتی افسانه کی تاریخ چالیس پچ پس سال سے زیادہ قد یم نہیں ہوتی ۔ علامت نگاری سے قبل وضاحتی طرز اظہارزیادہ مقبول تھا۔ مگر تر تی پیند تحریک کے بعد جب جدیدیت کا آغاز ہوا تو علامت نگاری اس جدیدیت کی پہچان بن کرسا منے آئی۔ علامت نگاری عوام میں مقبولیت حاصل نہ کر سکی مگر میاد یہوں میں کافی مقبول ہوئی جس کی وجہ سے افسانہ نگاروں کی جدید نشار مزنگاری کے اصول سے بہت زیادہ متاثر ہوئی۔

اردوافسانہ میں علامت سے متعلق بہت سے ابہام اور کنفیوژن پائے جاتے ہیں۔ آج تک بیدواضح نہیں ہو پایا ہے کہ علامتی افسانہ کیا ہے؟ اور علامتی اور استعارتی افسانے میں کیا فرق ہے؟ اس لیے سب سے پہلے ضروری ہے کہ بیہ طے کرلیا جائے کہ ادب میں خصوصا افسانے میں علامت سے کیا مراد ہے۔ علامت سے مراد ہروہ چیز ہو سکتی ہے جو کسی دوسری چیز کی نمائندگی کرے، کسی دوسری چیز کا اظہار کرےیا اس کی جانب اشارہ کرے۔ اس سلسلے میں شہزاد منظر لکھتے ہیں:

> ''ایک ایسی پیش کش ہے جوز ہن کو کسی چیز یا خیال یا ماورائی خیال کی جانب منتقل کرتی ہواور معنویت کی ایسی سطح سامنے لاتی ہوجس کو عام الفاظ اپنی گرفت میں لانے میں قاصر ہوں ۔ سوزین کے لینگر نے علامت کی زیادہ بہتر انداز میں تعریف کی ہے ۔ وہ یہ ہے کہ علامت کسی مخصوص شے ک نمائندگی نہیں کرتی بلکہ اس شے کے تصور کو ابھارتی ہے۔ ہم جب کسی خاص شے کا ذکر کرتے ہیں تو ہمارے سامنے وہ شے نہیں ہوتی ہے البتہ اس کا تصور ہوتا ہے''۔ (۲۸)

استعارہ میں ایک چیز دوسری چیز کے ساتھ تقابل ہوتا ہے۔استعارے اور علامت میں بنیادی فرق مد ہے کہ استعارہ کسی دوسری شے کی نمائندگ کرتا ہے مگر اس کے پیچھے خیالات ومحسوسات کے تلازمات نہیں ہوتے ۔علامت ایک بھر پورتصورا بھارتی ہے۔جبکہ استعارہ کوئی معنی پیش نہیں کرتا۔اس لحاظ سے استعارہ علامت سے کمتر درجہ کا ہوتا ہے''۔(۴۹)

جن لوگوں نے اردو میں علامتی اور رمز بیا فسانے لکھنے میں گہری دلچ یہی دکھلائی ان میں سب سے پہلا نام احمد علی کا آتا ہے۔ احمد علی اردو کے علاوہ انگریزی کے بھی اد یب تھے۔ اس لیے وہ پور پی ادب کے جد بیرترین ادبی رجحانات سے بخوبی واقف تھے۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے اردو ادب میں سب سے پہلے علامتی افسانہ لکھنے کوشش کی ۔ ان کے جن افسانوں میں علامتی فضا موجود ہیں ان میں'' قید خانہ''' ہمارا کمرہ''اور'' موت سے پہلے'' کے نام قابل ذکر ہے۔ میں تھے ہے کہ جب اردو ادب میں تر قی پینداد بی تحرکا رد عمل شروع ہوا تو جدید ادیب وشاعر اچا تک وضاحتی طرز اظہار کے خالف بن گئے اور علامتی طرز اظہار کو اپنا لیا۔ پھر کیا تھا شاعری تو شاعر اچا تک وضاحتی علامتی کھے جانے بی جو بی ان میں '' قدر اخسانہ کہ تو اور معروف افسانہ نگار وں نے خود کو دوسروں سے میں کرنے کے لیے علامتی افسانے لکھنے گئے ۔ ان میں انور سجاد، انتظار حسین، دیوند را سر، جوگندر پال، را ملعل اور غیاث احمد گدی وغیرہ کے اساء قابل ذکر ہیں ۔اس طرح دیکھتے ہی دیکھتے چند برسوں میں اردوا فسانہ نگاری کار جحان بدل گیا اور اردو میں روایتی سے زیادہ علامتی افسانے لکھے جانے لگے۔

علامتی اورتجریدی افسانوں کے عہد میں بھی روایتی انداز میں بیانید افسانہ لکھنے کا سلسلہ جاری رہا۔اس طرز کے افسانہ نگاروں نے بھی علامتی پہلوؤں کواپنے افسانوں میں جگہ دی لیکن ان یہاں علامتوں کا استعال محض تجربے کے طور پرنہیں بلکہ کہانی کو مزید موثر بنانے اور قاری کے تجسس میں اضافے کی غرض سے ہواتھا ۔اس ضمن میں قاضی عبدالستار، را ملعل، عابد سہیل، قرق العین حیدر، جیلانی بانو وغیرہ کا نام لیا جا سکتا ہے۔

بیانیداور کہانی پن کے فقد ان کے سبب جدید افسانہ قاری سے دور ہوتا چلا گیا۔ اُس کا احساس نئ کہانی کے افسانہ نگاروں کو تھا۔ لہذا ایک بار پھر افسانے میں کہانی کی اہمیت وافا دیت کا مسلہ زیر بحث آیا اور نئے افسانہ نگاروں نے بیانیہ اور کہانی پن کی طرف مراجعت کی اور اپنی خلاقا نہ صلاحیتوں سے اس صنف کا رشتہ قاری سے جوڑا۔ جدید افسانے میں کہانی پن اور بیانیہ کی غیر موجودگی اور قاری سے اس کے ٹوٹتے بکھرتے رشتے جیسے اہم مسلے پر بحث کرتے ہوئے پروفیسر کو بی چند نارنگ کی کھتے ہیں:

" بید یا در ہنا جا ہے کہ ادب میں کتنی اور کیسی ہی تبدیلیاں کیوں نہ آئیں ، ادب کا گہرار شتہ ہمارے اجتماعی لاشعور کے صدیوں پرانے نقاضوں ، نیلی اثر ات اور تہذیبی مزاج اور افتاد طبع سے ضرور رہے گا۔ چنا نچہ ایک ایسے معاشر سے میں جو پنچ تنتر اور کتھا سرت ساگر کی دھرتی سے تعلق رکھتا ہواور جس کی دہنی تشکیل میں الف لیلی جلسم ہوش ربا اور حکایات گلتاں کا حصہ جس کی دہنی تشکیل میں الف لیلی ، جلسم ہوش ربا اور حکایات گلتاں کا حصہ ہمی رہا ہوہ نیز جوز مانہ قد یم سے قصے ، کہانی ، حکایت اور داستان کا رسیار ہا ہمی رہا ہوہ نیز جوز مانہ قد یم سے قصے ، کہانی ، حکایت اور داستان کا رسیار ہا ہمیں کہانی کتنی ہی نئی کی روایت کتھا اور حکایت سے جڑی ہوئی ہواں میں ہمانی کتنی ہی نئی کیوں نہ ہوجا نے وہ کہانی پن سے کلیتا دامن نہیں چھڑا سکتی ہمیں اس وقت یہی ہور ہا ہے' ۔ (۵۰) جد یدافسانے میں بیانیہ کی اور کہانی پن سے اخراف سے میہ بات واضح ہوگئی کہ صدیوں سے ہماری تہذیب و معاشرت میں قصہ گوئی کا گھریور میں دخل رہا ہے۔لہذا صنف افسانہ کا وجود کہانی پن میں ہی مضمر ہے • ۱۹۷ء کے بعد سے اب تک افسانہ نگاروں کی نٹی سل نے افسانے میں بیانیہ اور کہانی پن کی اہمیت کو نہ صرف سمجھا بلکہ اس کے ساتھ ہی ساتھ علامتوں اور استعاروں کا استعال بھی اس خوبصورتی اور فن کارانہ مہارت سے کیا کہ افسانے کی افہام وتفہیم میں عام قاری کوکوئی پریشانی نہ ہواور اس صنف سے اس کی دلچے پی برقر ارر ہے۔ترقی پسند افسانے کی سماجی حقیقت نگاری اور جدید افسانے کی علامت اور اشاریت کے اختلاط سے معاصر افسانے کی ایک نئی

جہت اور نئی فضامتعین ہوئی اور افسانے میں بیانیہ اور کہانی کی والیسی کے بعد ہم عصر اردو افسانہ نگاروں نے فکروفن دونوں اعتبار سےاس کے دامن کووسیع کیا۔

موجوده عہد میں سابق، تہذیبی، سیاسی اور معاشرتی سطح پر ہونے والی تبدیلیاں، جد یدعلوم، سائنس اور تکنالوجی کی تیز رفتاری جنعتی ترقی، الیکڑا تک میڈیا اور سوشل میڈیا کے بڑھتے ہوئے دائرے کارنے انسانی زندگی پر شبت اور منفی دونوں طرح کے اثر ات مرتب کئے ہیں۔ نئے سابق حالات اور مسائل، اقد ارکی شکست وریخت اور نئے اقد ار، سابق اور سیاسی شعور شخصیت کا تصادم، فرد کی شخصیت ، مادیت پر ستی کا بڑھتا رجحان وغیرہ ایسے موضوعات ہیں جن سے ہم عصر افسانہ نگار نبر دا زما ہے ۔ سمابتی حقیقت نگاری اور علامتوں ، استعادوں کے اعتدال اور تو ازن کے ساتھ عصر افسانہ نگار نبر دا زما ہے ۔ سمابتی حقیقت نگاری اور علامتوں ، میں اور کی حقیقت نگاری اور تو ازن کے ساتھ عصر افسانہ نگار نبر دا زما ہے ۔ سمابتی حقیقت نگاری اور علامتوں ، میں اور کی ایس موجود ہیں جن سے ہم عصر افسانہ نگار نبر دا زما ہے ۔ سمابتی حقیقت نگاری اور علامتوں ، موجود ایسے موضوعات ہیں جن سے ہم عصر افسانہ نگار نبر دا زما ہے ۔ سمابتی حقیقت نگاری اور علامتوں ، معاور کی ایس موجود ہیں جاروں نے ساتھ عصری حالات و مسائل کی بھر پور عکامی معا صرافسانے میں موجود معاور ایس میں زراق ،عبد الصمد، شوکت حیات، حسین الحق ، شموکن احمد وغیرہ جیسے معاصرافسانے میں موجود محلف افسانے کوئی و سعتوں اور نئی جہتوں سے آ شنا کرر ہے ہیں ۔ عصری زندگی میں ہر قدم پر مخلف افسام کی چینچیز موجود ہیں ۔ ماحول اور معاشر کو بہتر اور سازگار بنانے میں شعرواد ہی اہمیت سے انگار نہیں کیا جاسکتا ہے ۔ معاشر کاور سان میں موجود ناہمواریوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے سلام بن رزاق ایپ ایک مضمون' آ ج کا معاشرہ اور افسانہ' میں یوں رقمطر از ہیں:

<sup>••</sup> کرش چندر نے منٹو کے بارے میں کہاتھا کہ وہ اردوا دب کا واحد شنگر ہے جس نے زندگی کے زہر کو گھول کر پی لیا ہے ۔ آج سے پیچاس برس پہلے ممکن ہے کہ کرش چندر نے ایسامحسوس کیا ہو کہ تنہا منٹوزندگی کے زہر کو گھول کر پی سکتا ہے لیکن آج پیچاس برس کے عرصے میں ہمارا معا شرہ پیچاس گنا

تجريدى

تجریدیت مصوری کی باضابطدا کی تحریک کانام ہے۔ اس تحریک کی ابتداء بیسویں صدی عیسوی میں ہوئی۔ اس تحریک کے زیر اثر مصوری ، مجسمہ سازی اور آرٹ کے دیگر شعبوں میں تجسیمی Non ہوئی۔ اس تحریک کے زیر اثر مصوری ، مجسمہ سازی اور آرٹ کے دیگر شعبوں میں تجسیمی Fiqurative فن کی پیشکش کے رجحان کا رواح عام ہوا۔ اس رجحان کے تحت رفتہ آرٹ میں سیجیک کی اہمیت کم ہونے لگی اور بیئت ، رنگ ، خطوط اور سطح کو خالص تج یدی انداز میں پیش کیا جانے لگا۔ حقیقت پر پردہ ڈ النایا اس سے احتر از کر نااس رجحان کا کمیدی عضر ہے اس میں فن کے جمالیاتی پہلو ڈوں پر سب سے زیادہ زور صرف کیا گیا ہے۔ اور بیئت ، رنگ ، خطوط اور سطح کو خالص تج یدی انداز میں پیش کیا جانے لگا۔ حقیقت پر پردہ مرف کیا گیا ہے۔ اور بیئت ، رنگ ، خطوط اور سطح کو خالص تج یدی انداز میں پیش کیا جانے لگا۔ حقیقت پر پردہ مرف کیا گیا ہے۔ اور بیٹ ، رنگ ، خطوط اور سطح کو خالص تح یدی انداز میں پیش کیا جانے لگا۔ حقیقت پر پردہ مرف کیا گیا ہے۔ اور بیٹ ، رنگ ، خطوط اور سطح کو خالص تح یدی انداز میں پیش کیا جانے لگا۔ حقیقت پر پردہ مرف کیا گیا ہے۔ اور بیٹ ، رنگ ، خطوط اور سطح خو اس میں فن کے جمالیاتی پہلو ڈوں پر سب سے زیادہ زور مرف کیا گیا ہے۔ اور نہ ہی کر دار سے ۔ بیا انسانہ کا مطلب ایس کہ ہائی ہے جس کا تعلق سید ھے ساد ہے نہ موضوع نہ پیش کر کے ان حالات کو پیش کیا جا تا ہے جو فن کار کے لاشعور سے اجمرتے ہیں۔ اس سلسلے میں شہزاد منظر لکھے ہیں:

## کرتا ہے۔ تلازم خیالات اور شعور کی رو تجریدی افسانے کے اہم ترین اوزاروں میں سے ہیں۔تلازم خیالات اور شعور کی روتر جمانی کا سب سے بڑا فائدہ یہ ہوا کہ افسانہ ماضی یا حال کے خانوں میں مقید ہونے کے بجائے رمانی لحاظ سے ماوری ہو گیا''۔(۵۲)

نے افسانہ نگاروں میں ایسے لوگوں کی کمی نہیں ہے جوافسانے میں تجریدیت کی حمایت ہی کہتے ہوئے کرتے ہیں کہ زندگی کے جدیدرخ کو پیش کرنے کے لیے لفظ کو مجر دکر کے بھی علامت جیسے تاثرات پیدا کے جاسکتے ہیں ۔ کیونکہ تجریدی ادب میں واقعہ کے بجائے کیفیت اور عناصر کے بجائے تاثرات کی تخلیق پیش نظر ہوتی ہے لیکن تجریدی افسانوں کے سلسلے میں ایک عام شکایت سے رہی ہے کہ ان میں ابہام ہوتا ہے۔اصل میں تجریدی آرٹ تصویر کی کمپوزیشن میں خطوط کی ہمواری اور منطقیت پرزیادہ توجہ ہیں دیتے بلکہ آڑھی ترچھی لیروں کے توسط سے تاثر کی تخلیق کرتے نظر آتے ہیں ۔ چنا نچہ ڈ اکٹر سلیم اختر تجرید افسانہ سے متعلق لیصتے ہیں:

> <sup>(\*</sup>اپنی خالص صورت میں تجریدی افسانے کوفلم ٹریلر سے مشابہ قرار دیا جاسکتا ہے فلم کے برعکس ٹریلر میں نہ تو واقعات منطقی ربط میں ملتے ہیں اور نہ ہی اس میں وحدت زماں کو ملحوظ رکھا جاتا ہے۔ اس کے باوجود ٹریلر تمام فلم کا ایک مجموعی مگر مبہم ساتا ٹر دے جاتا ہے ۔ یہی حال تجریدی افسانہ کا ہے ۔ روایتی افسانہ میں واقعات کی کڑیاں جوڑنے کے لیے پلاٹ اور ان میں منطقی ربط رکھنے کے لیے زمانی تسلسل برقر ار رکھنا پلاٹ کے افسانوں کو تجریدی افسانہ کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا تھا۔ بغیر پلاٹ کے افسانوں کو تجریدی افسانہ کا پیش روقر اردیا جا سکتا تھا۔ بغیر نا گر بہت سے دواضح ہو گیا کہ افسانہ کا پیش روقر اردیا جا سکتا تھا۔ بغیر مقبولیت حاصل کی اور لاشعور کی صورت میں خارجی خلا کے ساتھ ساتھ داخلی خلا کا بھی تصور آیا۔ مصور کی اور اس کے ساتھ ساتھ کا ہے باد

تلازم خیال کی تکنیک:

تلازم خیال کی تکنیک شعور کی رو کی تلینک کی ہی ایک قسم ہے۔انسانی ذہن میں بیک وقت بے شار خیالات کے مجموعیں جع ہوجاتے ہیں جس سے خیالات کے بہاؤ کا ایک سلسلہ جاری رہتا ہے۔لیکن اگر خور کیا چائے تو ذہن میں پیدا ہونے والے مختلف النوع خیالات کے درمیان باہم کچھ نہ کچھ ربط ضرور ہوتا ہے ۔سارے خیالات زنجر کی کڑیوں کی طرح ایک دوسرے میں یپوست ہوتے ہیں۔ مگر ذہن سے گذر نے والے یہ خیالات کا سلسلہ کہیں سے کہیں پہو پنچ جاتا ہے اور خود سوچنے والا انسان تعجب میں پڑجاتا ہے ۔لہذا خیالات واقعات کے اس نوعیت کی پیش کش ایک علیحدہ تکنیک ' تلاز مہ خیال ' کی تکنیک کہلاتی ہے جس میں پلاٹ یا کردار نہیں ہوتا بلکہ صرف سوچنے یا خور کرنے والا ہوتا ہے۔ اس میں کوئی خوکی اور صرفی ربط

اردو افسانہ میں استعال ہونے والی بیہ چند موٹی تکنیکیں تھیں۔ان تکینیکو ں کے علاوہ اساطیری ،اعترافی ، اظہاریت ،ماورائے حقیقت ، میجک ریملزم ،مونتا ژ ،مکالمہ یا گفتگو کی تکنیک ،داخلی منظرنامہ ک تکنیک اور ضمیمہ نگاری کی تکنیک وغیرہ بہت ہی قابل ذکر ہیں۔

نیااردوافسانه(مابعدجدید) میں استعارہ،علامت اور تمثیل سے اکتساب کی نوعیت ۔

جدیدیت کے حامی افسانہ نگاران اور ناقدین کے مفروضہ کے مطابق سیدھی سادھی، حقیقت پر مبنی کہانیاں عبث اور بے بنیادتھیں۔ان لوگوں نے پریم چند، منٹو، کرش چندر، بیدی اور عصمت کی طرز نگارش پر سوالیہ نشان قائم کردیا تھا۔جدید افسانہ نگاروں نے اپنے نظریے کی تائید وتوثیق میں علامتی اور استعاراتی طرز اسلوب میں افسانہ نگاری کا آغاز کیا۔اس طرز اسلوب سے جہاں ایک طرف افسانے کی فضا میں وسعت اور گہرائی پیدا ہوئی وہیں دوسری طرف استعارہ اور علامت کے نام پر ایسے افسا نے معرض وجود میں لائے گئے جو افسانے کے علاوہ سب پچھ تھے۔ان افسانہ نگاروں کی اکثریت نے اسلوب کو ہی سب پچھ بچھ لیا تھا اور موضوع ومواد سے بہت ذیادہ سر وکارنہیں رکھا۔ان لوگوں نے سرے سے اس حقیقت کوفر اموش کر دیا کہ بیا نیہ یا علامتی اور استعاراتی افسانے میں اسلوب ہی سب پچھ نہیں ۔جدیدیت کے زیر اثر انفر ادی طرز فکر کو اولیت دی گئ ۔اجتماعی زندگی اور معاشر کو پوری طرح نظر انداز کر دیا گیا۔اس طرح ان کا رشتہ زمینی حقیقت سے دور ہوتا چلا گیا ۔اس رجحان کا میہ اثر ہوا کہ بعض ترتی لیندر بحان کے حامل افسانہ نگاروں نے اپنے اظہار کے لیے علامتی اسلوب اختیار کرلیا۔اس کی وجہ پیٹھی کہ اس وقت ناقدین کی نگاہ میں سب سے بڑا اور کا میاب افسانہ نگار وہ تسلیم کیا جاتا تھا ہو علامت اور استعار ہے کہ اس وقت ناقدین کی نگاہ میں سب سے بڑا اور کا میاب افسانہ نگار وہ تسلیم کیا جاتا تھا ہو علامت اور استعار کے لیا دین کی نگاہ میں سب سے بڑا اور کا میاب افسانہ نگار

فن کارعلامت کے ذریعہ اینے فن میں علامت کے سہارے اتن سمتیں سمودیتا ہے کہ قاری بے ساختہ داددینے پر مجبور ہوجا تا ہے لیکن اکبر ے مزاج والے اس فن کی تہہ داری سے واقف نہیں ہو سکتے ۔اس کے لیے فنی شعور اور ریاضت لازمی ہوتی ہے ۔علامت نگاری کی حیثیت سے متعلق شہز اد منظر رقمطر از ہیں :

> <sup>22</sup> علامت نگاری اور حقیقت نگاری وغیرہ کی حیثیت اوزار (انسٹرومینٹ) جیسی ہے۔ یہ وہ اوزار ہیں جو مختلف مقاصد کے لیے استعال ہوتے ہیں ۔ آپ جس طرح سنگ تراش کے ہتھوڑے اور چینی کے ذریعہ مینا کاری کا کام نہیں کر سکتے اس کے لیے چھوٹے اوزار کی ضرورت ہوتی ہے اسی طرح علامت نگاری کے ذریعہ معاشرے اور اس کے مختلف طبقے اور اس کے مسائل کی عکاسی نہیں کر سکتے ۔ اس کے لیے آپ کو حقیقت نگاری کا اسلوب اختیار کرنا ہوگا ۔ البتہ اگر آپ کسی خیال یا احساس کی بنیاد پر افسانہ لکھنا چاہتے ہیں تو آپ علامتی یا استعار اتی طرز اظہار اختیار کر سکتے ہیں '۔ (۵۴)

مذکورہ بالاا قتباس سے بیہ بات واضح ہوگئی کہ علامت نگاری کی حیثیت محض ایک آلہ کی ہونی چا ہیے جس کے استعال سے مقصد کے حصول کو ہل بنایا جا سکے۔اس لیے فن کارکواس قضیے میں قطعانہیں پڑنا چا ہیے لیکن علامت اور حقیقیت کے قضیہ میں پڑ کر جدیدا فسانہ کے نام پر ابہام اور چیتاں کا ذخیرہ جمع کرنا شروع

کردیا گیا۔علاوہ از س افسانے کی نفی میں ماجرا نگاری، کردار نگاری، مکالمہ نگاری، مرکز ی خیال اور نقطہ نظر جیسے اہماہم عناصرے پہلوتہی کی گئی کیونکہ جدیدیت کا وجود ہی ادب میں ہر سطح پر روایت سے بغادت تھی اور بیتمام اہم عناصر کلا سکی افسانے سے تعلق رکھتے تھے۔جدیدیوں نے ایسے افسانے لکھے جن میں محض کردار کے احساسات وخیالات پیش کئے گئے اوراس کے لیے علامت کا سہارالیا گیا ۔انہوں نے کردار کی ضرورت کو سرے سے ردکردیا اورتصورات کے ذریعہ فضا کی تشکیل پرزور دیا۔ مکالمے ایسے لکھے گئے جومرکزی خیال اورمصنف کے تصورات سے تعلق رکھتے تھے۔اس سے مکالمہ نگاری کی اہمیت نہیں کے برابررہ گئی۔ ماجرا نگاری اورکردار نگاری سے انحراف کرنے کی صورت میں افسانے سے کہانی بن زائل ہوگیا ۔ پروفیسر سیدہ جعفر جدیدیت کے زیراثر لکھے گئے افسانے کی ماہیت پر روشنی ڈالتے ہوئے فرماتی ہیں: ·· نے تج بات کے سلسلے میں روایت سے گریز، زمان و مکان کے تصور سے روگردانی، کہانی بین سے انحراف اور مروحہ ترسیلی انداز سے بے نیازی نے جہاں افسانے کو تازگی، نیاین اور جدت کی آب و تاب عطا کی وہیں تج پدی تمثیلی اور انٹی اسٹوری طرز نے اردوافسانے کوماضی کی بعض جاندارروایات سے دوربھی کردیا۔جن افسانہ نگاروں نے انہیں جدت کی خاطرایناما تھااورعلامت کوفارمولے کےطور پر برتا تھاان کی کہانیاں سطحی ، بے معنی اور کم مابیۃ ثابت ہوئیں اور قاری کے لیے معمد اور چیستاں بن کررہ گئىن'\_(۵۵)

سیدہ جعفر نے مذکورہ بالا اقتباس میں جدید افسانہ کے خدوخال کو واضح کر کے چھوڑ دیا ہے۔ انہوں نے اس کے جملہ اوصاف پر ناقد انہ نگاہ ڈالتے ہوئے اس کے کمزور پہلو کو طشت از بام کیا ہے۔ در اصل جدیدیت کے نام پر اردوافسانے میں جوطریقہ اپنایا گیا وہ اس کی صحت کے لیے نقصان دہ ثابت ہوا۔ یہی وجہ ہے کہ جدید افسانہ کے پرز ورحمایتی پروفیسر گو پی چند نارنگ کو بھی جدید افسانے سے کہانی پن کے عنقا ہونے اور زمین و آسمان کی وسعتوں سے اس کے رشتے کے ٹوٹ جانے کا شدید شکوہ ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

''اردوافسانوں میں اس وقت زیادہ تعدادا یسے لکھنے والوں کی ہے جن کے فکر واحساس میں چونکہ تازگی کی آگن ہیں اس لیےان کے پاس نے تجریوں کے فنی ادراک پرقادرتازہ کارنظر بھی نہیں ۔استعاراتی یا علاماتی اظہار لفظوں ،علامتوں یا مجردات کا ڈھیرلگانے کا نام نہیں ہے نہ ہی بیصنعت اہمال میں لفظوں کے بے ہ جنگم استعال کا نام ہے۔ایسی تحریروں کو نہ افسانہ کہا جا سکتا ہے، نہ اانشا سیداور نہ کچھاورا لیں تحریروں کو کوئی ادبی درجہد ینا بھی شایداد بی دیانت داری کے خلاف ہوگا۔ ہمیں ایسے افسانہ نگاروں سے بیدر خواست کرنی چا ہے کہ وہ علامتی وتمثیلی طریقہ اظہار اختیار کرنے کے بجائے سیدھی سادی کہانی لکھیو ۔ براہ راست بیانیہ (Direct Narrative) کی وسیح دنیا ہے جس کو نظرانداز کرنے سے کہانی کو بھی اور زبان کو بھی نقصان پہنچنے کا احتمال ہے'۔ (۵۲)

۱۹۸۰ء کے بعد جدید تر افسانے کی حمایت اور دلالت میں ۱۹۸۱ء میں ' شاعر' ممبئی کا افسانہ نمبر شائع ہواجس میں ۲۶ افسانہ نگاروں کے افسانے شامل اشاعت تھے۔ ان میں بعض وہ تھے جوجدیدیت کی نسل سے تعلق رکھتے تھے اور کچھ وہ تھے جو ۱۹۸۰ء کے بعد اپنی شناخت قائم کرنے والے افسانہ نگاورں میں سے تھے۔ اس شارہ میں جن خیالات پر مینی افسانے شائع کئے گئے ان کا اجمالی جائزہ لیتے ہوئے افتخا رامام صدیقی فرماتے ہیں:

> ''ایسامحسوس کیا جارہا ہے کہ جس طرح کے علامتی افسانے یا بیحد پیچیدہ اورالیھے ہوئے افسانے جو تخلیق کئے گئے اسے بہت زیادہ اہمیت نہیں ملی ۔۔۔۔دوبارہ کہانی بن کی طرف مراجعت کررہا ہے۔اس کا مطلب میہ

افتخار امام صدیقی کی اس عبارت سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ اب تک علامت ، استعارہ اور تجریدیت کے زیر اثر جوافسانے لکھے جار ہے تھے وہ مقبول نہیں ہو سکے اور ایک موڑ تک آتے آتے اس نے دم تو ڑ دیا۔ اب صنف افسانہ اپنی ماقبل کی طرف مراجعت کرنے لگی۔ اس میں علامت واستعارہ وغیرہ کی جگہ کہانی پن اور بیانیہ نے لے لی۔ ۱۹۰۸ء سے ۱۹۹۰ء تک کے مختلف رسائل و جرائد مثلا ذہن جدید دولی، کتاب نما ۔ دولی ، ایوان اردو۔ دولی ، آج کل ۔ دولی وغیرہ میں شائع شدہ افسانوں کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اس دہلی میں لکھے جانے والے افسانے اسلوب اور ہیئت ، تکنیک اور موضوع کے اعتبار سے جدیدیت پند کی کے دور میں لکھے جانے والے افسانے اسلوب اور ہیئت ، تکنیک اور موضوع کے اعتبار سے کہ کہ ہوتا ہے کہ اس دہلی میں ککھے جانے والے افسانے اسلوب اور ہیئت ، تکنیک اور موضوع کے اعتبار سے

> ''جد بیرتر کہانیوں میں حقیقت نگاری بھی ہے، فلسفہ بھی ہے فکر بھی ہے اور فن بھی ےعہد بھی ہے اور سماج بھی ، فرد بھی ہے اور شخیل بھی ۔۔۔۔ اگر کچھ نہیں ہے تولایعنی، منتشر ، بے ربط خیالات نہیں ہیں۔علامات ، استعارہ، اور تمثیل کے نام پر لفظی گور کھ دہندانہیں ہے۔۔۔۔ چراغ سے چراغ جلتا ہے۔جدید یوں نے سارے چراغ ہی گل کردیے تھے تو گراہ ہونا اور بھٹکنا ان کا مقدر تھا۔خیر سے حالات سنجل گئے ہیں اور جہ یوتر کہانی کی Readability بڑھ رہی ہے۔مقبول ہور ہی ہے اور یہی کسی صنف ادب کی بڑی کا میابی ہے'۔(۵۸)

مابعدجد يديا نياافسانه نگاروں نے بلاشبه بيانيه کی طرف مراجعت ميں بڑى کا ميابی حاصل کرتے ہوئے ہرصحت مندرو بے اورر بحان کا استقبال کیا۔ان لوگوں نے حقیقت پسندى اور تعميرى پہلو کو نظر ميں رکھتے ہوئے اپنے ماضى پر بھى نظر ثانى کے لے دروازہ كھلار كھا۔اس ميدان ميں جن فنكاروں نے اپنى شناخت قائم کی ان ميں سلام بن رزاق على امام نقوى ، ساجدر شيد، طارق چھتارى ، انور قمر ، سيد محدا شرف ، پيغام آفاقى ، ابن کنول ، قمر احسن ، شوکت حيات ، خفنفر ، حسين الحق ، خور شيد اکر م ، مشرف عالم ذوقى اور عبد الصمد وغيرہ کے اساء قابل ذکر ہيں ۔ ان لوگوں نے اس بات کا اعتر اف بھى کيا ہے کہ جس طرح لکھنا ہر شخص کا حق قابل ذکر ہيں ۔ ان لوگوں نے اس بات کا اعتر اف بھى کيا ہے کہ جس طرح لکھنا ہر خص کا حق پڑھنابھی۔لکھتے وقت اپنے مدعا کے ساتھ اس طبقے کا خیال بھی لازمی ہے جس کے لیےلکھا جار ہا ہے اور بیڈن سنجیدہ تخلیقی عمل سے گزر بے بغیر ممکن نہیں۔اسی حقیقت کے پیش نظر • ۱۹۸ء کے بعدا فسانہ نگاروں اور ناقدوں کے ایک گروہ نے جدیدیت کی انفرادیت پسندرویے سے بغاوت کی اورا یک ایسی فضا قائم کی جہاں فن کا راور قاری دونوں میں فکری اور ذہنی ہم آہنگی پیدا ہو۔

خلاصه کلام میہ ہے کہ علامت، استعارہ ،تجیر یدیت تمثیل وغیرہ کی تکنیکی استعال میں خاصی تبدیلی واقع ہوئی ۔ بیان کی سادگی ،کہانی بین کی مراجعت، بیائیہ اسلوب ،علامت کے استعال میں اعتدال و توازن، اسلوب بیان میں ندرت، قارئین سے قریب تر ہونے کی کوشش، پرو پیگنڈہ اور فار مولوں سے احتراز، ساجی حقیقت نگاری، نظریاتی وابستگی سے پر ہیز، شدید داخلیت سے انحراف، ایک خاص حد میں رہ کرفن اور تکنیک میں نئے تجربات، زندگی کے اثبات کا تیقن، زندگی کے مختلف پہلوؤں کی عکاسی، حقائق کے بیان میں غیرجانب دارانہ رو بیہ فرسودہ روایت سے انحراف اور قابل قد رروایت کی توسیع شامل ہے۔

\*\*\*\*

حواشى

(۱) منتس الرحمن فاروقی ، افسانے کی حمایت میں ۵ ص۳ کنا نثر بطشن اقبال کراچی ۲۰۱۲ء (۲) محمد حسن عسکری ، کہانی کے روپ '' افسانۂ' .. ماہ نو ، جون ۱۹۶۵ء ص: ۷ ـ ۹ ـ بحوالیہ ماہنا میہ آئندہ کراچی نومبر ، دسمبر ۱۹۹۹ میں ۳۹ (۳) ڈاکڑ تلہت ریجانہ: اردو مختصر افسانہ: فنی وتکنیکی مطالعہ ص: ۷۷ ـ ۱ یجو کیشنل پیلشنگ ہاؤس \_ دبلی نومبر ۲۸۹۱ء (۳) وقار عظیم : فن افسانہ نگاری ص۲۱ ـ ۱ یجو کیشنل بک ہاؤس ، علی گڑھ، ۲۰۰۹ء (۲) وقار عظیم : فن افسانہ نگاری ص۲۱ ـ ۱ یجو کیشنل بک ہاؤس ، علی گڑھ، ۲۰۰۹ء

(۵) (المله)، مولاد المعالي المحافظ المعالي المحافظ المحاف المحافظ المحاف المحاف المحاف المحافظ المحاف المحاف المحاف ا

( ۱۱) دا کر گونی چند نارنگ : ناول اور افسانیه کو تیک طلطیه کا تنوع ،متاز شیریں (اردو افسانه روایت اور مسائل )ص1۵ \_ایجوییشنل پباشنگ ہاؤس\_د ،لمی ۲۰۰۸ء

J.A.Cuddon , A Dictonary of Literary Term.By Indian Bootk Company Andre Deutsch.1977.P:277)

> (۳۴۴) محمد<sup>حس</sup>ن م<sup>یمی</sup>نی تنقید ب<sup>م</sup>ن ۲۷ - ۲۰ مندوستانی زبانوں کا مرکز - جراین یو،نئی دبلی - ۱۹۷۸ء (۳۵) اختشام <sup>حسی</sup>ن ، تنقید جائز ے - ص: ۱۲۰ ، پباشنگ ہاؤس الد آباد - ۱۹۵۱ء

میلانات، د بلی اردوا کا دمی ۱۹۹۴ء - ص ۱۴۹۹ (۵۸) (ارتضی کریم، جدیدتر کهانی، شموله: پروفیسر قمرر کیس، نیاار دوافسانه مسائل اور میلانات، ص: ۱۵۰ار دوا کا دمی د بلی - سن ۱۹۹۲ء

نياافسانه. فكرى ونظرياتي اساس

تيسراباب

ساتھ ہی ادوافسانے میں انگارے کے منظرعام پر آنے کے بعد اور ۱۹۳۵ء میں ترقی پیند ترکی کے قیام کے وقت پورے ملک میں اور سابق میں نے رو یوں کی آمد کا سلسلہ شروع ہو چکا تھا۔ اس وقت پورے ملک میں اور سابق سلی تعلیم کا عالم تھا۔ ان افرا تفری کا اثر اردوافسانے پر مرتم ہونا لازی تھا۔ میں تاثرہ میں اور سابق سلیم تعلیم کا شرا اردوافسانے پر مرتم ہونا کا دوت ہو کے معلک میں آزادی کا مطالبہ دوز بروز بڑھتا جار ہا تھا۔ سیاسی پارٹیوں نے عوام میں حب الوطنی کا جذبہ پر اردی تعلیم کا شرا در دوافسانے پر مرتم ہونا کا شرا در دوافسانے پر مرتم ہونا کا در ملک میں آزادی کا مطالبہ دوز بروز بڑھتا جار ہا تھا۔ سیاسی پارٹیوں نے عوام میں حب الوطنی کا جذبہ پر اکر نا شروع کردیا تھا۔ جس کا لازی میں تعلیموں پر برطا نوی حکومت کے جرکے لیدا کر نا شروع کردیا تھا۔ جس کا لازی نتیجہ بیڈ کلا کہ انفر ادی اور اجتماعی سطوں پر برطا نوی حکومت کے جرکے خلاف فعرے بلند ہونے گے۔ اس کا اثر شدت سے اد با اور سابق کی سطوں پر برطا نوی حکومت کے جرکے خلاف فعرے بلند ہونے گے۔ اس کا اثر شدت سے اد با اور سابق افراد پر پڑا۔ نوجوا نوں کا دو حساس طبقہ جو معرفی فعرے بلند ہونے گے۔ اس کا اثر شدت سے اد با اور سابق افراد پر پڑا۔ نوجوا نوں کا دو حساس طبقہ جو کر کی مالک کے تعلیم یا فتہ تھا دب کے میدان میں داخل ہونے لگے۔ بیط بقد نازی جرمنی میں ہٹلر کے کا لے کرتو ت اور دنیا بھر میں فعل میں افراد یہ اور کی ہے صوں کر رہا تھا۔ لہذا دو سان کے سیاسی دو تماری حلی کر بان کر ای تھر ہوں کر ہم کی ہیں منظر کے کا لی کرتوت اور دنیا بھر میں فعل کر یہ کر کی می میں داخل ہونے کر ہو جو ت کر ہو میں ناز کر کی میں ہٹلر کے کا ہو میں نے جو اور ان کر تی تھر کر ہوں کر ہم ہو نے کرتو ہوں کر ہو ہو کر کر ہو ہوں کر ہو ہو ہو کر ہو ہوں کر ہو ہو کر ہو ہو کر کر ہو ہو کر کر ہو ہو کر کر ہو ہو ک

<sup>•••ج</sup>س ادب سے ہمارا ذوق صحیح بیدار نہ ہو،روحانی اور ذہنی تسکین نہ ملے،ہم میں قوت اور حرارت نہ پیدا ہو، ہمارا جذبہ حسن نہ جاگے، جو ہم میں سچا ارادہ اور مشکلات پر فتح پانے کے لیے سچا استقلال پیدا نہ کرے وہ آج ہمارے لیے بےکار ہے۔اس پرادب کا اطلاق نہیں ہوسکتا''۔(۱)

لکھنو کی اس تاریخی اجلاس کے بعداد یوں نے قلم نے نئی رفتار پکڑی، نئے موضوعات اور مضامین پر ادب پارے لکھے جانے لگے۔اس تاریخی اجلاس سے قبل انگارے کی اشاعت عمل میں آچکی تھی ۔انگارنے اردواافسانے کی تشکیل وقتمیراوراسے نئی سمت ورفتار عطا کرنے میں کلیدی رول ادا کیا ۔اس سلسلے میں مرز احامد

''اردو افسانے کا نیا موڑ اور روایت میں توسیع 'انگارے' مرتبہ احمد علی، مطبوعہ ۱۹۳۲ء کی اشاعت اور ضبطی ہے۔ یہ دس افسانوں کا مجموعہ تھا ۔ پانچ سجاد ظہیر کے، دور شید جہاں کے، دواحمد علی اور ایک محمود الظفر کا۔ یہ تمام افسانے فرائڈ کے ساتھ فرانسیسی فطرت نگاروں اور مار کسزم کے اثرات کے تحت لکھے گئے تھے بلکہ یوں کہنا چا ہے کہا نگارے کے افسانے تد ہیر کاری کے اعتبار سے جیمس جوائس ، ڈی ایچ لارنس اور فلا ہیر ... موضوعاتی سطح پر فرائڈ اور نظریاتی اعتبار سے مارکس سے متاثر تھے افرہ ارکا ایک سبب موضوعات اور اظہار کے معاطے میں گھٹن تھی اور دوسری اخرہ ارکا ایک سبب موضوعات اور اظہار کے معاطے میں گھٹن تھی اور دوسری دوجہ سلطان حیدر جوش کی معاشرتی اصلاح پسندی اور را شدالخیری کی آزادی

انگارے کی اشاعت سے اردو افسانے کوفکری وفنی اعتبار سے نئی راہ نصیب ہوئی ۔رومانیت اوراصلاح بیندافسانہ نگاروں نے بھی اپنے مبلغانہ اندازتح ریمیں تبدیلی پیدا کی اور فرائڈ کے نفسیاتی مطمح نظر کے مطابق افسانوں میں شعوراورلاشعور کی تشکش اور جنسی مسائل کو موضوع بنایا ۔زمینداروں اور سرما یہ داروں کی مخالفت میں مزید شدت پیدا کی جانے لگی ، نہ ہی اور ساجی شدت پسندی کو ادیوں نے اپنا نشانہ بنایا۔انگارے کے اس انقلابی عمل نے ادب نے بہت سی دریہ یہ قدروں کوز برون روز ہرکیا۔

بیسویں صدی کے نصف اول میں اردوا فسانے کے ارتقا میں جو رجحانات اور موضوعات معاون ثابت ہوئے ان میں حقیقت نگاری کی مختلف جہات سامنے آئے جن میں رومانی ، معاشی ، سما جی ، اشترا کی ، سیاسی ، نفسیاتی حقیقت نگاری اور جنسی کشکش وغیرہ شامل ہے۔ ان کے علاوہ تہذیب کی عکاسی ، دیہمی وشہری زندگی کی مرقع کشی ، بین الاقوا میت فن اور تکنیک میں نئے تج بات کے رجحانات بھی اردوا فسانے کی تشکیل میں مدد گارثابت ہوئے۔ اس سلسلے میں فر مان فنتے پوری لکھتے ہیں: ''اردوا فسانہ بھی اس تحریک سے متاثر ہوا بلکہ بچھزیا دہ ہی متاثر ہوا وجہ بی

افسانه نگار تھے۔ ترقی پیندتج یک اوراس کے منشور کے زیرا ثر اردوا فسانہ فی الواقع زندگی کے مسائل سے گھ گیا۔ سیاسی وسماجی شعور پوری آب وتاب کے ساتھ ابھرنے لگا ۔ خیالی اور رومانی دنیا کو تج کر، سامنے کی جیتی جاگتی ، چلتی پھرتی دنیا کواہمیت دی جانے لگی ۔اس دنیا میں شہرو دیہات ،امیر وغريب، کسان ومز دوروغیرہ شبھی شامل تھے۔افسانہ نگاروں کا اصل مقصود چونکہاس دنیا کو بنی نوع انسان کے لیے زیادہ سے زیادہ حیات افروز اور خوش آئند بنانا تھااس لیے اشتراکیت، جمہوریت، آزادی، آمریت، مذہبی اجارہ داری،طبقاتی تنگ نظری،نسلی برتری،معاشی جبریت،نفساتی یے چید گیاں، جنسی الجھنیں، معاشرتی ناہمواریاں سجعی زیر بحث آئیں۔ ہر چند کہ اردو کے افسانیہ نگاروں میں سے بعض نے محض اشترا کیت کے یرو پیگنڈے کوادب جانا یعض نے مذہب سے یکسر بے زاری کا اظہار کر کے لادینت کے فروغ کو خدمت تھہرایا۔انہی میں سے بہت سے ایسے بھی بتھے جن کا قدم اصلاحی مقاصد کو ہرطرح اینائے رکھنے کے باوجود جادہ اعتدال سے آگے نہ بڑھا۔اسی صورت نے اعتدال پینداورا نتہا پیند گروہوں کے درمیان <u>چھ</u>عر صے کے لیے ایک طرح کی چیقاش اور کچ وترشی بھی بیدا کی لیکن آخر کارسب کچھٹھیک ہو گیا۔ یعنی اردوا فسانے پر میانه دوی اوراعندال پیندی کاعضر غالب آگیا۔ (۳)

ملکی اور قومی مسائل نے عام انسانی زندگی پر گہر ے اثر ات مرتب کئے ، تمام شعبہ ہائے زندگی میں ایک نئی تبدیلی کی راہ ہموار کی لہذا اس دور کے اردوا فسانے میں اس صورت حال سے پیدا شدہ سما جی کیفیات وحالات اورا نسانی نفسیات کی پیش کش کے لیے نئے اظہار واسلوب اور تکنیک کے نوبہ نو تجربات دمشاہدات کو روحالات اورا نسانی نفسیات کی پیش کش کے لیے نئے اظہار واسلوب اور تکنیک کے نوبہ نو تجربات دمشاہدات کو برو کے کار لاکر اردو کے افسانوی ادب کو نئے فنی وقکر کی معیار اور عصر کی تقاضوں سے ہم آ ہنگ کیا۔ اس وقت مغرب کے افسانوی ادب کو نئے فنی وقکر کی معیار اور عصر کی تقاضوں سے ہم آ ہنگ کیا۔ اس وقت مغرب کے افسانوی ادب کو نئے فنی وقکر کی معیار اور عصر کی تقاضوں سے ہم آ ہنگ کیا۔ اس وقت مغرب کے افسانوی ادب کو بر تے فنی وقکر کی معیار اور تک کی خوبہ نو تجربات کی ایک اور اس وقت مغرب کے افسانوی ادب کو بر تے نئی کی داد ہو جدید رجانات اور تجربات سامنے آ رہے تھے اردو افسانہ ان سے بھی متاثر ہوا۔ پڑ ہوا۔ پارٹ کی ایک میں جو جدید رجانات اور تجربات سامنے آ رہے تھے اردو افسانہ ان سے بھی متاثر ہوا۔ پارٹ کی ایک اور نے فنی وقکر کی معار اور دی خاضوں سے ہم آ ہنگ کیا۔ اس وقت مغرب کے افسانوی اور خاض کی جاند ان سے بھی متاثر ہوا۔ پلاٹ کی ایک جو جدید رجانات اور تجربات سامنے آ رہے تھے اردو افسانہ ان سے ہی متاثر ہوا۔ پلاٹ کی اہمیت کم ہو گئی افسانے کے مسلمہ اور روا یق فنی عناصر کو ہر سے سے گریز کیا جانے لگا اور اظہار واسلوب میں نئے پیرائے اپنا تے جانے لگے بلکہ افسانہ نگاروں نے بیا نیہ اور دھیفت پندانہ تکنیک ک

بجائے داخلی ، پئتی اور علامتی اظہار پرز وربھی دیا جس کے نتیجہ میں ہر نئے تجربے کی طرح یہ سارے تجربات بھی بڑے نا در اور دکش معلوم ہوئے اور اس وقت کے بہت سے افسانہ نگاروں نے اسے فیشن کے طور پر اپنے افسانے میں جگہ دی لیکن حقیقت ہیہ ہے کہ آزادی ہند کے بعد جو تجربات عمل میں آئے اس میں چندا فسانہ نگار وں کو ہی ایسا کمال حاصل ہوا جسے قارئین کے ہر حلقہ میں بنظر تحسین دیکھا گیا۔

گویا ہمارے اردو کے افسانہ نگاروں نے مغربی ادیوں کے اثرات کو گہرائی سے قبول کیا۔ کرش چندر، بیدی، عصمت چغتائی، منٹو، احمد ندیم قاسمی، سہیل عظیم آبادی، جیسے افسانہ نگاروں کے یہاں اس کی گونج صاف طور سے سنائی دی۔ ان افسانہ نگاروں کے افسانوں کی بنیا دی آویزش سماجی بند هنوں سے آزادی، جنسی بے راہ روی، معاشی اور سیاسی نظام کے درمیان کشکش راست انداز بیان ہے۔ اسلوب میں سادگی، حقیقت نگاری، روز مرہ اور عام بول چال کی زبان اور ہیئت میں شعور کی رواسی دور میں اردوا فسانے میں جلوہ گر ہوئی۔ آزادی کے بعد سے ۱۹۸۰ء تک اردوا فسانے میں رجحانات اور میلانات میں ہونے والی تبدیلی کو نین خانوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلا ۱۹۸۷ء سے ۱۹۲۰ء تک، دوسرا ۱۹۲۰ء سے ۱۹۷۰ء کی دہائی تک اور تیسرا ۱۹۷۰ء سے ۱۹۸۰ء کے درمیان کی دہائی جہاں جدید یت اور مابعد جدید یت کے لیے خود کو کسی خاص نظریے سے آزاد کرانے کا مسلہ در پیش تھا۔ آزادی ہند اور تقسیم وطن کے بعد جو موضوعات ہمارے افسانہ نظریے سے آزاد کرانے کا مسلہ در پیش تھا۔ آزادی ہند اور تقسیم وطن کے بعد جو موضوعات ہمارے افسانہ نظریے سے آزاد کرانے کا مسلہ در پیش تھا۔ آزادی ہند اور تقسیم وطن کے بعد جو موضوعات ہمارے افسانہ نظریے سے آزاد کرانے کا مسلہ در پیش تھا۔ آزادی ہند اور تقسیم وطن کے بعد جو موضوعات ہمارے افسانہ کاری، مذہبی، علاقائی، لسانی اور طبقاتی کشکش وغیرہ ، بہت اہم سے کرشن چندر نے ایسے ماحول میں زندگی ریگ آمیزی آزاد ہند وستان میں ملتی ہے۔ معضرت از میں خیر کی بند اور آفسانے کھے۔ ان افسانوں میں دہ کشکش تھی جس کی ریگ آمیزی آزاد ہند وستان میں ملتی ہے۔ موثر افسانے کھے۔ ان افسانوں میں دہ کشکش تھی جس کی کے موڑ پر '، بالکونی 'اور 'دوفر لانگ کم ہی سڑک جیسے موثر افسانے کھے۔ ان افسانوں میں دہ کشکش تھی جس کی ریگ آمیزی آزاد ہند وستان میں ملتی ہے۔ عصمت چنتائی نے 'چوتھی کا جرز ااور ' بچھو چھو پھی خیسی افسانے کی کر نی تائی دیتی ہے۔ احمد ندیم قاسی اور نظر میں باز ار میں 'عیسے نو پیش کے جس میں اب بھی ساجی رسوم کی گونی سائی دیتی ہے۔ احمد ندیم قاسی نے افساند 'سانا اور آتش گل کی کر اس وفت کی تاری خیر یہ نوں۔ م

تقسیم ہند کے بعد جہاں بہت سارے مسائل پیدا ہوئے وہیں ایک مسئلہ فرقہ دارانہ فسادات کا بھی تھا۔حالال کہ فرقہ دارانہ فسادات کا سلسلہ آزادی ہند سے قبل شروع ہو گیا تھا۔فسادات کے ردعمل میں فرقہ وارانہ عصبیت کی ارددا فسانہ نگاروں نے خوب خوب عکاسی کی ہے۔ان افسانہ نگاروں نے کسی مذہبی فرقے پر چوٹ کئے بغیر انسانی درندگی کے خلاف لکھنا شروع کیا ادر فرقہ دارانہ جنون میں انسان دوستی ، ہمدردی ادرا یژار کے داقعات کو اس دفت کا ایک پیندیدہ ادر مقبول موضوع بنا ڈالا۔ چنا نچہ آزادی کے بعد اردوا فسانے کا پہلا

آزادی کے بعد فسادات کے موضوع پر متعددا فسانے لکھے گئے لیکن ان میں کرشن چندرکا' دہلی کے دائر ے اور 'میرا بچ ' فکر تو نسوی کا ' اغوا شدہ عور تیں' ، واگہہ کی سرحد او پندر ناتھ اشک کا ' ٹیبل لینڈ' عصمت کا 'جڑین ُ حیات اللہ انصامی کا ' شکر گز ارآ نکھیں' اور 'ماں بیٹا' صدیقہ بیگم کا ' دودھ اور خون' قر ۃ العین حیدرکا 'جلا وطن' بیدی کا 'لا جونتی' را ملحل کی کہانیاں ' نئی دھرتی پر انے گیت' ' ایک شہری پا کستان کا' منٹوکا' سیاہ حاشی انسانی احمد کا' گڈریا' کو خصوصیت کے ساتھ ذکر کیا جا سکتا ہے ۔ ان افسانوں میں جہاں تہذیبی اقد ارکی پامالی ، انسانی خون کی ارزانی ، تعصب اور تنگ نظری کا احساس دلاتے ہیں وہی عصبیت اور قمل و غارت کے اند هیرے میں بھی بھی انسانیت کی کوئی کرن تاریک فضا کو منور کردیتی ہے۔انسانی جبلت میں جوخیر کا پہلو موجود ہے وہ موقع پا کر چیک الحصّا ہے۔خواجہ احمد عباس کا افسانہ سردارجی اور صالحہ عابد حسین کا'نراس میں آس'اس کی زندہ مثالیس ہیں۔

اردوافسانے کا ایک اہم رجحان جنسی حقیقت نگاری بھی رہا ہے۔جن افسانہ نگاروں نے جنسیات کو اپنے افسانے کا موضوع بنایا ان میں عصمت چنتائی ، بیدی،متازمفتی ،منٹو،عزیز احمداور واجدہ تبسم کے نام قابل ذکر ہیں۔راما نند ساگر کا افسانہ بھاگ ان بردہ فروشوں سے تکخ حقیقت کی طرف اشارہ کرتا ہے۔

•۱۹۲۱ء کے آتے آتے اردوافسانہ نگاروں نے ہیئت کے ساتھ ساتھ موضوعات میں بھی تبدیلی کو ضروری شمجها۔ چنانچہ جدید رجحانات کا دور شروع ہوا۔ اس رجحان کے تحت لکھنے والوں نے قدیم موضوعات ، یرانے اصول، قتریم اقدار غرض که مروجه یابندیوں سے انحراف کو اپنا فرض عین سمجھا۔فلسفہ وجودیت کا موضوع ان کا مرکز ومحورتھا۔ یہ موضوع بھی ساجی اور ساسی حالات کے پیش نظر ہی وجود میں آیا۔ تقسیم کے بعد ملک کی وحشت انگیز فضا، شینی دور میں انسان کی شناخت گم ہوجانے کا خوف،اقدار کی شکست وریخت جیسے مسائل ابھر کرسا ہے آئے۔ان مسائل کا اثر انسان کے ظاہر سے زیادہ ماطن پر ہوا۔جدید افسانہ نگاروں نے ان کے دورن خانہ میں ڈوب کرانسان کے داخلی کیفیات کی اس صدائے بازگشت کو سننے کی کوشش کی اورا بیے افسانوں کے موضوعات کو بھی انسان کے اندرون سے ہی منتخب کرنا پسند کیا۔اس کے علاوہ گھر سے پاہر کی دفتری زندگی، دہنی تشکیک کی وبا،اسکول وکالج کی زندگی ،شہروں کا پھیلا وً، ظاہری وکھوکھلی عظمت اور ہجرت وغیرہ جیسے موضوعات پر جدید افسانہ نگاروں نے افسانے تخلیق کئے۔انتظار حسین نے 'مشکوک لوگ' سریندر یرکاش نے 'بجوکا' بازگوئی' 'بال خوردۂ رام لال نے' جاپ ، بلراج کول نے 'کنواں' عابد سہیل نے' میں اور میں' دوسرا آدمی'اقبال متین نے 'بیر بہوٹی' مدافعت' کلام حیدری نے 'سخی'جوگندریال نے 'کاپایلے' 'واردات' جیسےافسانے تخلیق کئے لیکن رفتہ رفتہ اس جدیدرنگ کے آب وتاب میں بھی آلودگی بھر آئی اور جدیدیت وجودیت کے نام برکوڑ بے کرکٹ بھرے جانے لگے۔علامت کی جگہ تجریدیت نے لے لی چنانچهافسانوی ادب چیپتال بن کرره گیا۔ایسےافسانه نگاروں میں بلراج کول، بلراج میز ا،انورسجاد،سریندر یرکاش اوراحد ہمیش کا نام سرفہرست ہیں۔ان افسانہ نگاروں نے پلاٹ، کردار،اور قصے جیسے عناصر کوافسانے

تج یدی افسانے میں بے ربط اور منتشر خیالات دوافعات کو غیر مربوط انداز میں بیان کیاجا تا ہے ۔ اس میں شکستہ لسانی اظہار ، منتشر خیالی کا اسلوب ، ہذیانی کیفیات اور خواب کے اثر ات نمایاں طور پر ملتے ہیں ۔ آزاد تلاز مدخیالات ، شعور کی رو، نفسیاتی طریقہ کا رادر سرر ملز م کا خاصاعمل دخل ہوتا ہے ۔ تج یدی افسانے کو اینٹی افسانہ بھی کہا جاتا ہے ۔ تج یدی افسانہ کا تج بہ جدید افسانہ میں کوئی کا میاب تج بنہیں رہا ہے ۔ اس لیے تج ید بیت کر بتحان کو خفی رجحان گردانا گیا ہے۔ اس ضمن میں وزیراً عا کی پر اتے ملاحظہ فرما کمیں : تج ید بیت کر بتحان کو خفی رجحان گردانا گیا ہے۔ اس ضمن میں وزیراً عا کی پر اتے ملاحظہ فرما کمیں : تج ید بیت کر بتحان کو خفی رجحان گردانا گیا ہے۔ اس ضمن میں وزیراً عا کی پر اتے ملاحظہ فرما کمیں : تج یدی افسانہ کو کی ان سانہ نگاری ایک منفی ر بتحان خان ما کہ مطلح کر میں کہ بی کہ بی کہ میں از منہ اساس سے محروم کر کے اسے ایک پڑھلی ہوئی فضا میں لا کھڑا کیا جس میں اساس سے محروم کر کے اسے ایک پڑھلی ہوئی فضا میں لا کھڑا کیا جس میں اساس سے محروم کر کے اسے ایک پڑھلی ہوئی فضا میں لا کھڑا کیا جس میں اساس سے محروم کر کے اسے ایک پڑھلی ہوئی فضا میں لا کھڑا کیا جس میں اساس سے محروم کر کے اسے ایک پڑھلی ہوئی فضا میں لا کھڑا کیا جس میں دولیت کا سامنا کرنا پڑا۔ مقبولیت کا سامنا کرنا پڑا۔ دولیت کا سامنا کرنا پڑا۔ دولوں نے جدید یت سے الگ اینی شنا خت قائم کی اور کہانی ین کی والیسی کے لیے حقی الا مکان کو شش شرو ک

آج جب مارکس کی جدلیات ،آئن اسٹائن کی اضافیت ، نیوٹن کی کشش ثقل ،فرائڈ کی نفسیات اور

کی۔

میکاولے کی سیاسیات سب اذ کاررفتہ بن چکے ہیں اور دنیا کمپیوٹرائز کی چکا چوند کے آگے خیرہ چیثم بن چکی ہے سائبر اسپیس ریکلٹی کے اس دور میں، گے مومنٹ کے اس عہد میں، دلت ادیوں کی طرف سے فیوڈل شکسٹ کو رد کرنے کے اس کمسے میں، پرنٹ میڈیا اور الیکٹر انک میڈیا کے فروغ کے سبب صحافتی نثر کی سربلندی کے اس پیچیدہ ماحول میں علامت نگاری کا مستقبل خطرے کے گر داب میں پچنس چکی ہے۔ اس سلسلے میں مشہورا فسانہ نگار حسین الحق رقمطر از ہیں:

> <sup>2</sup> علامت نگاری کامستقبل ادب کے مستقبل کے ساتھ وابسة ہے اورا دب کے بارے میں گفتگوا دب برائے زندگی اورا دب برائے ادب سے آگ بڑھ چکی ہے ۔ صرف ادب برائے اظہار ہی مقبول نہیں ہور ہا ہے ، اب تو ادب برائے بازی' کی بات بھی ہونے لگی میر کی سمجھ یہ ہے کہ برائے کا جتنا بھی سابقہ لاحقہ لگایا جا سکے لگتا رہے مگر ادب کا ایک بنیا دی وظیفہ داخلی دنیا کی سیر، اب بھی دامن کشش دیدہ ودل ہے۔ ادیب کوفس انسانی کے بیچیدہ، سریت سے پر اور نا قابل فہم عناصر سے بھر پور کیفیات کے اظہار کے لیے لامحالہ عام ، سطحی فرسودہ اور منطقی الفاظ وتر اکیب اور انداز بیان سے احتر از کرنا ہی پڑتا ہے۔'(ے)

جہاں سے ادب کی ابتدا ہوتی ہے وہیں سے علامت نگاری کا ارتقائی سفر شروع ہوجاتا ہے جو ابتدا میں اشاروں کنایوں اور نشانیوں پر شتمل ہوتا ہے اور زبان وادب کے ارتقاء کا سفر جاری وساری رہتا ہے۔ ان کے علاوہ بڑھتی ہوئی آبادی ، شہروں کی توسیع ، اسکول اور کالج کی زندگی اور وہاں کا ماحول و سیاست ، دفتر ی زندگی ، کلرکوں کی ذہنیت ، نے انسانوں کی کھو کھلی عظمت کے در پر دہ چھپی ہوئی خباشتیں اور دیہات سے شہر ک طرف نقل مکانی جیسے موضوعات پر جدید افسانہ نگاروں نے افسانے لکھے۔ جمہوریت کی ناکا می کو بھی جدید افسانہ کا موضوع بنایا گیا۔ اس ضمن میں سریندر پر کاش کا 'جوکا' 'باز گوئی' 'بال خورہ' کلام حیدر کی کا 'ایک سال

چندافسانہ نگاروں نے سیاسی جبر واستحصال کو بھی موضوع بنایا۔اس صنمن میں اعجاز راہی کا <sup>دسہی</sup>م ظلمات ٔ احمد جاوید کا نفیرہ علامتی کہانی نمبر ۲'قمراحسن کا ُ تعاقب کا نام لیا جا سکتا ہے۔ بے زمینی کے احساس کو بعض افسانہ نگاروں نے موضوع بحث بنایا ہے ۔اس سلسلے میں رشید امجد کا ُ دھند ریت ُ قابل ذکر ہے ۔ شخصیت کا بکھراؤاور خلاہر وباطن کے درمیان ن<sup>ی</sup>نی نتمکش کو بعض جدید افسانہ نگاروں نے موضوع بنایا ہے ۔ اس ضمن میں قاسم محمود کا'چیونٹی کا قاتل' بلراج کوئل کا' کنوال' سریندر پر کاش کا'ڈرائنگ روم'وہاب دانش کا ' دوڑ تے جسم پکھلتے شبڈوغیرہ قابل ذکر ہیں۔

یجھلوگوں کا کہنا ہے کہ سائنسی ایجادات وانکشافات نے وہبی ووجدانی رویے کو کمز ور کیا ہے۔لیکن سوال ہیہ ہے کہ کہاں کمز ور کیا ہے اور کیسے کمز ور کر سکتا ہے؟ آئن اسٹائن نے Light (نور) کی دریافت کی ،جو غیر متغیر اور جو ہر واحد ہے۔ اسی آئن اسٹائن نے نیوٹن کے نظر یہ حرکت مطلق کو رد کر کے ایک ایسی حقیقت کے وجود کا جواز پیش کیا ہے جو اس کا کنات میں مسلسل رواں دواں ہے۔ یہ نو رکیا ہے؟ مذہبی زبان میں اگر اسے خدا کہا جائے ، فلسفے کی زبان میں کا کنات کا غیر عقلی اور ما ور ائے ادراک عضر یا اوب کی زبان میں داخلی حقیقت ، وجد انی ادراک اور منبع ومخرج القائن این ایف وف کی اصطلاح میں وحدت الوجود کہا جائے اور فر دو کا کنات کی میں کی بات کی جائے ، اقبال کی زبان میں حقیقت تو بس یہی ہے کہ:

لہوخور شید کا ٹیکے اگر ذرے کا دل چیریں

اسی طرح سے نفسیات کے نظریہ تحلیل نفسیٰ کے حوالے سے نفس انسانی کی ان گونا گوں پیچید گیوں کی طرف اشارہ کیا جاسکتا ہے۔جس کا اظہارا دب میں داخلی حقیقت نگاری کا درجہ رکھتا ہے۔نفس انسانی کا یہ جہان معانی اتنے رنگ اتنے سائے اور اتنے نیرنگ ساماں نقوش اپنے آپ میں سموئے ہوئے ہے کہ ان خطوط کا اظہار بخن سادہ میں سمویانہیں جاسکتا ہے۔ اِڈ، ایکواور سپر ایکوہ ی کیطن سے شعور، تحت شعور اور لاشعور کے پہلونمایاں ہوتے ہیں۔

غرض کہ نفسیات وسائنس ادب کے داخلی رویے، غیر عقلی عناصر، وجدانی فکر اور اس کے استعاراتی یا علامتی انداز بیان کے قاطع اور دشمن نہیں بلکہ انکشاف نور ہویا نظریۃ حلیل نفسی سبھی مل جل کر ادب کے داخلی رویے اور علامتی انداز بیان کے لیے راہیں ہموار کرتے ہیں۔

مابعد جدید افسانہ سے قبل تجریدی افسانے لکھے جارہے تھے۔تجریدی افسانوں میں صرف لفظوں کی تصویر کے سہارے اپنے مافی الضمیر کو قارئین تک پہو نچانے کی کوشش کی جاتی رہی تھی۔ گمرید افسانے اپنے ترسیلی مقاصد میں ناکام رہے۔تجریدی افسانوں میں صرف وہی افسانے کا میاب رہے جن میں کہیں نہ کہیں کہانی پن کے ساتھ ایسی علامتیں اور تمثیلیں تھیں جو عام انسان کے فہم سے بالا ترنہیں تھیں۔ معنویت اور کہانی

ے بزاری،انار کی وکلبیت ، بے چہرگی و بے سمتی ، لایعنیت ولغویات ، مایوسی ومحر ومی ، تشکیک وتشویش ، خوف ود ہشت ، کرب واضطراب ، تنہائی وموت ،انفرادیت وفر دیت ، عرفان ذات وعرفان حقیقت وغیر ہ پر جوز ورملتا ہے دہ بہت حد تک وجودیت ہی کی دین ہے۔

ایک قول کے مطابق مغرب میں فلسفہ وجودیت کی روایت کے۔ کے گارڈ سے بھی وابستہ سمجھا جاتا ہے۔ کے کے گارڈ نے ہیگل کی مطلقیت اور عقلیت کے خلاف موضوعیت و داخلیت کی پرزور وکالت کی تھی۔اس مفروضہ میں ہیگل نے شمجھایا ہے کہ حقیقت عقلیت سے اور عقلیت حقیقت سے عبارت ہے اور وجود یر جو ہر کو تقدم حاصل ہے ۔اس نے احساس اور قوت ارادی کو بھی اہمیت دی ہے ۔وجود کی آگہی ،تج یہ اور وجدان ہی بے ذریع ممکن ہے اس لیے مطلقیت کے مقابلے میں انفرادیت زیادہ اہمیت رکھتی ہے اورانسان کی خلقی آ زادی انفرادیت کی رہین منت ہے۔ڈاکٹرلطف الرحمٰن اس مفروضے کی وضاحت یوں کرتے ہیں: ''انیسویں صدی کے آواخر میں مذہب ،رسم وروایت اور سالسویت کا ہم معنی ہوکر رہ گیا تھا۔ چرچ کی اجارہ داری نے مذہب کو خارجی رسوم و آداب تك محد دد كرديا تقاحقيقى مذہبي جذبات معد دم ہو چکے تھے۔معصوم عوام استحصال اور گمراہی کے شکار تھے۔فاسق وفاجر مذہبی رہنما اختیار طلق رکھتے تھےلیکن خدا کی طرف سے ان کوکوئی سزانہیں مل رہی تھی۔ مذہب کی اس ظاہری خارجیت ،نرمیت اور سطحیت نے مایوی وقنوطيت کی فضا پيدا کردی ۔ يہاں تک کہ نطشے کواعلان کرنا پڑا کہ خدامر چکا ہے اس لیے کہ وہ خدا جو جابر وظالم اور فاسق و فاجرلوگوں کو سز انہیں دے سکتااور جومکمل طور پر بداطوار یا در یوں کے ہاتھوں کا کھلونا ہواس کومر دہ ہی سمجھنا چاہیے'۔(۱۲)

مغرب سے مستعار انہیں خیالات کے پیش نظر ہمارے ادب میں بھی 'وجودیت' مذہبی روایات و رسومات کے خلاف ایک باغیانہ رڈمل کے طور پر رائج ہوئی اور روایتی فلسفہ، مذہب، اخلاق ، سیاست اور سماج کے خلاف وجودیت کا نقطۂ نظر سا منے آیا اور بیہ کہا گیا کہ سماجی سنسر شپ کا خاتمہ نہیں ہوا تو فر داپنے کے ساتھ ساتھ پوری تہذیب کی تباہی وہربادی کا سبب بن جائے گا۔ اس طرح جدیدیت کا تعلق عیسائیت کے جدید تصور سے جاملتا ہے جس کے دائرے میں نہ صرف مذہب بلکہ پوری زندگی سماجاتی ہے ۔ جدیدیوں نے جدید

تصورکوزندگی کے ہرشعے میں ترجیح دینے پرز ور دیا۔ جدیدیت کے علم بردارا دیبوں کا کہنا تھا کہ مض روایت کی تقلید سے ارتفاء کا راستہ پیدانہیں ہوتا۔ نئ ردایت قائم کرنے کے لیےادب میں ہمیشہ روپے بدلتے رہتے ہیں اورہمیں بھی اپنے زمانے کی ضرورتوں کے تحت ضرور بدلنا جا ہے۔ منتیج کے طور پر روایت کی بنائی ہوئی راہ بیانیہ سے فرارا ختیار کرتے ہوئے فرائڈ کا نظر یہ تحت الشعور،علامتیت کی تحریک ،موضوعیت کا رجحان اور فلسفہ وجودیت وغیرہ سامنے آئے ۔ان کی تشریح یوں کی گئی کہ شعور کے ساتھ لاشعوراور تحت الشعور کا وجود بھی ہے جن کا ہمارے شعور ی مل میں بہت کچھ دخل ہوتا ہے۔لہذااس کے ذریعہ بھی ہم اینی زندگی کی حقیقی عکاسی کر سکتے ہیں۔ چنانچہ اس عہد میں جوبھی ادب یارہ خلق ہوا وہ تمام استعاراتی،اساطیری اور علامتی انداز میں لکھے گئے ۔علامتوں کی وسعت اورینہائی کی نئی بازبافت کی گئی۔ آج کا جدیدادب انہی عصری میلانات اور رجحانات سے عبارت ہے۔ ان رجحانات نے ابنے اظہار کے لیے مختلف اسالیب وضع کئے جن میں شعور کی رو، تلازمہ خیال، اظہاریت ماوراوا قعیت، پیکرتر اشیت،علامتیت، تجریدیت واسطوریت وغیرہ خاص طور پر قابل ذکر ہے۔ جدیدیت قدیم ادب سے انحراف ہے یا اس کی بنیادی اقدار کی بحالی ۔اس سلسلے میں ناقدین کی مختلف آ راملتی ہیں ۔جن میں سے چندآ رامندرجہ ذیل ہیں ۔گو بی چند نارنگ لکھتے ہیں : '' جدیدادب کی سب سے بڑی پچان سے سے کہاد بی اقدار کی بحالی کے لیے کوشاں ہے۔ حالی کے زمانے میں سر سید تحریک کے اثر سے جوانحراف اصلاح پیندی کی صورت میں رونما ہوا تھااس میں وطنی اور ساجی تح یک کے عروج کے زمانے میں ادب کے اصلاحی ساجی اور تغمیر می پہلوؤں برز ور دیا جانا ناگزیر ہے۔لیکن اس صدی کی چوتھی دہائی میں ایک گروہ نے مقصدیت اورافادیت کی احتر امی اصطلاحات کے پس بردہ ادب کوساسی تبلیخ کا آلہ کاربنانے کی جوکوشش کی جدیدادب دراصل اسی کوشش کے رد عمل کے طور پر سامنے آیا ۔ اس ادب کا ایک کارنامہ تو یہی ہے کہ فنکار کا تخلیقیعمل خارج کی احکام کا تالع نہیں۔ بلکہادب ذاتی اور ساجی سچائی کا موضوعی اظہار ہے اس لیے ادب میں بنیا دی اہمیت ادبی اقد ارکی ہے اس لحاظ سے دیکھا جائے تونیۓ ادب نے اینانصب نامہ قدیم ادب سے جوڑا

ندکورہ بالا آرا سے بیہ بات معلوم ہوتی ہے کہ جدیدیت نظریاتی حد بندیوں کی مخالف ہے۔خواہ بیہ نظریاتی حد بندی سرسید تحریک کی شکل میں ہو یالکھنو کی دبستان کی صورت میں یا ترقی پسند کے لبادے میں ۔جدیدیت کسی نظریاتی وابستگی کوراہ نہیں دیتی۔نہ کسی سیاسی نظریے کی تبلیغ کرتی ہے۔ نہ مز دوروں کی مز دوری طلب کرتی ہے نہ عورتوں کے حقوق کی پامالی کے خلاف صدائے احتجاج بلند کرتی ہے اور نہ ہی بیکو کی نعرہ دینا چاہتی ہے بلکہ بیانفرادی احساس اظہار ذات ، ہنجس اور تخلیقی تشکیک سے عبارت ہے۔

مابعدجدیدیت یا نیااردوافسانہ کے نظری مباحث پرنظر ڈالنے سے قبل جدیدیت کے نظری مباحث پر ایک طائرانہ نگاہ ڈالناضروری ہے تا کہ مابعدجدیدیت کے نظری مباحث کی تفہیم میں تسلسل باقی رہ سکے۔

جدیدیت کسی با قاعدہ مینی فیسٹو کی حال نہیں ہے۔اس کے تعقلات میں اس نوع کی قطعیت نہیں ہے جو اس کی حریف فکر ترقی پسندی میں پائی جاتی ہے ۔جدیدیت میں چند در چند علمی نظریوں ، نفسیاتی مکا شفوں، تہذیبی تبدیلیوں، فلسفیانہ کتوں اوراد بی رجحانوں کی آمیزش موجود ہوتی ہے۔جدیدیت کی مرکزیت لبرل اور سیکولر کردار ہے۔

اردو ادب کو نئے علمی نظریات اور تہذیبی تغیرات کا سامنا انیسویں صدی کے نصف آخر میں ہوا،۵۷۸ء میں جب ہندوستان سلطنت برطانیہ کی نوآبا دی بنا۔اگرچہ برطانو ی اثرات اس سے پہلے یہاں کی ساجی علمی اور ثقافتی زندگی پر پڑنے لگے تھے، مگر جنگ آ زادی کے بعدان اثرات میں غیر معمولی شدت پیداہوئی اوران کا دائرہ وسیع ہوتا چلا گیا۔ ہندوستان بنیادی اور ہمہ گیرتغیر سے دوجار ہوا۔اجتماعی زندگی کے تمام شعبےاورادارے اس تغیر کے سیل رواں کی زد میں آئے۔ ہندوستان کا قدیم جا گیردارا نہ نظام معاشرت داخلی نمو ہے محروم ہو چکا تھا۔ یہاں خدمت سے انقلابی تحریک نہیں چلی تھی۔فقط چند اصلاحی تحریکیں وقما فو قبا سامنے آتی رہی تھیں ۔انقلابی اوراصلاحی تحریک میں قدر بے فرق بیہ ہے کہ اصلاحی ہیئوں اور سانچوں کو بالعموم ان کی اصل شکل میں باقی اور بحال رکھنے پر زور دیتی ہے تاہم کبھی کبھی ان میں معمولی ترمیم واصلاح کو بھی گوارا کر لیتی ہے جب کہانقلانی تحریک موجود سانچوں کوفر سودہ قرار دے کررد کر ڈالتی ہےاوران کی جگہ نئے سانچوں کو متعارف کراتی ہے ۔۷۵۷ء کی ہندوستانی معاشرت کی تمام زیریں سطحوں میں بھونچال کی س کیفیت پیدا ہوگئی اور بیر بھونچال مغربی علوم تھے۔ یوں ہندوستان اپنی جدید تاریخ میں پہلی بارجدیدیت کے ایک خاص مفہوم سے آشنا ہوا۔اور بیرجدیدیت مغربی علوم کے متراد ف تقل ۔ یہاں بیدا مرملحوظ رکھنا ضروری ہے۔ کہ مغرب سے ہماراعلمی رابطہ آ زادانہ ہیں تھا۔ یعنی بیہ ہماری معاشرت کی قوت نمونہیں تھی کہ جو لیک کر مغربی علوم سے ہم کنار ہونے پر مائل تھی ۔اگراییا ہوتا تو یہاں کی معاشرتی اورعلمی روایات مختلف ہوتیں ۔گراب جو مغربی علمی اثرات آ رہے تھان میں مغرب کی سیاسی برتر ی اور تحکم کے دافر عناصر موجود تھے۔ بہا یک نہایت نازک اورا ہم فیصلہ کن مرحلہ تھا کہ مغرب سے ہمارا تہذیبی اورعلمی رشتہ کس نوعیت کا ہو۔ یہ فیصلہ سرسید نے کیا جنہوں نے جنگ آ زادی کے بعد سے ۸۸۸اء تک ہندوستان کی ساجی تعلیمی اوراد بی زندگی میں لوگوں کوایک

نئی راہ دکھائی۔ بینی راہ کیاتھی خود سرسید کے لفظوں میں دیکھے: ''اگرہم اپنی اصلی ترقی چاہتے ہیں تو ہمارا فرض ہے کہ ہم اپنی مادری زبان تک کو بھول جائیں ۔تمام مشرقی علوم کو نسیا منسیا کردیں ، ہماری زبان یورپ کی اعلی زبانوں میں سے انگاش یا فرنچ ہو جائے۔ یورپ ہی کے ترقی یا فتہ علوم دن رات ہمارے دست حال ہوں ، ہمارے د ماغ یور پین خیالات (بجز مذہب کے )لبریز ہوں''۔ (10)

سرسید کی جدیدیت مشرقی روایت سے انقطاع پر زور دینے سے عبارت ہے۔ سرسید ہندستانی تہذیبی صورت حال کے پہلے تجربہ نگار ہیں جن کو اس بات کا احساس بہت شدت سے تقا کہ ہما را ہر عمل خواہ دوہ قولی ہویا فعلی ، جسمانی ہویا روحانی ، دینی ہویا دنیاوی مذہب سے خالی نہیں ۔ دنیاوی معاشرت اور مذہبی معاملات میں کچھ تفریق وجدائی نہیں۔ سرسید اس تفریق وجدائی کے قائل تھے۔ ان کی نظر میں مادی اور معاشرتی ترقی کا انحصار دینی اور دنیاوی معاملات کو الگ الگ رکھنے پر تھا۔ سرسید کایہ زاد ہے نگاہ مشرقی روایت سے انقطاع کا حامل تھا۔ اس طرح سے سرسید اس تفریق وجدائی کے قائل سے۔ ان کی نظر میں مادی اور معاشرتی ترقی کا انحصار دینی اور دنیاوی معاملات کو الگ الگ رکھنے پر تھا۔ سرسید کایہ زادیہ نگاہ مشرقی روایت سے انقطاع کا حامل تھا۔ اس طرح سے سرسید کی جدیدیت فکر کی اور تاریخی عدم تسلسل کی علمبر دارتھی۔ یہاں ایک ایسے طرز فکر کورواج دینے کی جدو جہدتھی جس میں نہ صرف قدیم اور جدید میں خط امتیاز تھینچنا ممکن تھا بلکہ دونوں میں انقطاع پر بھی زور ملتا ہے۔ اس طرز فکر کے اہم اجز اعتقلیت اور مادیت ہیں جو کہ علمیاتی قدر کا درجہ رکھتے ہیں سرسید کی جدید یہ کا انقطاع ساج کے فرد کے جائے روایت سے ہے۔ اس طرح جدید یہ کا انقطاع پر کی کی لیوں کہ ہیں دیں ایں اوال کا ایک رہے ہے کہ ہم ہیں خط امتیاز کھینچنا ممکن تھا بلکہ دونوں میں مرسید کی جدید یہ کا انقطاع ساج کے فرد کے ہی اور ایہ تھایت اور مادیت ہیں جو کہ علمیاتی قدر کا درجہ رکھتے ہیں ہر دار ہے کیونکہ فرد کے تمام انقلا بی اقد امات کو ساج کی ہے ہود سے مر بوط کرتی ہے۔

سرسید احمد خان کا مقصد مغربی تہذیب سے استفادہ کرنا اور اس کے علوم وفنون سے مستفیض ہونا تھا۔ سرسید کا میمل جدیدیت کے مترادف تصور کیا گیا۔ اس نقطہ نظر کو اس زمانے میں بیشتر نقا دوں مثلا حالی اور محمد حسین آزاد نے تسلیم بھی کیا۔ بیسویں صدی کا اردوا دب انہیں کے نظریات اور ادبی رجحانات کے زیر سایہ پروان چڑھا ۔ حالی کے مقد مہ شعر و شاعری نے اردوا دب و نقد پر جوانقلاب آفریں اثر ات مرتب کے وہ ڈھے چھپے نہیں ہیں اور انجمن پنجاب کے ذریعہ جس جدید نظم کا تخم ہویا گیا وہی آگے چل کر تنا ور درخت بن کر پھل دینے لگا۔

واویں صدی میں Modernization سے زیادہ Westernization کا فرق عام طور پر

موجود نہیں تھا۔ یعنی اس فرق کوسا منے نہیں رکھا گیا کہ نے علوم وفنون سے آزادانہ استفادہ ایک بات ہے اور مغربی علوم وفنون کی سیاسی قوت سے متاثر ہو کر انہیں قبول کرنا بالکل دوسری بات ہے۔ در اصل مغربیت کوا یک مادی تاریخی حقیقت سے زیادہ Norm کا درجہ دیا گیا۔ تنقید میں ایک حد تک امدادامام اثر نے مغربیت اور جدیدیت کے امتیاز کوا یک زندہ وحدت کے طور پر پیش کیا۔ مگر افسوس امدادامام اثر کی آ داز صد ابصحر اثابت ہوئی۔ یوں اردو میں جدیدیت کے ساتھ مغربیت کا تلاز مہ مستقلا وابستہ ہو گیا۔

**ا**وں صدی سے قبل ہماری ادنی فکر جدیدیت کے ایک فروعی مفہوم'' جدت'' سے آ شناتھی ۔اس مفهوم کوجدت ادا ،حسن ادا ،ایج ،مضمون آفرینی ،معنی آفرینی ،طرزنو ، نازک خیالی ،نکته شجی اورمعنی پر وری جیسی اصطلاحات کی مدد سے پیش کیا گیا۔ان میں سے زیادہ تر اصطلاحات اردوشعرا کے تذکروں میں استعمال کی <sup>گ</sup>ئیں ہیںاوران سے نیاین،انو کھا،اختر اع پیندی اورابداع وغیر ہ مرادلیا گیا ہے۔ان باتوں سے جدت اور جدیدیت کا فرق مالکل واضح ہوگیا۔جدت کا تعلق ہر چند کے اسلوب اور معانی دونوں سے ہے جبکہ جدت وہ تج یہ ہے جواسلوب ، ہیئت اور معنی کی متعین حدود کے اندر داقع ہوتا ہے ۔ دوسر ےلفظوں میں جدت سے انحراف ضرور ہے مگر بہانحراف قوانین ،اصولوں اورروایت یا شعریات سے نہیں ، جدت انفرادیت ،انحراف اور تج بے کی صرف اسی حد تک اجازت دیتی ہے جہاں تک روایت کی پاسداری کوکوئی خطرہ نہ ہو۔گویا جدت تو روایت کی دریافت شدہ سرزمینوں کو نئے زاویوں سے دیکھتی ہے یا پھر روایت کے باطن میں اتر کراس کے نچیر در یافت گوشوں تک رسائی حاصل کرنے کی کوشش کرتی ہے۔ یوں جدت میں روایت کی وا<sup>ب</sup> تنگی سے توا نکار موجود ہوتا ہے مگرخودروایت سے ہیں۔ڈاکٹر عنوان چشتی نے بھی جدت کا یہی مفہوم نکالا ہے: '' جدت مانوس اشما کے مخفی امکانات کی دریافت کاعمل ہے۔۔۔جدت ردایت کے بطن سے نمودار ہوتی ہے مگر روایت برستی سے انحراف کرتی <u>ے '(۱۲)</u> حدت اورجديديت متعلق ڈاکٹر ناصرعماس نیرلکھتے ہیں: ''جدت کے مقابلے میں جدیدیت روایت کی پاسداری کو اپنے لیے واجب نہیں گردانتی۔جدت کوروایت سے انحراج کاحق فقط اس شرط پر دیا حاتا ہے کہ انحراف روایت شکنی کے بجائے توسیع روایت پر منتج ہو۔ مگر

سرسید کی طرح علامہ اقبال بھی جدیدیت کے حامی تھے۔ اقبال اگر چہ نقاد نہیں تھے لیکن انہوں نے ایپ افکار کے ذریعہ جدیدیت کی توسیع میں اہم کر دار ادا کیا ہے۔ اقبال نے مغربی اور مشرقی ثقافت کے در میان فرق کو طوط خاطر رکھتے ہوئے مغرب سے مرعوب ہوئے بغیر استفادہ پرز ور دیا۔ استفادہ کا یی کمل تلاش و جبتو کی ایک داخلی ، گہری طلب کا زائیدہ ہے جو علم وبصیرت کے ضمن میں چین وعرب اور مشرق و مغرب کی تخصیص کور دکرتا ہے اور حکمت کو مومن نے لیے متاع کم گشتہ بچھتا ہے۔ حکمت جہاں سے بھی ملے اسے دانتوں سے پکڑ لینا چا ہے۔ اس طرح اقبال نے جدیدیت کو ماڈ رئیٹی 'کے معنی میں ایر جو زندگی کے تمام شعبوں کو نظ علمی اور تہذیبی تغیر ات سے اتم آ ہنگ کرتی ہے۔ اس لیے اقبال نے کہا تھا۔ مشرق سے ہو پیزار نہ مغرب سے حذرک

فطرت كالقاضه ہے كہ ہر شب كوسحر كر

اقبال کے یہاں جدیدیت کا مطلب ایک طرح سے انسان کا مردمون اور مردکامل ہونا ہے۔ ایسا مرد مون جو خود کی سے سرشار ہواورا پنی ضروریات کی تعمیل خود ہی کر لیتا ہو، وہ خود آگاہ ہو، رزم حق وباطل میں فولا د کی طرح ہو، اینوں کے لیے ریشم کی طرح نرم ہو، وہ ستاروں پر کمندیں ڈالنے کی ہمت رکھتا ہو، کا نئات کو تسخیر کرنے کا جذبہ رکھتا ہو۔ حالانکہ اقبال نے مرد مومن کے اوصاف کو نطشے کے مقابلے میں فوق البشر کے اوصاف یہی بتلائے ہیں تا ہم میداوصاف ہر شخص پر منطبق ہوتے ہیں جو جدیدیت کا علم بردار ہے۔ اقبال کی شاعری ہمیں علا حدگی، افسردگی، بیزاری سے ہٹ کر خود آگاہی، نیا حوصلہ اور نئی دنیا کی دریا فت کی طرف لے

یہاں تک جس جدیدیت کا ذکر ہوا ہے وہ در اصل ایک رو یہ اور دہنی میلان کا نام ہے جسے نے اور پرانے کے مقابلے میں استعال کیا جاتا ہے ۔ ظاہری بات ہے کہ قد یم اور جدید جب بالمقابل ہوتے ہیں تو دونوں میں تصادم ناگز ریہوتا ہے ۔ نیا اپنے جوش نمواور نئی نسل میں اپنی مقبولیت کے زور پر قد یم کو پسپائی پر مجبور کرتا ہے اور پرانا یا تو نئے کے مطابق خود کو ڈھالنے پر آمادگی ظاہر کرتا ہے یا پھر نئے کے ابطال میں سرگرم ہوجاتا ہے ۔ اردوا دب میں علی گڑھتر کی سے لے کر ترقی پیند تح کی اور حلقہ ارباب ذوق تک اسی جد ید ہوجاتا ہے ۔ اردوا دب میں علی گڑھتر کی سے لے کر ترقی پیند تح کی اور حلقہ ارباب ذوق تک اسی جد ید رو یے کو اختیار کیا گیا۔ ترقی پیند تح یک نے مار کسی اور سائنسی نظریات کو جد ید بچھ کر قبول کیا اور حلقہ ارباب ذوق ہوجاتا ہے ۔ اردوا دب میں علی گڑھتر کی سے لے کر ترقی پیند تح کی اور حلقہ ارباب ذوق تک اسی جد ید ہوجاتا ہے ۔ اردوا دب میں حلی گڑھتر کی سے لے کر ترقی پیند تح کی اور حلقہ ارباب ذوق تک اسی جد ید ہوجا تا ہے ۔ اردوا دب میں حلی گڑھتر کی سے لے کر ترقی پیند تح کی اور حلقہ ارباب ذوق تک اسی جد ید ہوجا ہی ہو اختیار کیا گیا۔ ترقی پیند تح کی نے مار کسی اور سائنسی نظریات کو جدید ہے کھر داخا۔ میں خود ہو دی ہو اختیار کیا گیا۔ ترقی پیند تح کیا ؟ کر بی میں مظریات کو جدید ہو کر قبول کیا اور حلقہ ارباب ذوق ہو دیا ہے میں آئی ۔ جدید سی تی کیا؟ ک بی کیوں ؟ کیوں کر چینے نوع کے سوالات قائم کے گئے اور ہو دی ہو میں روع ہوئی ۔ جدید میت کیا؟ ک ان نظری مباحث سے عام طور پر مین میچہ اخذ کیا گیا کہ اردو میں جدید یت کا آغاز ۱۹۲۰ء کی دہائی سے ہوا۔

موضوعات کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ ہرعہداپنے مسائل وموضوعات خود لے کرآتا ہے۔اس لیے جدیدافسانہ کے موضوعات پر گفتگو کرتے ہوئے اس کے عہد کونظر میں رکھنا ضروری ہے۔جدیدافسانہ کا عہد ۱۹۲۰ءاور اس کے بعد کا زمانہ ہے۔اس عہد میں اردوا دب پر فلسفہ وجودیت کا گہرا اثر پڑا۔اس لیے جدید افسانہ کے خاص موضوعات وجودی افکار اور مسائل ہیں۔

وجودیت نہ صرف ایک رجحان بلکہ ایک مذہبی میلان اور نفسایت عمل کا بھی نام ہے۔ اس رجحان کا

(Self) کا تصور دیتا ہے اور وجود کواس کے مطابق ڈھل جانے کی تعلیم دیتا ہے۔مگر وجو دیت کا فلسفہ وجو دہے:

istentialism....is a philosophy of being, a philosophy of attestation and acceptance, and a refusal of the attempt to rationalize and to think

(19)

\_being

وجودیت جس ذات کی بات کرتی ہے۔ اس سے مراد خود فرد، اس کا تاریخی وجود اور دنیا ہے۔ فردان متیوں سے منقطع ہے ۔ فرد خود سے اس لیے جدا ہے کہ اس کے اندر کوئی مستقل جو ہر نہیں ، کوئی مطلق اور متحکم ذات نہیں۔ جو پچھ ہے ابہام ہے ۔ تاریخ اس لیے اجنبی بھی ہے اور ناکمل بھی کہ اس میں مستقبل شامل نہیں اور دنیا سے اس کے انقطاع کا سبب سہ ہے کہ دنیا میں انسان کوکسی مقصد اور معقول علت کے بغیر پھینک دیا گیا ہے۔ دنیا کے مقاصد اور انسان کے ارادوں کے درمیان کوئی موافقت نہیں ہے اور نہ بی مفاہمت ۔ خود سے ، تاریخ سے اور دنیا سے علاحدگی کی وجو ہات تاریخی ، سیاسی ، تہذیبی نہیں بلکہ بیا حدگی ان متیوں کی ساخت یا تفذیر میں شامل ہے۔ فلسفہ وجودیت یور پی فکر کا جدیدترین پیرایئہ اظہار ہے جسے فرانس میں بالخصوص اوراب دیگر مما لک میں بالعموم فیشن کی سی مقبولیت حاصل ہوتی جارہی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آج ہراس شخص کو جوانیسویں صدی کی عقلیت پرستی کے خلاف سی طرح کے بھی رڈمل کا اظہار کر بے فوراً وجودی قرار دیا جا تا ہے۔ بیذوبت اس حد تک جا پینچی ہے کہ دور جدید میں اس فلسفہ کے ایک اہم مفکر ژال پال سارتر کو کہنا پڑا کہ 'اب لفظ وجودیت کا کوئی مطلب نہیں ہے'۔

اگران سارے مفکرین کے افکار کا مرتب اور منظم شکل میں جائزہ لیا جائے جواپنے آپ کو وجودی فسلفے سے متعلق سجھتے ہیں یا نہیں ایساسمجھا جاتا ہے تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ ان میں سے ہرایک نے اپنا راستہ الگ نکالا ہے یا زیادہ سے زیادہ دوایک قدم ساتھ چل کر سب الگ الگ راہ کے مسافر بن گئے ہیں۔فرانس میں سارتر اور اس کے پیروکار دہر یے ہیں ،جبریل ،مارس رومن کیتھولک ہیں ۔البرے کا میواپنے آپ کو انسانیت کہتا ہے، جرمنی میں مارٹن ہائیڈیگر دہر ہیہ ہے۔کارل حبسپر زمذہب پرست ہے ۔انگلینڈ میں اس کے مانے والے سب کے سب عیسائی ہیں۔مارٹن بیو ہریہودی ہے۔کر کی گارڈ اورنکولائی برویو سے میں اکی ہیں۔

میں یہاں'' وجودیت' کی جس شکل سے بات کرنا چاہتا ہوں وہ ژاں پال سارتر کی پیش کردہ ہے۔ژاں پال سارتر (۱۹۰۵) فرانس کا مشہور وجودیت پرست رہا ہے۔ چونکہ یہ ہیڈ کر کا شا گرد ہے اس لیے اس پر جرمنی کے وجودیت پرستوں کا اثر نا گزیر ہے ۔ اس نے وجودیت سے متعلق اپنے خیالات اپنی مشہور کتاب'' (Being and Nothingess) یعنی وجودا ورعدم وجود مطبوعہ ۱۹۴۳ء میں کیا ہے۔ اس کے علاوہ وجودیت سے متعلق ان کی تشریحات اس کے ناولوں ، ڈراموں اور نظموں میں بھی ملتی ہیں۔ اس کا نظریہ بھی اپنی استاد ہیڈ کر کی طرح سیکولر اور نا ستکا کی ہے۔ اس کا خیال تھا کہ خدا کا لفظ ہذات خودا پنے مفہوم کی تر دید ہے ۔ وہ خدا کے مرچنے کا نعرہ بلند کرتے ہیں اور ساتھ ہی ساتھ یہ بھی کہتے ہیں انسانی وجودا پنے مفہوم کی سے پہلے وجود میں آیا ہے ۔ قول وفعل کی آزادی کے باجود انسان کی ہر کوشش ناکا می کی صورت میں انجام پذیر ہوتی ہے۔ انسان کی آزادی لامحدود ہے وہ کسی خارجی قانون کا پا بند نہیں ۔ اس کی آزادی صرف انہیں قوانیں اور بند شوں کا باراٹھاتی ہے جن پر وہ ذاتی طور پریقین رکھتا ہے لیکن وہ ان کا کی کی صورت میں انجام پذیر وفعل کی آزادی اسے ذمیداری سے آزادی ہوں خارجی قانون کا پا بند نہیں ۔ اس کی اور سے موقی ہیں ان کی قول ہیں ہوں ان کی قوانین وفعل کی آزادی اسے ذمیداری سے آزادی ہے ہوں کر تی جودانسان کی ہر کوشش ناکا میں کی مورت میں انجام پذیر وفعل کی آزادی اسے ذمیداری سے آزادی ہوں خانی ہوں ہوں کی پر اس کی آزادی صرف انہیں قوانین سارتر نے تین ناول '' آزادی کی را بین'' ' روح اور موت' ، اور ' عقل کا زمانہ' تحریر کیا ہے۔ ان تینوں ناولوں کی بنیا دوجودیت کے فلسفے پر کھڑی ہے۔ ان تینوں ناولوں میں ساورتر زندگی کی مختلف پیچید گیوں کو پیش کرتا ہے اور بتانے کی کوشش کرتا ہے کہ کس طرح ان تمام پیچید گیوں کے باوجود اس کے کردار اپنی داخلی آزادی کو برقر ارر کھتے ہیں۔ پھر بھی زندگی کی الم نا کی اپنی جگد قائم ہے جس کا کوئی مدادا سوائے عمل کے ممکن نہیں روجود اور آزادی لازم وملز وم ہیں۔ ماتیو اپنی وجود کی آزادی کی تحقیر تجھتا ہے۔ جب وہ مارس سے قطع تعلق کرتا ہے تو وہ جا نتا ہے کہ ایس کر نندگی کی الم نا کی اپنی جگد قائم ہے جس کا کوئی مدادا سوائے عمل کے ممکن نہیں روجود اور آزادی لازم وملز وم ہیں۔ ماتیو اپنی وجود کی آزادی کی تحقیر تجھتا ہے۔ جب وہ مارس سے قطع تعلق کرتا ہے تو وہ جا نتا ہے کہ ایسا کرنے کے لیے اس کے پاس کا فی وجوہ نہیں ہیں پھر بھی وہ جو کر تا ہے چا ہتا ہے کر گر زرتا ہے۔ اسے چاروں طرف زندگی کے جو مظاہر نظر آتے ہیں وہ رنچ وغم ہے بھر پور اور مہمل اور لا یعنی تیں۔ سارتر زندگی کی ہمہ ہمی کو فضول سی بھتا ہے اور عالم کی گھٹن کا اس کو پور اا حساس ہے۔ اس پا بند عالم کے بچوں تیں۔ سارتر زندگی کی ہمہ ہمی کو فضول سی تحقی ہے اور عالم کی گھٹن کا اس کو پور ا حساس ہے۔ اس پابند عالم کے بچوں زیا ہے۔ آزادی کا میں اور کی ندگی تا ہے۔ زندگی کی جو مظاہر نظر آتے ہیں وہ رنچ وغم ہے بھر پور اور مہمل اور لا یعنی تیں۔ سارتر زندگی کی ہمہ ہمی کو فضول سی تھتا ہے اور عالم کی گھٹن کا اس کو پور ا احساس ہے۔ اس پابند عالم کے بچوں تیں۔ سی میں در زندگی کی ہم دی کی فی مولی ہوں ہو ہوں اور ہوں کی نوٹی کی ہوں کی خور اور ہوں اور لا یعنی نور اور میں نوٹر کی ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں اور ای میں نور اور کی کی کر کر اپنی جگر کی ہوں اور اور ہوں اور کی کر کر کر ہوں ہوں اور کی کر کر اور کر اور میں نوٹر کی کی میں موال ہوں کی موٹی کر کی ہو کی کہ ہوں کی مور کی کر کر اپنی کی ہوں ہوں کر ہوں کر کی کہ کر ہوں پر اور کی کر کر پی جگر کی کہ کر ہوں ہوں کی کر کی پر کر کر ہوں ہوں کہ کر کر ہوں ہوں کی خور ندگی کے بھر پر اور کی کر کر پی کی ہو کر کی کہ ہوں کی کر کی پر کہ کی کر ہوں کر کر کر ہوں کہ کہ ہوں کر کر کی کہ ہوں کر کر ہوں کی کر کر ہوں کی کر کر ہوں کر کر ہو ہوں کر ہو کر کر ہوں کر کر ہوں کر کر ہو ہوں

سارتر اللدتعالى كا متكر ہے۔ وہ کسی او نچ اخلاقی قانون کو بھی نہیں ما نتا جو عالم گیر ہو۔ انسان آ زادادر ذمہ دار ہے لیکن بیذ مہ داری خود اپنے وجود کے رو ہر و ہے ۔ ینتشے اور آ ندر ے زید کی طرح سارتر بھی بید کہتا ہے کہ انسان خود تمام قدروں کا خالق ہے جو المناک نوعیت رکھتی ہے۔ سارتر کے نزد یک خودی کا کو تی وجو دنہیں اور نہ ہی خارجی نظم کا کو تی وجود ہے جس کے ساتھ خودی ہم آ ہنگی پیدا کرے۔ تعقل میں یہ فرض کر لیا جا تا ہے کہ انسان کے باہر تلم ہے جو المناک نوعیت رکھتی ہے۔ سارتر کے نزد یک خودی کا کو تی وجو دنہیں ور نہ ہی خارجی نظم کا کو تی وجود ہے جس کے ساتھ خودی ہم آ ہنگی پیدا کرے۔ تعقل میں یہ فرض کر لیا جا تا ہے کہ انسان کے باہر نظم ہے۔ چا ہے اس کی تعبیر مادی ہو یا یہ نی ۔ وجود یت اس قسم کے خارجی نظم کو نہیں ما نتی۔ وجود بیت ، وجود کا فلسفہ ہے۔ بالفاظ دیگر میدوہ فلسفہ ہے جس کا دعوی میہ ہے کہ فرد کا وجود اس کے جو ہر پر مقد م ہے ۔ اس دعودی کے اثباتی پہلو پر غور کیا جائے تو اس کا مفہوم یہ نظا ہے کہ ایک فرد کا دی نظم کو نہیں ما نتی۔ پر مقد م ہے ۔ اس دعودی کے اثباتی پہلو پر غور کیا جائے تو اس کا مفہوم یہ نظا ہے کہ ایک فرد کا نیا تا ہے کہ اس ک میں اس کا استغر ای اور ایک فرد کے اس میں کسی سرگر می کا آ غاز کرنے سے پیشتر اپنا ایک وجود کہ میں اس سے دیں اس کی میں تکا ہے کہ میں اس کا سے میں کہ ماں ہی ہو ہودوہ بنیا دی حقیقت ہے جس سے باتی تمام چیز وں کے چشمے چھو شی ہیں۔ ایک شخص کا زند گی بسر کر ما، سو چنا جمل کر نا اور اس سے ای ن سان سے این میں میں بہت بعد کی بات ہے۔

اگرتاریخی اعتبار سے وجودیت کو پر کھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ وجودیت اس دنیا میں اس لیے نمودار ہوئی تا کہ افراد کوان عناصر سے پاک کیا جائے جواس کی آزادی کو سلب کرر ہے ہیں۔ وجودیوں کی نگاہ میں دنیا کا موجودہ نظام فرد کی انفرادیت کے لیے سم قاتل ہے۔ مادیت نے تو پہلے ہی روح کا خاتمہ کردیا تھا لیکن مطلق تصوریت نے بھی فرد کو مطلق میں مذم کر کے اس کی ذات کو ختم کردیا۔ ہیگل صرف مطلق کو حقیقت ما نتا ہے اور افراد کو محض طل ۔ اور کمال اس کے نزدیک ہے ہے کہ افراد تر قی کر ہے کر تے مطلق میں فنا ہو جائیں ۔ کیر کی گا رڈ اس فلیف کا مذاق اڑا تا ہوا کہتا ہے کہ بھلا دہ بھی کو کی فلسفہ ہے جو فر دکو تاہ کر کے مطلق کا بول بالا کر ے۔ ایں ملفہ پر وفیسر وں کے لیے ٹھیک ہے ۔ کیکن زندگ سے اس کا کی تحقیق نہیں ۔ کیر کیگا رڈ دونوں فلسفوں یعنی مادیت اور تصوریت کو معتر گردا نتا ہوا کہتا ہے کہ ہما دہ تھی کو کی فلسفہ ہے جو فر دکو تاہ کر کے مطلق کا بول بالا کر ے۔ ایں فلسفہ پر وفیسر وں کے لیے ٹھیک ہے ۔ کیکن زندگ سے اس کا کچھ تعلق نہیں ۔ کیر کیگا رڈ دونوں فلسفوں یعنی

فر دیت کی دشمنی صرف فلسفے کا نتیجہ نہیں ہے بلکہ ہمارے تمدنی اور ملکی نظام کا بھی نتیجہ ہے اور یہی وجہ ہے کہ اس بھری دنیا میں ہرذ می حس انسان اپنے آپ کو تنہا محسوس کرتا ہے ۔مغرب میں اس تنہائی کی وجہ سے گھریلوزندگی ختم ہوچکی ہے اور بیہ نتیجہ ہے سنعتی اورز رعی انقلاب کا جس کی وجہ سے لوگ مجبور ہو گئے ہیں کہ وہ

اینے گھروں کو چھوڑ کر فیکٹر یوں میں جانسیں ۔ بے شارمخلوقات جس میں مز دوربھی شامل ہیں اورسر مار داربھی اینے قبیلوں کو چھوڑ کر بستیوں سے دورڈ برے لگالیتے ہیں۔ان کے علاوہ جولوگ ایک جگہ ستقل رہائش رکھتے ہیں ان کی زندگی میں بھی اس قد رتضنع آگیا ہے کہ کلبوں اور رسٹوران کی زندگی ان کے اندرونی خلا کومٹانہیں سکتی۔ جوچین انہیں گھر نصیب نہیں ہوتا اس کی تلاش کلبوں میں کی جاتی ہے لیکن وہاں بھی چین اور سکون نصیب نہیں ہوتا۔ تنہائی کا دوسرا سبب بیر ہے کہانسان اپنی بنائی ہوئی دنیا کا بھی مالک ومختار نہیں رہا، سائنس اسی کی بنائی ہوئی ہے۔ ہائڈروجن اورایٹم بم اسی نے بنائے ہیں کیکن بنانے کے بعدوہ ان کے تحت ہو گیا۔ آج دنیا آتش فشاں پہاڑ کے دہانے پر کھڑی ہے ۔اگرارادۃ یا سہواً ایک بم بھی چل جائے تو دنیا میں قیامت ہریا ہوجائے ،تدنی دنیا میں بھی یہی حال ہے۔بڑے بڑے کا رخانے جو کروڑ وں کے سر مائے سے بنے ہیں مز دورکو کچل کرمشین کا برزہ بناد بتے ہیں صنعتی ترقی کا منشابہ تھا کہ پیداوارکو بڑھایا جائے ، پیداوارتو یقیناً بڑھی لیکن اس کانظم ونسق انسانی دسترس سے باہر ہو گیا ۔کہیں افراط ہو گیا تو کہیں تفریط ۔لوگ مجبور ہو گئے کہ مار کیٹ کی تلاش میں نگلیں اور یہ تلاش غلامی کی پیش خیمہ بنی ۔ملو کیت نے اس بہانے سرائھایا۔مستعمریت کی بنیاد پڑی اور جا کمیت کا دور دورہ ہوا۔ عالمی جنگوں نے صرف انسانوں کو ہی بتاہ نہیں کیا بلکہ انہیں غلامی کی زنچیروں میں جکڑ دیا۔جنگوں سےغرض بیٹھی کہآ زادی پھولےاور پھلےلیکن یہیجنگیں ہمہ گیریت کا باعث بنیں۔ بہعناصر ذہنی انقلاب کے لیے کافی ہیں۔ان سارے حالات کو دیکھتے ہوئے انسانوں کو یہ محسوس ہونے لگا کہ وہ تن تنہا ہےاوراس کا کوئی ساتھی نہیں ہے۔

جمیل جالبی نے فلسفہ وجودیت کی تاریخ اوراس کے پس منظر کو بیان کرنے سے قبل کیرک گارڈ کا یہ مشہور قول نقل کیا ہے۔

''جب کسی دور میں طوفان برق وباراں آنے لگتے ہیں تو مجھ جیسے افراد

ظاہر ہوتے ہیں''۔(۲۰)

کیرک گارڈ کا یہ قول اس کے فلسفہ وجودیت کا عکاس ہے۔ کیرک گارڈ نے جس فلسفہ کی بنیا درکھی تھی اس نے بیسویں صدی کے ذہن انسانی کو اس ناامیدی اور بے یقینی اور عدم اعتما داور بحران سے نجات دلاکراپنی ذات پر اعتما دکرنا سکھایا۔ اس نے خیر وشر کی ساری ذمہ داری فرد کے کند ھوں پرڈ ال دی اور یہ بتایا کہ آ دمی اس کے سوا پچھ نہیں ہے جو وہ خودکو بنا تا ہے۔ ذات کے عرفان کا مسلہ ہم مشر قیوں کے لیے کو کی ایسی نئی چیز نہیں ہے

لیکن پورپ میں جہاں سائنس کی ترقی نے فلک کو چھولیا تھا جہاں انہیں 'وظیفہ' تو معلوم ہو گیا تھا مگراس کے صحیح استعال سے محروم تھا۔عرفان ذات کے اس فلسفہ نے بحران زدہ انسان میں زندگی کی روح پیدا کی ۔ماہر نفسیات 'یونگ' نے ایٹم بم کے ایجاد داستعال سے بہت پہلے کہاتھا کہ جدیدانسان نے اب بیچسوں کرنا شروع کردیا ہے کہ مادی ترقی کی طرف ہرقدم اس طاقت میں اضافہ کررہا ہے جوایک دن ایک زبر دست طوفان بن کراہے اپنی لیٹ میں لے لیگا۔جس وقت بیر بات کہی گئی تھی اس وقت سارے یورپ کا ذہنی حال بیرتھا کہ وہ میکانکی تعقل پر سی اورتر قی پر سے اعتماد کھوچکا تھا۔سائنس کے منفی پہلوؤں پر غور کر کے وہ اس نتیجہ پر پہو نچ رہاتھا کہ زندگی کے سارے مسائل کواس کی نذ رکرنا اور ساری کا میابی کا سہرا اسی کے سربا ندھنا بالکل غلط ہے۔ اس بات پر سے اس کا ایمان اٹھ چکاتھا کہ فلسفیانہ خیالات کے لیے سائنس ہی واحد موضوع ہے۔اسے اس بات کا بھی شدیداحساس تھا کہ تعقل نے انہیں تشدد سے قریب تر کردیا ہے، سائنس نے بحران پیدا کر کے بتاہی اور انقلاب کولاکر کھڑا کیا ہے۔ سائنس کے معرضی سوالات نے انسانی مسائل کو پس پشت ڈال دیا ہے اور سائنس صرف انہی کے لیے گوشہ عافیت بنی رہی ہے جنہوں نے زندگی کے اہم مسائل پر کبھی سنجیدگی سے غورنہیں کیا ۔ یہ وہ دورتھا جب مغربی تہذیب عملا اپنی بیاری کومحسوس کرنے لگی تھی اور ذہن انسانی بدحال ودر ماندہ تھااور بالخصوص فرانس میں جہاں جنگ نے شکست خوردگی، ذہنی پس ماندگی اور جذباتی واخلاقی انتشار پیدا کیا تھا ۔ایسے میں اہل دانش نے ایسی اقدار کی تلاش شروع کی جہاں سے انسان پھر سے اپنی کھوئی ہوئی بنیادی صلاحیتوں کو پاسکےاور پھر جہاں سے تخلیقی سرچشمے پھوٹ سکے۔وجودیت کا فلسفہو پسے تو کوئی نیا فلسفہ بیس ہے لیکن وقت کی ضرورت نے مختلف خیالات واقد ارکواس طور پر یکجا کیا کہ اس میں نہ صرف نیاین نظرآ نے لگا بلکہ روح عصر کابھی خورشیدین کرجیکنے لگا۔ وجودیت کی اس مقبولیت پرجمیل جالبی کا بہ تبصرہ ملاحظہ فر مائیں : ''فرد کی ذات کی اہمیت''کا ذکر ویسے تو کیرک گارڈ کے علاوہ نتشے، ہیڈ گر، جیسیر ، دوستاو سکی، رکے، کا فکا، سب کے یہاں نظر آتا ہے لیکن ژاں پال سارتر نے اس میں فرانسیسی مزاج کی روح پھونک کراس سے وہ کام لیا کہایک دفعہ خزاں ز دہ ادب وفلسفہ پر بہار آ کررہ گئی ۔ بیر

فلسفهاشاءاور خيالات كامركزبن كرصرف مجرداور بيحان بحثوب ميں الجھ

فلسفه دراصل ان مروجه اورروايتي فلسفول كےخلاف ايك ردعمل تفاجن ميں

کررہ گیا تھااورجس کا زندگی ،فر داوراس کےمسائل سے دورکا بھی واسطہ نه ربا تھا۔ وجودیت نے لوگوں کو بیچسوں کرایا کیداخلی رویہ خارجی حقیقت کو بدل سکتا ہے، ذہن انسانی کی تاریخ میں بہ بات بڑی دلچسپ ہے کہ جب دومعا شروں میں معاشی، سیاسی ، سماجی حالات یکساں ہوجاتے ہیں تو ذہن انسانی کی پرواز بھی کیساں ہوجاتی ہے۔ ہمارے ہاں بھی تصوف کا زورايسے زمانے ميں بندھا جب افراتفري ، جذباتي واخلاقي پستي ،لوٹ کھسوٹ قبل وغارت گری،انحطاط وزوال سارے معاشرہ پر چھا گیا تھا اورخارجي دنيا ميں امن وعافيت ،تحفظ ويناہ کا کوئي پہلو بظاہر یا قي نہيں رہا تقا فرانس میں بھی تقریباویسے ہی حالات تھے جیسے ہمارے ہاں سامراجی نظام کی آمدادر سلطنت مغلبہ کے بکھراؤ کے وقت پید ہو گئے تھے۔اسی لیے ، ہم دیکھتے ہیں کہ یہاں بھی اور وہاں بھی داخلیت اور فرد کی ذات کا عرفان وقت کی سب سے بڑی قوت بن گئے اور اس نے وہ جلوے دکھائے کہ خارجی دنیا متزلزل ہوکر اس کے قدموں پر آرہی ۔دیکھتے ہی 'وجودیت'(تصوف کی طرح) بیسویں صدی کے دسط میں سارے یورپ کافیشن بن گیااوراس پرگر ماگرم بحثیں شروع ہوگئیں۔ ژاں پال سارتر فرانس میں اس فلسفہ کاپانی اور نمائندہ تھااور چونکہ اس کی نظر معاصرانہ مسائل پر بہت گہری تھی اسی لیے اس کی تح بیوں میں مغربی تہذیب کے جران اورنفساتی کرب کی جھلکیاں نظرآ تی ہیں ۔اس کی تحریروں میں وہ اثر بھی ہے جوادب کا خاصہ ہےاورہ وہ اپیل بھی جوفلسفہ کے ساتھ وابستہ ے۔۔۔ ہیز <sup>جیمس</sup> نے ایک جگہ ککھا ہے کہ ہر نیاخیال،فلسفہ یاتح یک تین منزلوں سے گزرتا ہے پہلے تو ساج اسے بیہودہ دیے معنی سمجھ کرنظرا نداز کرنے کی کوشش کرتا ہے کیکن چونکہ ہرصحت مند نیا خیال پاتح یک اپنے جلو میں روح عصرادر مقتضیات زمانہ لیے ہوتا ہے اس لیے رفتہ رفتہ اس کی اصلیت وحقیقت دلوں میں گھر کرنے گئی ہے کیکن پھر بھی اسے غیرا ہم اور نا قابل توجه ہی شمجھا جاتا ہے لیکن آخرکا روہ ایسی اہمیت اختیار کر لیتا ہے اور

سارتر کے اس نظریہ پر بہت سے اعتراضات قائم کئے گئے۔ کمیونسٹوں کا اس سلسلے میں کیا نظریہ ہے اس کے متعلق جمیل جالبی لکھتے ہیں:

> ''وہ انسان کی اجتماعی اتحاد واستحکام کو یارہ پارہ کرکے اسے الگ اور تنہا دیکھتا ہےاوراس کی دجہ یہ ہے کہ وجودیت کے سارے فلسفہ کی بنیاد چونکیہ " میں سوچتا ہوں لہذا میں ہوں'' پر قائم ہے اور چونکہ وہ ایسا کہتے ہیں اس ليےوہ اپنی ذات کےعلاوہ دوسروں سے اینارشتہ نا تامنقطع کر لیتے ہیں اور ریشم کے کیڑ بے کی طرح اپنے خول میں دیک کر بیٹھ جاتے ہیں۔عیسائی حضرات نے کہا کہ وجودیوں نے خدائی احکامات کونظرا نداز کر دیا اوران تمام اقدار کوٹھکرادیا جواب تک دائمی قراریاتی تھیں،انہوں نے فر دکوا پنے فيصله ميں آزاد جھوڑ دیا ہے اور اس طرح وہ فرداور معاشرہ کواننشار پسندی کی طرف لے جارہے ہیں۔ساتھ ساتھ یہ بھی کہا کہ وجودی زندگی کے تاریک گوشوں پرنظرر کھتے ہیں ۔جنسان پرسوار ہے۔جرم،خورکشی قمل ان کے کرداروں کی خصوصیت بن کر سامنے آتے ہیں ۔امریکہ والے سارتر سے حسب معمول اس لیے جڑ گئے کہ وہ اپنی سیاسی اور سماجی ہمدرد یوں کو اینے ادبی فیصلوں میں براہ راست شامل کردیتا ہے اور ساتھ ساتھ وہ بورژ واطبقہ سے بخت نفرت کرتا ہے۔اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ سارتر نوبل پرائز سے محروم رہا اور قرعہ فال البرت کامیو کے نام پڑا۔فرانس کا برسر اقترارطبقداس سےاس لیے نالاں ہے کہاس نے انسانیت پرسی کی بنیاد پر قومى مصلحت ،فرانسيسي استنعار يسندي اورتشد دكوبهمي رواه نهين شمحها بـالجز ائر

کے سلسلے میں جب جلسے جلوس نگلتے تو سارتر فرانس کے خلاف ان جلسے جلوسوں میں پیش پیش تھا۔سارتر اس بات پر زوردیتا ہے کہ ذہنی دیا نتداری انسان کی سب سے بڑی خصوصیت ہے۔اس خصوصیت کی نمائندگی اس کے کردار ہرجگہ کرتے ہیں ۔'دی وال'اریس ژوتس، دی فلائز،ان کیمرہ، ڈرائی ہینڈ، شریف طواف، ہرافسانے ڈرامے میں اس کی بیخصوصیت نظر آتی ہے' ۔(۲۲)

فلسفه وجودیت کا اہم فلسفہ '' وجود'' اور'' جو ہر'' ہے ۔افلاطونی نظریہ کے مطابق جو ہر وجود پر مقدم ہے۔لیکن وجود یوں نے اس نظر بیکوتبدیل کر کے اس بات کو ثابت کیا ہے کہ وجود جو ہر پر مقدم ہے۔ ژاں پال سارتر نے اس کی مثال دیتے ہوئے کہا ہے کہ ایک چاقو ہے جسے انسان بنا تا ہے۔چاقوبنانے سے قبل انسان کے دماغ میں اس کا ایک تصور ابھرتا ہے۔اگر بیتصور نہ ابھرتا تو انسان کے لیے جاقوبنا نامشکل تھا۔اس بات کے پیش نظر بیہ بات کہی جاسکتی ہے کہ جاقو کا جو ہر (اس کا تصور ،اس کے بنانے کا طریقہ کاراور مقصد وغیرہ)اس کے دجود ہے جبل پیدا ہوا۔اس بات کوذین میں رکھتے ہوئے اب خدا کی مثال کیج ۔خدا کوہم ایک خالق تصور کرتے ہیں اور اس بات کوشلیم کرتے ہیں کہ جب خداکسی چیز کوخلیق کرتا ہے تو اسے بخو بی معلوم ہوتا ہے کہ وہ کیاتخلیق کررہا ہے۔ وہ س طرح تخلیق کی جاتی ہے اور اس کی تخلیق کا مقصد کیا ہے۔ اس طرح انسان کی تخلیق کا تصور خدا کے ذہن میں پہلے میں سے بالکل ایسے ہی موجود تھا جیسا کہ اس کاریگر کے ذہن میں ایک تصورموجود تقاجوح پاقوبنانا جاہتا تھا۔خداکے ذہن میں انسان کے اس تصورکو جو ہر کا نام دیا جاسکتا ہے جو یقیناً وجود سے پہلے آتا ہے۔اس خدائی تصورکوانسانی فطرت کے نام سے بھی یاد کیا جاسکتا ہے۔ یہ بات یہاں تک توبالکل ٹھیک ہے کیکن جب وجودی خدا کے وجود سے ہی انکارکردیتے ہیں تو سرے سے جو ہر کا مسَلَّۃُتم ہوجاتا ہےاور صرف وجود کی بات رہ جاتی ہے۔اسی لیے کہا جاتا ہے کہ 'وجود جو ہر سے پہلے آتا ہے' اورانسان کواپنے جوہر سے پہلےاپنے وجود کا احساس ہوتا ہے۔اسی بات کے پیش نظر ہیڈ گرنے کہا تھا کہ' وہ دنیا میں پھینک دیا گیا ہے''لیکن اس کا پھینکنے والا کوئی نہیں ہے ۔انسان کوخود اپنے جو ہر کو پیدا کرنا پڑتا ہے ۔ یہ جو ہرانسانی رشتوں اور ساجی روابط سے پیدا ہوتا ہے اور پھر جب انسان دنیا میں اٹھرتا ہے تو اس کے بعد کہیں جا کر وہ خود کو تعین کرتا ہے۔اگرا بتدامیں انسان کو معین نہیں کیا جاسکتا تو اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ اس وقت'' کچھ ہیں'' ہوتا

لیکن بعد میں وہ بن جاتا ہے جو وہ خود کو بناتا ہے۔ یہاں یہ بات کہہ کر وجود یوں نے تشکیل وتعمیر کی ساری ذمہ داری خودانسان پر ڈال دی ہے اور جب ننٹنے نے یہ کہا تھا کہ میں خدا کے وجود سے انکار کرتا ہوں اور اس لیے اس کی ساری ذمہ داریوں سے بھی ۔ تو اس کے ذہن میں بھی یہی تصور تھا۔ اس طرح وجود بیت نے فر د کواپنے ہڑ کمل کا خود ذمہ دار گھر اکر اس میں خوداعتما دی کا ایسا جو ہر بھر دیا کہ وہ اس بحرانی دور میں خوداپ پروں کھڑا ہونے کا اہل ہو گیا۔

وجودیوں کے یہاں ایک مسئلہ'' داخلیت'' کا بھی ہے۔داخلیت کا مطلب بیر ہے کہ انسان کی قدرومنزلت ہر چیز سے زیادہ ہے۔ چاہے وہ چیز پتھر ہویا ہیرا۔انسان پہلے وجود میں آتا ہے اور خود کو متعین کرنے کے لیے ستقبل کی طرف بڑھتا ہےاورخوداس امر سے آگاہ بھی رہتا ہے کہ وہ ایسا کررہا ہے۔انسان اینی ذات کے مقابلے میں دیگراشیاء جیسے پتھر ،لکڑی ،لو ہاوغیرہ کے برخلاف ایک داخلی زندگی بھی رکھتا ہے۔ ۔ ذات کی قلب ماہیت سے پہلے کوئی چیز بھی وجودنہیں رکھتی ، انسان اس وقت اپنے وجود کو حاصل کر سکے گاجب وہ وہ ہوجائے گا جودہ ہونا جا ہتا ہے۔ان سب با توں کے کہنے کا مطلب صرف بیر ہے کہ آ دمی جو کچھ بھی ہے وہ اس کاخود ذمه دار ہےاور جب بیرکہا جاتا ہے کہ وہ اپنے وجود کاخود ذمہ دار ہے اور ساجی رشتوں ناطوں سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے بلکہ اس میں بیہ بات بھی مضمر ہے کہ وہ دوسروں کا بھی ذمہ دار ہے ۔اسی لے وجود یوں کے ہاں یہ بات بڑی اہمیت رکھتی ہے کہ''خود کوتغ پر کرتے وقت وہ دوسروں کی بھی تغمیر وتشکیل کرتے جاتے ہیں ۔وجودیت کا فلسفہ اس بات پر یفتین رکھتا ہے کہ حقیقی فلسفہ آ دمی کےانفرادی وجود سے پیدا ہوتا ہےاورجس کا خطاب دوسرےافراد سے ہوتا ہے تا کہ وہ بھی حقیقی وجود کو حاصل کرنے میں مد دد ے سکیں ۔ ہر فلسفہ کی طرح وجودیت کابھی یہی مقصد ہے کہ وہ انسان کوسوچنے پر مجبور کرے۔انہیں غور دفکر کا عادی بنائے تا کہ وہ عمل کی طرف رجوع ہوسکیں اوراس طرح اس ارض خاکی پرآگ روثن رکھی جا سکے۔اس فلسفہ کا سارا ز وراس بات پر ہے کہانسان کی ذات سے بالاکوئی دوسری ذات نہیں ہے۔ ذات کاعرفان ہی اس کے وجود کوقائم کرنے کا ذریعہ ہے۔ غالب نے بھی کہا تھا۔ ہے کا ئنات کو حرکت تیرے ذوق سے ... پرتو سے آفتاب کے ذریے میں جان ہے اینی،ستی ہی سے ہوجو کچھ ہو!... آگہی گرنہیں غفلت ہی سہی غالب کا اشارہ بھی فردگی ذات کے عرفان کی طرف تھا۔وجودیت کا مقصد یہ نہیں ہے کہ اشباء کا

ادراک حاصل کیا جائے بلکدا پخ شعور کی ہتی کو بدلا جائے اور ساتھ ہی ساتھ اشیاء کے تعلق سے اپنے اندرونی رو یہ کو بھی ۔ اب تک انسان نے اس دور کو معاشیات ، سائنس ، تاریخی سیاست اور سما جیات و غیرہ سے سیحفے کی کو شش کی ہے ۔ لیکن اس فلسفہ کے علمبر داروں نے یہ محسوس کیا ہے کہ خود انسان میں تبدیلیاں ہور ہی میں اور ان تبدیلیوں کو صرف فرد کے تعلقے سے سمجھا جا سکتا ہے۔ اسی لیے کیرک گارڈ اور سارتر نے فر دکوا یک زمرہ کی حیثیت سے ہماری فکر میں داخل کر نے کی کو شش کی ہے ۔ فلسفہ وجود یت صنعتی اور شینی عبد اور اس کے مسائل کی دین ہے ۔ صنعتی عہد میں انسان کو ایک طرف مادی آ سائنیں مہیا ہو کیں تو دوسری طرف انہائی چیو یہ فتہم کے خوفناک مسائل سے دو چار ہونا پڑا۔ ایسے مسائل میں انسانی وجود کی معدوم ہوتی شناخت ، ذات ک تلاش کا مسئل کی دین ہے ۔ معنی عہد میں انسان کو ایک طرف مادی آ سائنیں مہیا ہو کیں تو دوسری طرف انہائی چیو یہ تلاش کا مسئلہ ، اخلاقی وروحانی فتر دول کا زوال اور اس کا افسوس ، انسانی رشتوں کی شکست ور پخت اور اس کا تلاش کا مسئلہ، اخلاقی وروحانی فتر دول کا زوال اور اس کا افسوس ، انسانی رشتوں کی شکست و سے معنو یت اور اس کاک کو کو لایتی ، خرومی و مایوسی ، احساس شک انسانی وجود کی معدوم ہوتی شناخت ، ذات ک اس کا کھو کھلا پن ، فرد کی مجہولیت ، اس کی اور میں ہے بھی ، محبور کی طرف ، ذات کی اس کا کھو کھلا پن ، فرد کی مجہولیت ، اس کی بے جبرگی ، بے بسی ، محبور کی ولا چار کی ، بے سمتی ، ڈر اور خوف کی نفسیات ، ذہنی انتشار ، جنسی وجذباتی تھٹن ، روحانی کر ب ، اجنبیت و بے گائی ، خوا ہش مرگ ، زندگی کی لغویا ت

مذکورہ تمام مسائل کا انسان کے باطن پر شدید اثر پڑا۔ اس لیے جدیدا فسانہ نگاروں نے انسان کے ظاہر یا سماجی پس منظر کے بجائے اس کے اندرون سے موضوعات کو منتخب کرنا پسند کیا۔ گویا جدید افسانہ نگاروں نے براہ داست سماجی اور سیاسی حالات کو موضوع نہیں بنایا بلکہ سماجی اور اقتصادی حالات کے جو اثر ات انسان کے باطن پر پڑے ہیں اس کو موضوع بنایا۔ ایسا کرنے میں بعض جدید افسانہ نگار کا میاب نہیں ہوئے۔ اس لیے جدید افسانہ پر یہ اعتر اض وارد ہونے لگا کہ جدید افسانہ سماجی اور سانہ نگار کا میاب نہیں ہوئے۔ اس جہ یہ الزام جزوی طور پر تو درست ہو سکتا ہے مگر کلی طور پر نہیں ۔ کا میاب حدید افسانہ نگاروں نے جب بھی افسانہ کی باطنی شکش ، داخلی کیفیات اور اندرونی مسائل کو موضوع بنا کر افسانے لکھے تو اس کا نشانہ سماجی میں ہو حالات اور اس کے پیدا کر دہ مسائل ہیں ۔ سائل کو موضوع بنا کر افسانے لکھے تو اس کا نشانہ سماجی مطلبہ الز ماں کا دشانہ کی باطنی شکش ، داخلی کیفیات اور اندرونی مسائل کو موضوع بنا کر افسانے لکھے تو اس کا نشانہ سماجی مطلبہ ال مابعد جدیدیت کے نظری مباحث جدیداردوافسانہ کا آغازنظریاتی وموضوعاتی مباحث کی وجہ ہے ہی ہواتھا۔ ترقی پیندی ہے متعلق یہ مفروضہ پیش کیا گیا کہ 'حقیقت نگاری' سے متعلق بہت کچھ کھا گیااب اس سے الگ ایک نئی راہ نکالنے کی ضرورت ہے ۔ بیا حتجاج در اصل ترقی پیندی کے ردعمل میں شروع ہوا جو ۱۹۶۰۔ ۱۹۷۰ء کے درمیان اپن عروج کو پہو نیچا۔ اس سلسلے میں شہزاد منظرر قم طراز ہیں:

> " ۵۵۵۱ء مـ ۱۹۵۰ء کے بعد جب اردوا فسانے کے نئے دور کا آغاز ہوا تو جد یدا فسانہ نگاروں اور ان کے ایک گروہ نے بیہ مفر وضہ گڑھ لیا کہ اب روایتی اور حقیقت پسندا فسانے کا دور ختم ہو چکا ہے ۔ اس طرز نگارش کو منٹو اور بیدی نے بہت برت لیا۔ اب اس میں مزید گنجائش باقی نہیں رہی۔ اس لیے نئے افسانہ نگار وں کو صرف علامتی اور استعاراتی افسانے لکھنے چاہیے۔ چنانچہ اس مفروضے کے تحت نئے افسانہ نگاروں کی فوج ظفر موج نے علامتی اور استعاراتی افسانے کے نام پر ایسے افسانے لکھنے نثر وع کرد یے جوسب کچھ بن گیا سوائے افسانے کے '۔ (۲۳

حقیقت حال بیتھی کہ ان افسانہ نگاروں میں سے بیشتر نے اسلوب کو ہی سب کچھ مجھ لیا اور افسانے کے موضوع ومواد سے کوئی سروکارنہیں رکھا۔ ایسانہیں کہ علامتی واستعاراتی طرز اظہار میں حقیقت نگاری ممکن نہیں تھی لیکن ان جدیدیت پسندوں نے نئی راہ بنانے اور اپنی انفرادیت قائم کرنے کے چکر میں سماجی حقیقت نگاری اور اس کے موضوعات سے شعوری طور پر شدت کے ساتھ بغاوت کی خود ساختہ نئی راہ پر چلنے کے لیے اپنی ذات کے اندرون میں غوطے لگانا شروع کیا جس کی وضاحت کے لیے علامتی ، تجریدی ، استعاراتی ، اور اس طیری اسلوب کو اپنالیا گیا۔ اس شدت پسندی کو ہواد یے میں جدیدیت کے اہم نقادوں نے آگ میں تھی ڈالنے کا م کیا۔ اس سلسلے میں شہز اد منظر کھتے ہیں:

''جدت اور تجربہ پیندی کے جوش میں افسانے کے بنیادی عضریعن افسانویت کوفراموش کردیااوراعلان کیا کہافسانے کے لیے کہانی پن کا ہونا قطعی ضروری نہیں مصرف اتنا ہی نہیں اس رجحان کے نظریہ سازوں نے اعلان کیا کہ حقیقت نگاری اور بیانیہ اسلوب کی موت واقع ہوچکی ہے لہذا

مابعد جدیدیت کسی ایک نکتہ کسی ایک مرکز کسی ایک عرکز کسی ایک بیانیہ سے وابستہ نہیں ہے۔ البتہ اس کے چند خصالص اور مباحث پر گفتگو کی جاسکتی ہے۔ مابعد جدیدیت بیک وقت صورت حال اور تحیوری ہے اور ان دونوں کے ربط باہم سے عبارت بھی مورت حال سے مراد بیسویں صدی کے آخری حصے کی مجموعی ثقافتی صورت حال ہے اور تحیوری سے مراد وہ افکار ہیں جوجدیدیت اور ساختیات کی تقید اور فرانس میں ۱۹۶۸ء میں طلبہ کی بخاوت اور الجیریا پر فرانس کے حملے کے بعد ظہور پذیر ہوا۔

مابعد جدیدیت ادب میں ایک اضافہ اور توسیعی تصور ہے۔ بیا ییا تصور ہے جس صد ہا پہلو ہو سکتے ہیں ۔ یہی وجہ ہے کہ اس کی کوئی جامع تعریف آج تک ممکن نہیں ہو تکی ہے۔ البتہ ناقدین ادب نے اس کی توضیح اور تشریح کرنے کی خوب کوشش ضرور کی ہے۔

گونی چند نارنگ اردو تنقید کا بہت اہم ستون تصور کیا جاتا ہے۔ انہوں نے جدیدیت اور مابعد جدیدیت کی بحث کوایک نئی سمت عطا کرنے میں نمایاں کر دارا دا کیا ہے۔ مذکورہ بالاا قتباسات کی روشنی میں یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ گونی چند نارنگ نے سما جیات ، تاریخ ، ثقافت اور سماجی واد بی تھیوریز کے حوالے سے مابعد جدیدیت اور مابعد جدید ادب کی جن بنیا دی نکات کی طرف اشارہ کیا ہے۔ وہ موضوع سے متعلق ان ک کئی دہائیوں کی سوچ وفکر کا نتیجہ ہے ۔ ۸۰ ء کی دہائی کے وسط سے ہی ان کی ایسی تحریریں شائع ہونے لگیں آ گے، عصری ادب کے لیے نئی تھیوری اورنئی جمالیات پر اصرار ملتا ہے۔ گوپی چند نارنگ نے مابعد جدیدیت سے متعلق بہت متعدد سیر حاصل تعارفی ، توسیعی ، توضیحی اور تعبیری مقالے تحریر کر کے عام قارئین ، شاعروں اور اد یبوں کے لیے غور وفکر اور تخلیقی و جمالیاتی اظہار کے لیے ایک سمت کی نشان د، ہی کردی جو ساتویں دہائی کے آخری سے ہی جدیدیت کی کیسانیت ، فیشن پر تی، معنی کی وحدانیت ، فرضی تنہائی ، یا سیت ، اجنبیت ، محرومیت ، احساس جرم ، اد بی قدر پر فنی لوازم کی ترجیح اور ذات پر تی وغیرہ سے اکتا کے اور جھنجھلائے ہوئے تھے۔

> پروفیسرو ہاب اشر فی مابعد جدیدیت کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں: '' دراصل مغرب میں مابعد جدیدیت زندگی کی پوری وسعت کو سمیٹنا جا ہتی ہے ۔یہی وجہ ہے کہ اس کی تعریف کرنے والے کہیں نہ کہیں گم ضرور ہوجاتے ہیں۔ایسے لوگوں میں وہ بھی ہیں جو بے حد اعتبار کا درجہ رکھتے ہیں، میری مراد احب حسن ، لیوتار اورٹروئٹ انڈر سن سے ہے ۔وہ عظیم قصے، کہانیاں، رزم نامے جن پر ہم فخر کر سکتے ہیں ان کی حیثیت ان کی نگاہ

میں اتن وزنی نہیں رہ گئی ہے چنانچہ لیوتار نے مابعد جدیدیت کی بحث میں عظیم قصوں کوہی نشانہ بنایا۔اس نے مابعد جدیدیت کے عہد کو یوں شمجھنے کی معی کی ہے:As a time of incredulity towards metanarratives اور بہ سچ بھی ہے کہان عظیم قصوں پر سے اعتماد اٹھتا حاتا ہے۔لیوتارکہتا ہے کہا یسےقصوں کی تعداد بےحساب ہےاوراب بیہ ہمارے ذہن ود ماغ کوچھوتے نہیں ہیں، بظاہر یہ بات بہت ہی معمولی معلوم ہوتی ہے لیکن اس کی تہہ میں اتر بے توانداز ہ ہوگا دنیا کی آیادی کا ایک بڑا حصہ قصوں سے ہی اپنے عقیدے اخذ کرتا آیا ہے اوراب عہد مابعدجدیدیت جب قصوں ہی پرایک سوالیہ نشان بنار ہا ہے تو پھران سے وابسة عقيد بے ہمارے ذہن ود ماغ کوئس حد تک روثن کر سکتے ہیں ؟لہذا لیوتار کے نقطہ نظر سے مابعد جدیدیت اصلا حالت مابعد جدید ہے۔ یہی سب ہے کہ اس نے اپنی کتاب کانام The Post Modern Condition رکھا ہے یعنی مابعد جدیدیت ایک واقعی صورت حال سے انسان کودوجا رکررہی ہے''۔(۲۸) مابعدجد پدیت کی توضیح کرتے ہوئے پروفیسرقد دس جاوید رقمطراز ہیں: ··سماجی وثقافتی آگهی ،معاشی وتاریخی نشیب وفراز اور فلسفیانه موشگافیوں کے شعور، نیز مابعد جدیدیکمی ،لسانی، ساختیاتی اور جمالیاتی تصورات کے مختلف ومتضاد ذکات کی تفہیم وتعبیر کے مرحلوں سے گز رکراً ج کا انسان جس نئ ثقافتي صورت حال تک پہنچا ہے اس صورت حال کو'' مابعد جدیدیت '' کہتے اور جب اس نٹی صورت حال کے تضادات ومشابہات کے اندر ریتے ہوئے مصنف متن ،موضوع ،زیان ،مہابیانیہاور قاری کےحوالے سے'' حقیقت''اور معنی کی رمزیت ، تکثیریت ، لام کزیت ، اور امکانات کی تخلیقی و جمالیاتی ، تشکیل باردتشکیل کرنے والی کوئی ادبی تحریر وجود میں آتی ہے تواسے مابعد جدید ادین تح برکہا جاسکتا ہے اور ایسی تحریر وں پرمشتل

اد کو نابعدجد پداد ''۔ (۲۹) مابعد جدیدیت کے شمن میں جن حالات کا ذکر بار بارہوتا ہے وہ مندرجہ ذیل ہیں۔ (۱)میڈیا

پرنٹ میڈیا اور الیکٹرانک میڈیا موجودہ عہد کی سب سے بڑی طاقت کا نام ہے اس کے اثر ات بہت ہی مضمرا ور زود افزوں ہوتا ہے۔میڈیا کا استعال معلومات کا حصول ، تفریح طبع وغیرہ کے لیے کیا جاتا ہے گلوبل ویلج کی تشکیل میں میڈیا کا اہم رول ہے۔میڈیانے زمان ومکان کی سرحدکو مٹاڈالا ہے اور پرانے خیالات اور جانات کی جگہ پر نئے نئے خیالات اور رجحانات کوجنم دیا ہے۔میڈیا کے ذریعہ ہی امیجز کی کثرت اور نظریات و آراکی تکثیریت کا تصور سامنے آتا ہے۔نیز حقیقت کے سطحی ، عارضی اور اضافی ہونے پر زور دیتا ہے۔مابعد جدید فکر کا اصرار بھی اسی پر دلالت کرتا ہے۔

انٹرنیٹ میڈیا کا توسیعی حصہ ہے۔انٹرنیٹ نے زمان ورکان کی دوری کوسمیٹ کر ابلاغ وروابط ، خیالات و معلومات کی ترسیل کے عمومی طریقوں کو یکسر بدل ڈالا ہے۔ اس انقلاب کے غیر معمولی اثرات تجارت، تعلیم، ثقافت، ادب، آرٹ، شخصی روابط وغیرہ کا مشاہدہ تمام شعبوں میں کیا جاسکتا ہے۔ اس کے علاوہ انٹرنیٹ نے جغرافیائی، نظریاتی، ثقافتی اور سیاسی سرحدوں کو چیلنچ کیا اور ملٹی کلچرل سماج کا تصور پیدا کیا۔ اس ساری صورت حال کا اثر بیہ ہوا کہ معروضی اور موضوعی، خارجی، اور تخلیمی حقیقت کی جگہ ایک نئی حقیقت نے لے لی عکسی یا تصویری حقیقت جس کا نہ کوئی متن ہے اور نہ ہی بنیا دی کا پی ۔ جس کی سب کا پیاں بیک وقت بنیا دی محصی یا اور ثانوی بھی ۔ یعنی بید ' حقیقت کا مرکز ہے۔ جس کے حصار میں مابعد جدید انسان رہنے پر مجبور اور جس کی رو سے اپنا تصویر دان تھا تم کر نے پر ماکل ہے۔ چنا نچہ جو سطحیت میڈیا کے این جن ہے جنور اور ک تصور ات ذات میں پیدا ہو چلی ہے۔

۲)صارفيت کاکلچر:

صار فیت کے کچر کا براہ راست تعلق صنعتی عہد اور سرما بیداری سے ہوتا ہے۔ صنعتی عہد کی پہلی صدی کا فکری رشتہ جدیدیت سے ہے۔ صنعتی عہد اور صار فیت کے کچر میں قدرے فرق بھی ہے اول الذکر اشیاء کی پید اوار پر لیکن آخر الذکر اشیاء کے صرف پر زور دیتا ہے۔ شئے بجائے خود اہم نہیں ہوتا۔ اس کی اہمیت اس کے صرف اور معاشی قدر کے وسلے سے ہوتا ہے۔ صار فیت کے کچر نے ہر شے کو کموڈیٹی میں بدل دیا ہے۔ ہر قدر یہ ساری صورت حال Norm کا درجہ اختیار کر گئی ہے۔اس لیے اس نے مابعد جدیدانسان کے طرز ادراک پر گہرااثر ڈالا ہے۔کا ننات، سماج اور خوداپنی ذات کے تصور اور اس سے انسان کے رشتے کی فلاسٹی کو تبدیل کیا ہے۔ (۳) میٹر و پولیس۔

د نیا میں شہروں کی تعداد بڑھر ہی ہے چھوٹے شہر بڑی تیزی سے بڑہ رہے ہیں بڑے شہر مزید بڑے ہو گئے ہیں تعلیم ،روز گاراور شہری آ سائش کی وجہ سے بڑی تعداد میں لوگ شہر کی طرف بھا گتے چلے آرہے ہیں ۔ بیرآبادی مختلف ثقافتی اورفکری پس منظر کی حامل ہوتی ہے جس سے شہر میں ثقافتی اورفکری مرکزیت پیدانہیں ہویاتی۔شہر کا استحکام ثقافت وفکر سے زیادہ انتظامی اور معاشی عوامل پر ہوتا ہے۔ شہروں میں ہونے والی بیشتر ثقافتی سرگرمیاں معاشی مقاصد کی حامل ہوتی ہیں۔ چوں کہ بڑے بڑے شہروں میں مقامی اور عالمی مہاجرین کی کثرت ہوتی ہے اس لیے ہرشہر بالائی سطح پر بین الاقوامیت کا شائیہ ابھارتا ہے۔مگرز سریں سطحوں پر ہر بڑے شہر میں چھوٹے چھوٹے سلی، دطنی، اسانی اور قومیتی گروہ وجود رکھتے اور سرگرم ہوتے ہیں۔جس سے ان بڑے شہروں میں جڑوں کی تلاش ایک اہم رجحان کی صورت اختیار کرلیتی ہے۔شہر کا کاروباری ذہنیت اگر شہر کو Dehumanize کرتی ہے تو جڑوں کی تلاش اسے انسانی سطح سے مربوط کیے رکھتی ہے۔خاص بات یہ ہے کہ مابعد جدیدیت میں بید دنوں متضاد عناصرDehumanization اور ماضی کی بازیافت موجود ہیں یسلی اور مذہبی احیا پر سی کوبھی مابعد جدیدیت سے منسلک کیا گیاہے۔ دیکھا جائے تو مذہبی بنیاد پر سی بھی دراصل اپنی جڑوں سے جڑ کرر بنے کی ہی کوشش ہے جوعالمی مرکزیت کےاس تصور کو چینج کرتی ہے جوجدیدیت کاایجنڈ اتھا۔ مابعد جدیدیت کافکری اورزمانی تعلق جدیدیت سے ہے۔ یہ بیک وقت جدیدیت کے تاریخی تناظر سے منسلک اور جدیدیت کے آدرشوں کی نقاد ہے۔ واضح رہے کہ جدیدیت کے دورخ ہیں۔ایک جدیدیت بہ طور جمالیاتی تحریک اور دوسرا جدیدیت بطور ایک ہمہ گیرفکری تح یک۔ آخرالذکر جمالیاتی جدیدیت کی

خیر یے سے بیدیدیت کے بنیادی تعقلات کو پیش نظر رکھنا ضروری ہوتا ہے۔ جدیدیت کے اہم اوصاف تحریر کرتی ہے ۔ جدیدیت کے بنیادی تعقلات کو پیش نظر رکھنا ضروری ہوتا ہے ۔ جدیدیت کے اہم اوصاف تحریر میں تا شیر، موضوعیت اور ابہا م پر اصرار، کیا کے بجائے کیسے پر زور، اصناف کی حدود کا دھند لا پن، شکستہ بیا نیول اور عدم تسلسل کے حامل بیا نیوں میں دلچیں ، خود شعوری اور خود آگہی کار بحان ، روایاتی جمالیات کا استر داد، تجربہ پندی، تاریخی عدم تسلسل وغیرہ ہیں ۔ جدیدیت کہ بیدوہ عناصر ہیں جو مابعد جدیدیت میں بھی قدر ے مشترک کے طور پر شامل ہیں ۔ اس سے اکثر و بیشتر لوگوں کو میڈ کمان ہوتا ہے کہ مابعد جدیدیت میں بھی قدر ے مشترک نئی شکل یا اس کی توسیع ہے ۔ مگر یہ مما ثلت صرف خاہری ہیں ۔ ان عناصر کے سلسلے میں دونوں کے رویے اور بنیاد یں بالکل مختلف ہیں ۔

مابعد جدیدیت ، جدیدیت کے خوابوں اور اصولوں پر شک کا اظہار کرتی ہے۔ اس کی نظریں پوری انسانیت کی فلاح سے متعلق جدیدیت کے دعاوی غیر حقیقی ہی نہیں مصلحت پسندانہ بھی ہیں۔ بید عوے دراصل ایک گروہ کے نقطہ نظر اور مفادات کی نمائندگی کرتے ہیں اور باقی گرہوں کونظر انداز کرتے یا نظر سے گراتے ہیں۔

جدیدیت نے واحد معنی کی جستجو کرتی ہے اور اس کے معنی کو قید زمان و مرکان سے ماور اسیجھتی ہے مگر مابعد جدیدیت نے واحد معنی کے تصور کو بدلا اور تمام نظر انداز کئے گئے معنی کو سامنے لاتی ہے اور معانی میں ''اشرافی' اور''حاشیائی'' درجہ بندی کا خاتمہ کرتی ہے۔ جس کی وجہ سے مابعد جدیدیت تمام موضوعات ، نقطہ ہائے نظر، اصناف، اشخاص اور سماجی طبقات کو کیساں اہمیت کے ساتھ منظر پرلانے میں سرگرم ہوتی ہے۔ مابعد جدیدیت کی تفہیم وتعبیر میں بسااوقات قاری کنفیو ژن کا شکار ہوجا تا ہے ۔ کیونکہ جدیدیت جا اور مابعد جدیدیت کی تفہیم وتعبیر میں بسااوقات قاری کنفیو ژن کا شکار ہوجا تا ہے ۔ کیونکہ جدیدیت جد کر کے ہم مابعد جدیدیت کی ڈسکورس کو حتی شکل نہیں دے سکتے ۔ یہی وجہ ہے کہ مابعد جدیدیت کو سمجھنے کی کو شش کی

ہے۔ چنانچہ پر وفیسر قدوں جاوید مابعد جدیدیت کی توضیح کوہل بنانے کی خاطر جدیدیت اور مابعد جدیدیت کا

تقابل بالترتیب کرتے ہوئے دونوں کے درمیان پائے جانے والے افتر اقات، تضادات اور مشابہات کا ذکر یوں کرتے ہیں:

> · · ا - حدیدیت، حدت پسندی، حدیدیت، حدید کاری اور مابعد حدیدیت جیسی ملتی جلتی اصطلاحوں سے متعلق منفی ومثبت تعبیرات کی اتنی کثر ت ہے کہ کسی بھی اصطلاح کوادب کے حوالے سے ٹھوں اور حتمی تعریف کے دائرے کے اندر لانا بے حد دشوار ہے۔ پھر بھی جدیدیت چونکہ نظریاتی اعتبار سے یک نوعی اور وحدانی رجحان تھا اس لیے اس کی تعریف ممکن تقمى ليكن مابعد جديديت چونكه بوقلموں اور تكثيري ، ہر لمحه بدلتي ثقافتي صورت حال کا نام ہے اس لیے مابعد جدیدیت کو کسی قطعی اور ہر ایک کے لیے قابل قبول وحدانی تعریف کے دائرے میں لا نامکن نہیں ہے۔ Modernut کی اصطلاح لاطینی لفظenus سے مشتق ہے جس کااستعال چوشی مانچو س صدی میں عیسا ئیوں کا'' یا گان دور'' سے میتز کرنے کے لیے کیا جاتا تھا۔خالصتا ادب کے حوالے سے جدیدت کا اولین حوالہ ۱۹۸۸ء میں ڈار ہوکی اس تحریر میں ملتا ہے جو اس نے میکیسکو کے ادیب ریکارڈ وکونٹراس کی مدح میں کھی تھی۔ Post Modern کی اصطلاح کا استعال سب سے پہلے ٹوائن بی نے اپنی تصنیف میں ۱۹۳۸ء میں کیا ۔ جنگ عظیم ۲۰ ۔ ۱۹۳۸ء کے بعد فنون لطیفہ میں مابعد جدیدیت کی اصطلاح کا استعال صرف فن تقمیر کے حوالے سے کیاجاتا تھالیکن ۱۹۲۰ء کے آس پاس سے احب حسن اور لیز لی فیڈلر نے ادب اورخصوصافکشن کے حوالے سے مابعد جدیدیہ بیت اور مابعد جدید ادب کی اصطلاحات کااستعال شروع کیا۔

۳۔مغرب میں ادبی جدیدیت کے حروج کا زمانہ پہلی جنگ عظیم ( ۱۹۴۷ء سے دوسری جنگ عظیم تک کا ہے۔اردو میں ادبی جدیدیت کے آغاز وارتقا ءکا زمانہ ۲۰۔۱۹۲۵ء سے (کم ومیش) ۸۰۔۵۵اء تک کا ہے۔مغرب

مابعد جدید کی خصوصیت میہ ہے کہ وہ جدیدیت کی اصطلاحوں کو وسیع اور ہمہ گیر معانی میں استعال کرنے پراصرار کرتا ہے۔اور مابعد جدید صورت حال کے اساسی پہلوؤں ، سائنسی ایجادات ، بر قیاتی اورا یٹمی انقلابات ، کثیر قومی سرما یہ کاری ، گلو بلائز نیٹن اور صار فیت وغیرہ کے زائیدہ سماجی وثقافتی تغیرات ، لا مرکزیت اور مقامیت وغیرہ پرز وردیتے ہوئے زندگی کی معنی خیزی کو نے امکانات بخشا ہے۔ مابعد جدیدیت کے فکری عناصر میں مند درجہ ذیل چیزیں بھی داخل ہیں:

یہاں تاریخی ابعاد کی تشکیل جدیداور ہیومنزم کی تعمیر نو پریفین رکھاجا تا ہے۔ مابعد جدیدیت کی بنیاد ساختیات اور پس ساختیات پر قائم ہونے کے باوجود تانیثیت کی تحریک ، نئی تاریخیت ، رد تشکیل اور فلسفہ لسان وغیرہ کی ادبی فضا کی تعمیر میں معاون ثابت ہوتے ہیں۔ مابعد جدیدیت قدیم اقد ار کے تحفظ کا ضامن اور نئی تہذیب کے تضادات کا مقابلہ کرنے میں دلچیس ظاہر کرتی ہے۔ یہ مار کسزم کے بیشتر خوابوں کو شرمندہ تعمیر کرانے پریفین رکھتی ہے۔ یہ فرد کے بجائے ساج اور معاشرہ کواپنی نگاہ میں رکھ کرا جتماعیت پر ذور دیتے ہوئے ساجی ، ثقافتی اور جمالیاتی اقد ار کو فنی لواز مات کے متغیر ہوتے اصولوں پر پیش کرتی ہے۔ اور تخلیقی اظہار میں مقامی ثقافتی اور جمالیاتی اقد ار کو فنی لواز مات کے متغیر ہوتے اصولوں پر پیش کرتی ہے۔ اور تخلیقی اظہار میں مقامی ثقافتی اور ساجی اقد ار کو میں نو پر خیر کی کا شوت فراہم کرتی ہے۔ ماریز کرتی ہے۔ میں کرتی ہے ماری کرتی ہے۔ یہ ماریز میں کہ میں ہوئے اور کو شرمندہ تعمیر کے بجائے اس کی ہرکلیت پیند شکل کور دکرنے اور مابعد جد بیصورت حال کی زائیدہ ڈسکورس کی حمایت پریفتین رکھتی ہے۔ بیہ ہر طرح کی ثقافتی ، سماجی تناظر میں کھلے ذہن اور روپے کی بنا پراشیاءاور حقائق کے لامحدود امکانی طرفوں کو کھولنے سے دلچیپی کا اظہار کرتی ہے ۔اس کے تصور میں سچافلسفہ وہی ہے جس کی جڑیں بغیر کسی نیاز مندانہ نظریاتی وابستگی کے انسان اور انسانی زندگی کے

عام مسائل کے لیے مخصوص ہوں۔ کیونکہ نظر بیمزاجا جبریت آشنا اور کلیت پسند ہوتے ہیں۔ اسی لے مابعد جدیدیت انسان اور انسانی زندگی کو در پیش ہر طرح کے بحرانی حقائق اور مسائل کے طرفوں کو کھول کران کے تضادات اور مشابہات کے حوالے سے ان کی اصل کے اور اک پر اصر ارکرتی ہے۔

مابعد جدید سے قبل اردوا فسانہ دوطرح کے رجحانات سے روبروہو چکا تھا۔ پہلا رجحان ترقی پسندی کا تھا جس کے رہنما اور نقش اول حیثیت کے مالک پریم چند،سعادت حسن ،منٹواور کرشن چندر وغیرہ تھے۔ بیر رجحان آزادی کے بعد ۲۰ کی دہائی میں دم تو ڑگیا۔اس کے بعدار دوافسانے میں جو تبدیلیاں واقع ہوئی ان میں مغربی ادب کی تحریجات اور رجحانات کا اہم رول رہا۔ بیرکہنا غلط نہ ہوگا کہ جیمس جوائس اور ورجینا وولف کی ا تہاع میں افسانے کونٹی جہت دی گئی۔ان تغیرات کے نتیج میں شعور کی رواور آ رکی ٹائیپ کی تکنیک نے حقیقت نگاری کی مروجہ تکنیک کو یکسرنظرا نداز کر کے، بےربط اور بکھری ہوئی کہانیاں زیادہ کٹھی گئیں۔ساج میں ناوابستگی اورنظرياتي مقصديت سےانکار کےرجحان نے افسانوں ميں Absurdity کوراہ دی اورکہانيوں کي تکنيک میں ہرطرح کے میتی تج بے ہونے لگے۔کہانیوں کی داخلی گہری ساخت کمز ورہوتی چلی گئی اور ڈائیلاگ ٹیبل ٹاک فلیش بیک اور فیڈ آ ؤٹ جیسی کم حقیقت اورمہمل چز وں سے افسانے کے تانے بانے سے جانے گے۔ اور پھر کہانی بن کے فقدان کا مسّلہ شروع ہو گیا۔اینٹی اسٹوری کی شروعات کےعلاوہ علامتی اورا شارتی تکنیک نے افسانے کوانشا ئیہ اور کمپوزیشن بنا کر رکھ دیا ۔ بیہ مسّلہ اپنی جگہ قائم ہے کہ اب تجریدی آرٹ کی کیا شکل ہوگی؟ کیونکہ بہت سارے افسانہ نگارنے تج بدکواپنے طور پر پیجھنے کی کوشش کی اور پیہ غلط نتیجہ اخذ کیا کہ اس میں کہانی اور واقعات کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔علامتی افسانوں کا آغاز ہوااور ناقد وں نے اسےاپنی تنقید کا نشانہ بنانا شروع کیا تو تر تی پیندوں کےا فسانوں میں بھی ناقدوں کوعلامت نگاری نظرآ نے گی۔ چناں چہ بہ ناقدین سعادت حسن منٹو، کرشن چندر اور مرزا ادیب کے علامتی افسانوں سے بیچے افسانوی ادب کو وابستہ کرنے لگے۔ان ناقد وں نےمنٹو کے'' پھند نے'' کرشن چندر کے' غالبچہ' اور مرزاا دیب کے' درون تیرگی'' کومعیار

علامت نگاری سے رفتہ رفتہ بیانیہ کی طرف مراجعت در اصل انو کے پن کی تلاش جنتجو اوراردو افسانے کوتازہ دم کرنا تھاورنہ قریب تھا کہ اردوا فسانے سے قاری کا رشتہ ٹوٹ جاتا اورا فسانے کی معنوبیت دھیرے دھیرے کم ہوجاتی ۔ چناں چہ ۱۹۷ء سے ۱۹۸۰ء کے مرصے سے قبل جو Fossilised جدیدیت تھی وہ رفتہ رفتہ اپنی قوت گنوا بیٹھی اور ۲۹۵ سے ۱۹۸۰ء کے مرصے میں اوراس کے بعد بھی مجر دجدیدیت سے انحراف کے طور پرکٹی کہانیاں سامنے آئیں ۔ حالانکہ اس عہد میں بھی علامتی افسانوں کا سلسلہ باقی رہا۔ پاکستان

انور سجاد نے کونیل کھر کروہاں کی موجودہ سیاسی ، اقتصادی اور سما جی صورت حال پرخوب طنز کیا۔ان کا انداز بیان استعاراتی تھا۔ اس دور کے علامتی افسانوں سے متعلق خور شید سمیع کلصتے ہیں : "میرے خیال میں جدید /علامتی افسانہ ، ترقی پیند افسانے سے صرف اسلوب کے اعتبار سے مختلف نہیں بلکہ موضوع ، نقطہ نظر اورٹریٹنٹ کے اعتبار سے بھی مختلف ہے۔ یہاں اصلی بات شاید سیے کدانسان ایک باریا ماعتبار سے بھی مختلف ہے۔ یہاں اصلی بات شاید ہے کہ انسان ایک باریا کٹی بارنا کام ہونے کے بعد بھی تگ ودو سے بازند آئے اور ست قدم نہ ہو بلکہ زندگی میں تیز قدم ہی رہے۔ ناکامیوں کی راکھ میں جلس نہ جائے بلکہ اس راکھ کو تیں تیں قدم ہی رہیں کا دیں بھی خودی کا اداشان نہیں تو وہ مال راکھ کو تیں تیز قدم ہی رہے۔ ناکامیوں کی راکھ میں جلس نہ جائے بلکہ ملکہ زندگی میں تیز قدم ہی رہے۔ ناکامیوں کی راکھ میں جلس نہ جائے بلکہ اس راکھ سے آگ نکا لنے کافن نہیں جان سکتا''۔ (۲۱)

مین رانے یوں تو بہت سے افسانے لکھے ہیں اوران کی تخلیقی قوت بھی بہت زیادہ ہے۔ بیانیہ انداز میں افسانہ لکھنے کی مہارت بھی انہیں حاصل ہے ۔بلراج مین را کا ایک مشہورافسانہ ماچس' ہے ۔ مین رانے اس افسانے میں ماچس کوزندگی کی معنویت کی علامت بنا کرمیش کیا ہے۔

اقبال مجیدایک بہت ہی حساس اور زیرک افسانہ نگار ہیں۔وہ لفاظی اور فلسفیانہ انداز بیان سے اعراض کرتے ہوئے افسانہ تخلیق کرتے ہیں۔• ۱۹۸ کے آس پاس ان کے بہت سارے افسانے معرض وجود میں آئے۔ اقبال مجید کا ایک مشہور افسانہ نوشاک ہے۔ بیا فسانہ ایک ایسے دور پر مبنی ہے جب ملک میں زیادہ سخق روار کھی جارہی تھی۔ ایسے نازک دور میں اقبال مجید نے اینڈ رس کے بادشاہ کوعلامت بنا کرایک خوبصورت اور تیکھاٹریٹمنٹ دے کر پوشاک جیسی کہانی لکھی اور اس طرح ضمیر کی آواز کہانی میں شامل ہوکر علامت نگاری سے حقیقت نگاری تک سنائی دینے گی۔

۱۹۸۰ء سے متصل اہم ناموں میں ایک اہم نام انور قمر کا بھی ہے۔ ان کا ایک مشہورا فسانہ چوراہے پر ٹنگا آ دمی ہے۔ اس افسانے میں انور قمر نے لاسمتیت کے المیے کو تجریدیت سے نکال کرعلامتیت تک پہو نچا دیا ہے اور اس سے جو بات پیدا کی گئی ہے وہ سہر حال یہی ہے کہ ہم لاسمتیت کے شکار ہیں اور ایک بھٹکی ہوئی بھیڑ ہے جسے نہ تو منزل کا پتہ ہے اور نہ راستے کاعلم ۔ سوچتے ہوئے یوں چلتے جانا آج کا بڑ اللمیہ ہے۔

مابعد جدید افسانوں میں <sup>دو</sup> بجوکا'' کو بہت زیادہ شہرت حاصل ہوئی۔ بجوکا میں استعاراتی نظام اور علامت کے سہارے کہانی کی بنت کو تیار کر نے پریم چند کے تخلیق کردہ کر دار ہوری کی از سرنوع دریافت کی ہے ۔ سریندر پرکاش کا کمال ہی ہے کہ اس نے بجو کا جیسی بے جان ڈھانچے میں زندگی پیدا کر کے اس میں درانتی نکال دینا اور پھر درانتی کے ذریعہ اپنی فصل کا چوتھائی حصہ کا کاٹ لینا، اصل میں استحصال کی بد لی ہوئی شکل کی علامت ہے۔ علامتی کہا نیوں میں جو گندر پال کی کہانیاں بھی بہت مشہور و معروف ہیں۔ جو گندر پال کی کہانیوں میں ایک طرح کی نئی تکنیک بھی ہوتی ہے اور وہ تکنیک ہی ہے کہ ایک طرح سے اگر دیکھا جائے تو کہانی اپنی ابتد بہی میں کمل ہوجاتی ہے کہانی گرانی کہا نیاں بھی بہت مشہور و معروف ہیں۔ جو گندر پال کی کہانیوں میں ایک طرح کی نئی تکنیک بھی ہوتی ہے اور وہ تکنیک ہی ہے کہ ایک طرح سے اگر دیکھا جائے تو کہانی اپنی ابتدا ہی میں مکمل ہوجاتی ہے لیکن اگر اسے دوسرے اینگل سے دیکھیں تو معلوم ہوتا ہے کہ چیے جیسے کہانی آئی ابتدا ہو ہے و یے ف کار کی گرفت تلاز دینہ خیال مضبوط ہو نے گئی ہے۔ اس طرح جو گندر پال کی افسانے کی ابتدا میں ایک طرح کی تی تو بی اور وہ پال کی کہا نیاں بھی ایک طرح سے اگر دیکھا جاتے تو کہانی اپنی ابتدا میں چین و نے لی جو اتی ہی ایک کہانی کا فریم ٹو خیا تا ہے اور اس ٹوٹے ہو نے قریم سے کہانی بر کا یہ تر ا

ہے۔اس نے اور نیکھ ٹریٹمنٹ نے نئی کہانیوں کوایک بڑی تبدیلی سے روشناس کرایا ہے۔جو گندر پال کی 'چہار درولیش' ہرامیے' باہر کے بھیتر' ر امائن' عمود' بے محاورہ' دوررسائی' بازیافت' کچھوا' اور ' آمدورفت'وغیرہ جیسی کہانیاں بیثابت کرتی ہیں کہ پال کافن متنوع اوررنگارنگ ہے۔ سلام بن رزاق کا ایک مشہورا فسانہ صلیب' ہے۔ بیا فسانہ علامتی ہے جس میں بظاہر ریل کے ایک سفر کا ذکر ہے۔ اس سفر کے دوران سیٹ کی حصولیا بی کے لئے انسا نیت اور شرافت کا خون اورا یک دوسرے پر زبرد ستی کی فضا کوسلام بن رزاق نے بہت ہی خوبصور تی سے ابھارا ہے۔ ریل کے اس سفر کوا گر نئے معا شرے کا سفر سمجھ لیا جائے تو علامت وسیع تر ہوجاتی ہے۔

☆☆☆

(۲۳) تجميل جالبی ، سارتر، وجود بيت اورادب \_ اد بي تحريكان ت . انور پا شا، عرشيه يبلی يشنز، دو بلی \_ ص ۲۰۳۰ (۲۳) تجميل جالبی ، سارتر وجود بيت اورادب \_ انور پا شا ـ عرشيه يبلکيشنز ، دو بلی ـ ۲۱۰ ۲ ء ، ص ۲۰۳۰ ـ ۵۰ (۲۳) تجميل جالبی ، سارتر ـ وجود بيت اورادب \_ انور پا شا ـ عرشيه يبلکيشنز ، دو بلی ـ ۲۱۰ ۲ ء ، ص ۲۰۳۰ ـ ۵۰ (۲۳) شيل جالبی ، سارتر ـ وجود بيت اورادب \_ انور پا شا ـ عرشيه يبلکيشنز ، دو بلی ـ ۲۱۰ ۲ ء ، ص ۲۰۳۰ ـ ۵۰ (۲۳) شيل جالبی ، سارتر ـ وجود بيت اورادب \_ انور پا شا ـ عرشيه يبلکيشنز ، دو بلی ـ ۲۱۰ ۲ ء ، ص ۲۰۳۰ ـ ۵۰ (۲۳) شنم ادا منظر ، علامتی افسا نے کے ابلاغ کا مسله ، کرا چی ، منظر پېلی کيشنز ، ۱۹۹۰ ء ، ص ۲۰۴۰ ـ ۵۰ (۲۳) شنم ادا منظر ، علامتی افسا نے کے ابلاغ کا مسله ، کرا چی ، منظر پېلی کيشنز ، ۱۹۹۰ ء ، ص ۲۰۴۰ ـ ۵۰ (۲۳) شنم ادا دامنظر ، علامتی افسا نے کے ابلاغ کا مسله ، کرا چی ، منظر پېلی کيشنز ، ۱۹۹۰ ء ، ص ۲۰۴۰ ـ ۵۰ (۲۳) شنم ادا دامنظر ، علامتی افسا نے کے ابلاغ کا مسله ، کرا چی ، منظر پېلی کيشنز ، ۱۹۹۰ ء ، ص ۲۰۴۰ (۲۳) شنم ادا دامنظر ، علامتی افسا نے کے ابلاغ کا مسله ، کرا چی ، منظر پېلی کيشنز ، ۱۹۹۰ ء ، ص ، ۲۵ (۲۳) شنم ادا دامنظر ، علام می افسا نے کے ابلاغ کا مسله ، کرا چی ، منظر پېلی کيشنز ، ۱۹۹۰ ء ، س ، کړ (۲۳) شنم ادا دامنظر ، علام می او دواند و ملی ـ اردواکادی ، ۱۹۸۸ ء ، د ، لی ایجو کیشنل پیلیشنگ باوَ س ، ۲۰ (۲۳) حامدی کاشمیری ، مابعد جد یزظم بازیا فت ـ مجله شعبه ار دوکشمیر یو نیورش ـ ۱۹۹۹ء (۲۳) ( اردوه ابعد جد ید یت پر مکالمه ـ مر تیکو کې چند نارنگ ـ ص : ۱۹۷ مارک مین ، در یاکنځ ، بی و بلی ـ ۲۱ مارک می ، در یاکنځ ، بی او می ـ متن ، معنی اورتیوری می : ۲۵۳ ـ ۱۳۵۲ ـ موثر دن پیلیشک باوَ س خی دایلی ) مارک می ، در یاکنځ ، بی و بی دایل . ۱۱۱، جلد ۲۱۱، کو بر نومبر ، دمبر ، ۲۱۰ ـ موثر دن پیلیشک باوَ س که د ، لی د ایلی ) رازی ( از ال کی روقد دن جاو دیر مین ، معنی اورتیوری کی ۲۵۳۰ ـ ۲۰۳۲ ـ موثر دن پیلیشک باوَ می بی د د بلی ) (۲۳) ( گروتحقیق : نیا فسا نه نمبر ، ص : ۱۱۱، جلد ۲۱۱، کو بر نومبر ، دمبر ، ۲۱۰ ـ ۲ ـ قو می کونس ، بی د بلی د رسی

نياافسانه: ابهم موضوعات ومسائل

چوتھاباب

عالمی معاشرہ کسی نہ کسی تہذیب کی آغوش میں پرورش پاتا ہے۔ تہذیبیں سنورتی اور بکھرتی رہتی ہیں۔ کسی بھی ثقافت کو پروان چڑھنے کے لیے مدت مدید کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ ثقافت تہذیب کا اعلی مرحلہ ہوتا ہے۔ پہلے تہذیب وجود میں آتی ہے پھر ثقافت نمو پذیر ہوتی ہے۔ کوئی بھی تہذیب جب اپنی بنیا دی رسم ورواج ، بود وباش اور پیداوار کی بالکل ابتدائی شکلوں سے خاصی بلند ہوجاتی ہے اس کے بعد وہ ثقافت کی شکل اختیار کر پاتی ہے۔ لیکن چونکہ ہمارے یہاں تہذیب وتمدن اور ثقافت کے درمیان عام طور پر تفریق نہیں کی جاتی ہواور اسے مبادلہ پذیر (Interchangable) تصور کیا جاتا ہے۔ میں اس پہلو پر بھی خور کرنا ضرور کی ہے۔

انگریزی میں تہذیب کے لیے Civilization اور ثقافت کے لیے Culture کا لفظ استعال ہوتا ہے۔ان دونوں کے درمیان بہت زیادہ فاصلہ ہیں ہوتا۔ چنانچہ جب ہم ہڑ پایا موہن جوداڑ وتہذیب کی بات کرتے ہیں تو اس سے مراد بیشتر صورتوں میں وہ اوز ارہوتے ہیں جو اس دور کے لوگ یا اس تہذیب سے منسلک لوگ استعال کیا کرتے تھے۔ اس تہذیب کے لوگ اپنی بھوک مٹانے کے لیے جانو روں اور چڑیوں کا شکار کیا کرتے تھاور سرچھپانے کے لیے غاروں کا سہار الیا کرتے تھے۔

کوئی بھی ثقافت اپنی تہذیب کے حروج کے بعد جنم لیتی ہے وہ اپنے دامن میں ماضی کے عوال بھی رکھتی ہے اور ترقی یافتہ حال کے تقاضے بھی، رقص، موسیقی اورادب بھی جواپنی ابتدائی شکلوں سے پوری طرح دامن کشاں نہیں ہوتے۔اس دور میں تہذیب کے Ritualistic عوامل بھی ایک طرح کی غیر مذہبی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔غیر مذہبی کا مطلب ایسے عناصر کی بالاد یتی جو زندگی کی ضروریات کی تکھیل میں کسی نہ کسی حد تک اورار تقاء کی راہ میں کسی نہ کسی شکل میں معاون ہوتے ہیں۔

ادب میں بہت سے ایسے عناصر کارفرماں ہوتے ہیں جن کا تعلق براہ راست تہذیب وثقافت سے ہوتا ہے۔مثال کے طور پر شاعری کود یکھا جائے تو میر، غالب ،نظیر اکبرآبادی ، اقبال اور دوسرے شعراء کے یہاں ایسی نظمیں اور ایسے اشعار مل جاتے ہیں جن میں ہندور سم ورواج ،عقائد، تہواراور مذہبی شخصیتوں کی کھل کرتعریف کی گئی ہے۔اسی طرح سے ہندو شعراء کے کلام میں عید، رمضان ، اسلامی مساوات اور حدو نعت وغیرہ

میں کر دوں کہ آپ کی سمجھ میں فورا آجائے کہ کلچر کیا ہے۔ مجھے آپ کی

خواہش کا پورا پورا حزام ہے لیکن ساتھ ساتھ اس بات کا بھی احساس ہے کہ آپ کی یہ خواہش بالکل ایسی ہے جیسے سی لغت میں 'گر بئہ کے معنی بلی اور 'سگ' کے معنی کتاد کیھ کر مطمئن ہوجاتے ہیں اور ان معنی سے اس چز کی نصور ، جو آپ پہلے د کیھ چکے ہیں، ایک دم آپ کے سامنے آجاتی ہے لیکن کلچر کے سلسلے میں مشکل یہ آ پڑی ہے کہ سے زندگی کی سب سے اہم اور بنیادی چز ہے ۔ اسے آپ خوشبو کی طرح اس کی کوئی نصور نہیں بنا سکتے محسوس کر سکتے ہیں لیکن اشیاء کی طرح اس کی کوئی نصور نہیں بنا سکتے میں ۔ اگر اس کی کوئی ایسی جامع مانع تعریف ممکن ہوتی تو میر ے لیے سب معداور آسان طریقہ عار یہ ہو سکتا تھا کہ میں مختلف لغات سے اس لفظ معانی آپ کے سامنے پیش کرد یتا اور این شیمین کہ میں نے معانی آپ کے سامنے پیش کرد یتا اور این تعین سے محصول کی میں نے معانی آپ کے سامنے پیش کرد یتا اور این تعین ہے محصول کی میں نے میں اگر ساری لغات بھی آپ کو اس طور پر مطمئن کرنے کے لیے کافی نہیں دنیا کی ساری لغات بھی آپ کو اس طور پر مطمئن کرنے کے لیے کافی نہیں

گویا کلچر یا ثقافت کی کوئی ایسی جامع تعریف نہیں کی گئی ہے جس سے یک گونا مطمئن ہوا جا سے کے کلچر کے سلسلے میں دولفظ بہ کثرت استعال ہوتے ہیں جن میں سے ایک ہے' تہذیب' اور دوسر' ا ثقافت' ۔ تہذیب کا استعال مدتوں سے نہ صرف اردو میں بلکہ عربی اور فارسی میں بکثر ت استعال ہوتا آیا ہے ہعربی زبان کے اعتبار سے تہذیب کا مطلب درخت کو تر اشنا، کا ٹنا اور اس کی اصلاح کرنا وغیرہ ہوتا ہے ۔ فارسی زبان میں اس کا مطلب آ راستن و پیراستن ہے۔ تہذیب کا مجازی معنی شائشگی کے ہیں جس میں خوش اخلاقی ، اطوار وگفتار اور کردار کی شائش شامل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مہذب انسان کو تہذیب یا فتہ کہا جا تا ہے ۔ گویا تہذیب کا تعلق ان چیزوں سے ہے جو انسان سے ظاہر ہوتی ہیں ۔ انسان جس قدر اپنی معاشرت اور اخلاق کا اظہار کرتا ہے وہ اس کی تہذیب کہلاتی ہے۔ اگر کوئی شخص ایس معاشرت یا ایسا خلاق کا اظہار کرتا ہے جو اس معاشر ہے میں ناپسند یدہ نظروں سے دیکھا جا تا ہے اس معاشرت یا ایس معاشرت اور

ثقافت کا مطلب سے بیان کیا گیا ہے کہ علوم وفنون اوراد بیات پر قدرت ومہارت کے سی ایسی چیز کو

اداروں سے ہوتا ہے جنہیں ہم مذہب، سیاست، معینت، علم، ہنر، زبان اور سائنس وغیرہ کے نام سے یادکرتے ہیں۔ یہ بنیادی ادارے معاشرے کی فکر سے پیدا شدہ اقد ارکا نتیجہ ہوتے ہیں جو مجموعی طور سے ساج کے طرز عمل کو منعین کرتے ہیں۔ معاشرے کے اندر رونما ہونے والے تہذیبی و ثقافتی اقد ارکی نوعیتیں مختلف ہوتی ہیں یعض نوعیتیں وہ ہیں جو ہمیں اپنے اسلاف سے ملتی چلی آئیں ہیں جبکہ کچھ نوعیتیں ایسی ہیں جو کسی دوسری قوم سے اختلاط کی وجہ سے جنم لیتی ہیں اور کچھ تو ایسی ہیں جو گردو پیش کے طبعی حالات اور آب و ہوا کی وجہ سے پیدا ہو جاتی ہیں۔ بہت سی ایسی ہیں جو معاشرے کے تاریخی بہاؤ میں ترقی یا تنز کی کی حالت میں پیدا ہوجاتی ہیں۔ بہر حال کسی بھی کلچر کے وجود میں آنے کے جو محرکات ہوتے ہیں اے اس کو جتنا محسوس کیا جاتا ہے اسی احساس کے بقدر کسی قوم کے کلچر کے زندہ یا مردہ ہونے کا ثبوت فراہم ہوتا ہے۔ اگر کلچر زندہ ہے ۔ اس میں خیال کا ارتقاء جاری ہے ، نئی ضرور توں اور تقاضوں کے تحت تہذیبی ادارے بدل رہے ہیں ، از کار رفتہ عناصر شامل ہور ہے ہیں ، معا شرہ گزشتہ کل کے واقعات سے اپنی روح کو دریافت کرنے میں مصررف ہے۔ اپنے ماضی کی تاریخ کے تعلق سے قطعی طور پر ہاں یا نہیں کہنے کی طاقت رکھتا ہے تو ایسے میں فر دکا طرز عمل میں متحرک اور زندہ رہے گا۔ اگر کلچر مردہ ہو اس میں خیال کی روبا قی نہیں ہے ، کلچر کے مظاہر اور معا شرے کا طرز عمل صرف ایک معمول ، ایک عادت بن کے رہ گیا ہے جس میں کسی قسم کی تبدیلی گناہ کہیرہ کے متا ادف ہے تو فرد کا طرز عمل مردہ اور جامد ہوگا۔ جن تا کے معالی میں کسی قسم کی تبدیلی گناہ کہیرہ کے متا ادف ہے

افساندنگار جس ساج اور تہذیب کے زیر اثر زندگی گزار رہا ہوتا ہے اس ساج کی تہذیب و نقافت کا عکس ان کے افسانوں پر پڑنا نا گزیر ہے۔ کیونکہ افسانہ نگار کی تمام تر آرز و کمیں اور اس کی قدریں اس کے شعور کانا قابل تقسیم حصہ بن جاتی ہیں۔ ساج کے بطن سے جو حادثات اور حالات رونما ہوتے ہیں وہ حالات و کیفیات ایک افسانہ نگار کو اندر سے تو ٹر کر رکھ دیتے ہیں۔ ساجی زندگی کے دشتے جیسے ہی ٹوٹے اور تکھر نے لگتے ہیں ویسے ہی ادب اور زندگی کے در میان ساجی ہم آہنگی کا احساس پیدا ہوتا ہے جس کی وجہ سے تخلیق کا رکوا دب خلق کرنا بہت ضروری ہوجا تا ہے۔ جب یئے اور پرانے اقد ارکی آویزش کی شروعات ہوتی ہوتا دب اور زندگی میں ساجی شعور کی اہمیت کا احساس ہوتا ہے جہ ان تظار سین لکھتے ہیں: مفاق کرنا ہوتی ہو کی اہمیت کا احساس ہوتا ہے۔ اس سلسلے میں انتظار سین لکھتے ہیں: زندگی میں ساجی شعور کی اہمیت کا احساس ہوتا ہے۔ اس سلسلے ہیں انتظار سین لکھتے ہیں: مفارقت پیدا ہوتی ہے اور آد دی کا شعور اپنی وسعت کھو کر کلڑوں میں بٹ

ہندوستانی سماج میں اس طرح کی صورت حال ۱۵۵۷ء کے انقلاب کے بعد پیدا ہوئی۔ یہیں سے ہمارا فسانو کی ادب داستانی دور سے نکل کر حقیقی زندگی اور اس کے لامحد ود دائروں میں داخل ہوا۔ اردو میں اس عمل کا آغاز ڈپٹی نذیر احمد اور مرز اہادی رسوائے قلم سے ہوا۔ 'ابن الوقت' اور 'امراؤ جان ادا' دونوں کو ان کے گہرے سماجی شعور نے شاہ کار کی حیثیت عطا کی ۔ اس دور میں سیاسی اور سماجی شعور بیدار ہو چکا تھا۔ اس سلسلے میں آصف سلیم لکھتے ہیں:

• ۱۹۸۰ء کے بعد ساجی، سیاسی، تہذیبی اور ثقافتی طور پر بہت اہم تبدیلیاں واقع ہو کیں جس کی دجہ سے زندگی کے سانچے بڑی تیزی سے تبدیل ہونے لگے۔ نئے نئے مسائل پیدا ہوئے ،عصری زندگی کی ہمہ جہتی، سائنسی صنعتی ترقی ،اعلی قدروں کی شکست وریخت، زندگی کی لایعدیت ، تہذیبی انتشار، طبقاتی کشکش ،جنسی آسودگی اوراس طرح کے بہت سارے عناصر جن سے زندگی عبارت ہے ان ساری تبدیل ہوتی قدروں کو ہمارے افسانہ نگارنے اپنے موضوعات کا حصبہ بنایا۔• ۱۹۸ء کے بعد ہندوستان کے مختلف مقامات پر فسادات کا سلسلہ شروع ہوا اسی دور میں نابرابری اور استحصال کے مناظر سامنے آئے۔۱۹۸۲ء میں اندرا گاندھی کاقتل اوراس قتل کے بعد سکھوں کے خلاف بھڑ کے دیکے ،منڈل کمیشن کا قیام اوراس کے ذریعہ پس ماندہ طبقہ کوسر کاری نو کریوں میں بڑے پہانے پر رعایت، ۲ دسمبر ۱۹۹۲ء کو بابری مسجد کی شہادت اور پھراس کے بعد رونماہونے والے فسادات، مسلمانوں میں پھیلا خوف وہراس اور مایوس، ہندوا نتہا پیندی کا بر هتار جحان، جارہ سے لے کرمختلف قشم کے گھوٹا لے وغیرہ جیسے موضوعات کوافسانہ نگاروں نے اپنی کہانیوں میں جگہ دی۔ • ۱۹۸ء کے بعد جن افسانہ نگاروں نے زندگی کووسیع تناظر میں دیکھااور تہجھااور تہذیب وثقافت کے بدلتے مناظر کو جانداراور بامعنی انداز میں پیش کیا ان میں ایک اہم نام عبدالصمد کا ہے ۔عبدالصمد کے سامنے ہندوستان کامشتر کہ کچرہے ۔گزشتہ ایک ہزاز سال میں مسلمانوں اور ہندوؤں کی مشتر کہ کوشش سے جو کلچر پیدا ہوا تھاعبدالصمداس کلچر کے ترجمان اورعلم بردار ہیں۔ان کے سامنے ہندوستان کا پوراماضی اور حال کا منظرنامہ موجود ہے۔جال کے مناظر سے وہ کوفت محسوس کرتے ہیں۔ان کے سامنے ہندوستان کامشتر کہ ساج ٹوٹ کربکھرر ہاہے۔وہ ساج کی تنمیر ونشکیل میں ہندوؤں اورمسلمانوں نے اپناخون جگرصرف کیا تھا۔عبدالصمد ن اس بهمرت ، و ب ساج اور منتشر فکری نظام کواب شعور میں سمولیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں: " آج صورت حال بالکل بدل چک ہے ۔خاص طور پر ساجی اور ساسی حالات فرقہ بریتی اور علاقائیت بریتی کو آزادی سے پہلے براسمجھاجاتا تھااورلوگ علی الاعلان ان چزوں سے اپنی وابستگی کا اظہار کرنے میں ہیجیتے تھے۔ آج صورت حال بہ ہے کہ'' گرو سے کہو کہ ہم ہندو ہیں''' فخر

عبدالصمد کا ایک افسانوی مجموعہ ''میوزیکل چر'' ہے۔ان کے بیشتر افسانے واضح بیانیہ کی صورت میں لکھے گئے ہیں۔ بیانیہ ہونے کے باوجود ان میں تہہ داری بھی موجود ہے فکری طور پران افسانوں میں ثقافتی نقوش بھی موجود ہیں ۔اس مجموعے کا ایک افسانہ '' آسان ہی آسان'' ہےاس میں داداجی کا کردارجن احساسات وخدشات کو پیش کرتا ہے وہ دراصل ہماری ثقافتی اور تہذیبی قدروں کا امین ہیں ۔اس افسانے میں نٹی سل کی تبدیل ہوتی فکر کودکھایا گیا ہے۔ایک معمولی ساج میں لڑ کیوں کی تعلیم برائے نام ہوا کرتی ہے۔لیکن اب اس سماج کی سوچ بد لنے گی ہے لڑ کیوں کوموقع ملنے پروہ اب اعلی تعلیم کی طرف اپنا قدم بڑ ھارہی ہیں ا ۔اس اقدام میں نٹی نسل کےلوگوں کوکوئی تامل نہیں ہوتا۔اسی نٹی نسل پرمبنی ایک ایسی سوچ کواس افسانے میں ا ڈیولپ کیا گیا ہے۔اس افسانے کابنیا دی کردار''رونی''نام کی ایک لڑ کی ہے۔ یہ بہت ہی غریب باپ کی بیٹی ہے۔جس کے پاس اعلی تعلیم دلانے کے لیے کچھ بھی نہیں ہوتا ہے مگررونی ذہین لڑ کی ہے جس کی وجہ سے ایک سمپنی کی طرف سے مقابلہ جاتی امتحان میں وہ بیرون مما لک میں تعلیم کے حصول کے لیے منتخب کر لی جاتی ہیں۔ ''ایک غیر ملکی ہوائی سمپنی نے عالمی سطح یر Sponsored مقابلہ کرایا جس میں کامیاب ہونے والے طلبہ اور طالبات غیر ملکی یونیورسٹیوں میں کمپنی کے خرچ پراعلی تعلیم حاصل کرتے ، پھرانہیں کمپنی میں موٹی تخوا ہوں پر رکھ لیا جاتا . . . رونی مقابلے میں بیٹھی اور اپنے ملک کی واحد کامیاب امیدوارقراریائی۔ پھرسارے ملک میں اس کی ٹیلنٹ اور ذہانت کا ڈنگا بخ گیا''(۹)

دراصل یہاں پرعبدالصمد تہذیبی اور ثقافتی قدروں کے بدلتے منظرنا مے کو پیش کرناچاہ رہے ہیں کہ ایک مسلم گھرانے کی نابالغ لڑ کی پڑھنے کی اتنی شوقین ہے کہ وہ گھر باراورا پناملک چھوڑ کر ہیرون مما لک جانے کے لیے آمادہ ہوجاتی ہے۔ بچے کے والدین کو بھی کو کی اعتر اض نہیں ہوتا ہے۔انہیں اس بات کی قطعا کو کی فکر

''وہاں کی یو نیور سیٹوں کے بارے میں معلومات... ؟ تھوڑی دیر کے بعد انہوں نے کچر یو چھا ۔''ویڈ یو کیسٹ دیکھا ہے ... فکر کیہ کوئی بات نہیں۔ بہت اچھی یو نیور سٹی ہے ... اسٹوڈ ینٹ بہت فری رہتے ہیں، انہیں فون کرنے اور فون رسیو کرنے کی پوری آزادی ہے۔ '' بیں، انہیں فون کرنے اور فون رسیو کرنے کی پوری آزادی ہے۔ '' الیا۔ سب طرح کی ... اسٹوڈ ینٹ Suffocation محسوں نہیں کرتا، کسی قسم کی کوئی روک ٹوک نہیں ، یہی وجہ ہے کہ... رونی کے والد پر ویڈ یو کیسٹ کا بہت اثر تھا، اور وہ بہت ہی پر جوش انداز میں وہاں کی وکالت کرر ہے تھے۔ ان کا جملہ کمل ہونے سے قبل ہی داد جی نے معنی خیز انداز میں ان کی طرف دیکھا... وہ شایداور کچھ بولنا چاہ رہ ہے تھے۔ ان کے انداز میں ان کی طرف دیکھا... وہ شایداور کچھ بولنا چاہ رہ ہی کی داد جی نے انداز سے تو یہی لگ رہا تھا۔ سب منتظر سے تھوڑ کی دیر کے بعد داد جی نے ساتھ رہتے ہوں گے'۔ (۱۰)

داداجی کے اعتراضات بہت سخت تھے۔ بلکہ یہ سارے اعتراضات ہماری تہذیبی روایات کے اعتبار سے قابل غور تھے۔ مگر نئی نسل نے قد یم روایات کا منظر نامہ ہی تبدیل کر کے رکھ دیا ہے۔ چنا نچہ داداجی کی اس کمی تقریر کا اثر رونی کے باپ اور بھا ئیوں پر کچھ بھی نہ ہوا۔ رونی کا بھائی جواب دیتا ہے: ''داداجی... دنیا کہاں سے کہاں نگل گئی اور آپ ہیں کہ ... اس کا مطلب ہے کہ ہم زمانے کی تیز رفتاری سے اپنے آپ کو ہم آہنگ نہیں کر سے... اپنی تہذیب سرآنگھوں پر ،اپنی جڑیں بہت مضبوط ... لیکن دنیا اب میر کی اور آپ کی مٹھی میں قید نہیں رہی... ہدد نیا اب سائنس کی ہے داداجی... اب ہمارا معیار... د کیھئے ناداداجی ، یہ دوانچ کی چڑے کی زبان

آسان ہی آسان دراصل ہماری تہذیب و ثقافت کے بدلتے منظرنا مے کا بہترین عکاس افسانہ ہے ۔ اس افسانہ میں تین جزیشن کے بد لتے تہذیبی مناظر کو پیش کیا گیا ہے۔ دادا، بیٹا اور پوتا کے در میان افسانہ کی پوری تقسیم مرکوز ہے۔ دادا پر انی قدروں کاعلم بردار ہے اور وہ ہر صورت میں اس کی پاسداری کرنا چا ہتا ہے ۔ جبکہ بیٹا پنی قدروں کی حفاظت وقت کے بد لتے تقاضے کے ساتھ کرنا چا ہتا ہے۔ لیکن تیسر اطبقہ پوتا کا ہے ۔ انہیں اپنی تہذیب و ثقافت کی چند ان فکر نہیں ہے۔ وہ ہر حال میں زمانہ کے ساتھ دوش بدوش چلنے کے لیے تیار ہم انہیں اپنی تہذیب و ثقافت کی چند ان فکر نہیں ہے۔ وہ ہر حال میں زمانہ کے ساتھ دوش بدوش چلنے کے لیے تیار ہم انہیں اپنی تہذیب و ثقافت کی چند ان فکر نہیں ہے۔ وہ ہر حال میں زمانہ کے ساتھ دوش بدوش چلنے کے لیے تیار ہم انہیں اپنی تہذیب و ثقافت کی چند ان فکر نہیں ہے۔ وہ ہر حال میں زمانہ کے ساتھ دوش بدوش چلنے کے لیے تیار ہم کہ ان کے نزدیک دنیا وی ترقی سب پچھ ہے اور وہ اسی فکر کے ساتھ دنیا کے مقابلہ جاتی امتحانات میں کھر انتر نا چا ہتا ہے ۔ عبد الصمد کا یہ افسانہ ثقافت کے بدلتے مناظر کا بہترین عکاس ہے ۔ سے انسانہ لیے مقابلہ جاتی است کے بلہ کے میں میں کہ کا ہم ترین عکاس اس اس اس کی ہیں ہیں اپنی کے مقابلہ ہو ہوں ان کے نو میں کہا ہے ہوں ہوں کی کہ ہوں ہوں ہوں کے لیے تیار ہم کہ کہ ان کے نزدیک دنیا وی ترقی سب کی میں اوں میں نہ میں جاتھ دوں ہم مور میں میں تھ کی ہم تک کی مقابلہ ہو ای

دم

عبدالصمد کے بیہاں موضوعاتی تنوع پایا جاتا ہے۔ فرقہ وارانہ فسادات کے حوالے سے بھی انھوں نے بہترین کہانیاں لکھی ہیں۔ فسادات کے تناظر میں عبدالصمد کا ایک لازوال افسانہ دم' ہے جونہا بیت ہی سہل انداز میں لکھا گیا ہے۔ اس افسانے میں اشتعال انگیز نعروں کو فسادات کے شعلے جرکانے میں اہم قرار دیا گیا ہے۔ اگر نعرے بازی پر قابو پالیا جائے تو حالات پر بھی قابو پایا جا سکتا ہے۔ فسادات کے شعلے چہار جانب روثن ہیں، پولیس اہلکارں کی گشت جاری ہے، لوگ ڈر کے سائے میں زندگی بسر کرنے پر مجبور ہیں، کیں ایک خاندان ہے، جس میں تین بھائی اور ایک ضعیف العمر ماں ہے، جو فساد کے ماحول سے خانف ہیں۔ ان ماندان ہے، جس میں تین بھائی اور ایک ضعیف العمر ماں ہے، جو فساد کے ماحول سے خانف ہیں۔ ان میں سے دو بھائی ڈرے سہم ہیں، مگر تیسرا بھائی راجہ، جس کا دما خی تو ازن ٹھیک نہیں۔ وہ فساد کے ماحول سے قطعی پریثان نہیں ہے۔ پاگل ہونے کے باوجود دہ کہتا ہے کہ ڈرنے سے کچھ نہیں ہوتا۔ البتہ جب بھی نعر ہازی ہوتی ہیں۔ ان کا رہا کہ جو ای نعرے لگا تا ہے اور دوں کو فسا میں ترکر ان کے مرکز کے پر محبور ہیں، کین ایک میں سے دو بھائی ڈرے سم ہیں، مگر تیسرا بھائی راجہ، جس کا دما خی تو از خاصی کی ہوتا ہے۔ اس کی حرکوں سے دونوں میں ہیں ہوتان نہیں ہوائی جو ایی نعرے کا تا ہے اور چھری فضا میں لہرا تا ہے۔ اس کی حرکتوں سے دونوں ہمائی پریشان ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ حالات ان حرکتوں سے مزیز خراب ہو سکتے ہیں۔ اس طریقے سے پاگل انسان کی نفسیات اور پاگل کے کردار میں موجود راجہ کی حقیقت اس کہانی میں پوشیدہ ہے۔ دونوں بھائیوں کی

عبدالصمد کی کہانی ایک پاگل شخص پر مبنی ہے،اس پر اس قد رفسادات کے منفی اثرات ہیں کہ وہ خود کوروک نہیں پاتا، نعرے بازی سن کر وہ بھی نعرے لگاتا ہے۔اس کا ماننا ہے کہ اگر خاموشی اختیار کی گئی تو دشمن حملہ کر دیں گے۔

(٢)جوگندر پال کافسانے

افسانہ کوئی نجات میں مرکز ی کردار (موہن) کو ساجی رسم ورواج ، ہمدردی ،محبت دوستی ، مذہب تمام رشتوں سے اس لیے نفرت ہوگئی ہے کہ اس کی زندگی میں تین واقعات پیش آئے جن میں اس کی غریبی دوسر ے اس کی ماں کا ایک غیر مرد سے ناجا ئز تعلقات اور تیسر یرزک پاکستان ہے۔ دراصل موہن کو اس حد تک پہنچانے میں دیگر وجو ہات کے ساتھ تقسیم ہند، ہجرت اور ہند ومسلم نفرت کا اہم رول تھا۔ افسانهُ پناه گاه' کا دائره دود مقانیوں کے عشق ومحبت ، شادی ، موت ، فرقه وارانه فسادات مهاجرین کیمپ تک پھیلا ہوا ہے۔ مہاجرین ، جرت کرکے پاکستان نہیں جاتے ، وہ دبلی کے قریب ہی تمیں بنیس میل کے فاصلے پر ایک عارض کیمپ میں منتقل ہوجاتے ہیں۔ (فتو، ویرواور میراثن) افسانے کے خاص کر دار ہیں۔ افسانه کی تخلیق میں افسانه نگار نے خاصی محنت سے کام لیا ہے۔ ان کی زبان اور جذبات واحساحسات کا بھی خیال رکھا ہے۔ ان کی سادگی ، معصومیت ، بھولا پن اور دیہاتی پن کا بھی پورالحاظ رکھا ہے حالا نکہ افسانه میں وہ تمام عناصر موجود ہیں جن سے ایک مکس افسانه کی تعمیر ہوتی ہے لیکن فتو اور ویر دیو کی موت اور میراثن پر ہوئے ظلم وزیادتی سے وہ ہمدر دری پیدانہیں ہوتی جوہونی چا ہے چی ۔ افسانه نگار بیتا ثر دینے سے قاصر ہے۔

جوگندر پال کاایک افسانہ ' بے گور' ہے۔ اس افسانہ میں سابتی ، معاشرتی اور سیاسی پہلوکوا جا گر کیا گیا ہے۔ اس میں یہ دکھلانے کی کوشش کی گئی ہے کہ ہندوستانی ساخ غربی اور مفلوک الحالی زندگی بسر کرنے پر کس قدر مجبور ہے ۔ پوری کہانی یوں ہے کہ امریکہ سے ایک ڈکٹر ہندوستان آتا ہے تا کہ یہاں کی غربی کا فائدہ اٹھاتے ہوئے کم سے کم قیمت پر لاش خرید کر اس پر ریسر چ کرنا مقصود ہوتا ہے۔ امریکہ ایک متمول ملک ہے ۔ وہاں قیمت پر لاش کا ملنا محال ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ ڈاکٹر ہندوستان کا قصد کرتا ہے۔ اسے معلوم ہے کہ ہندوستان میں لاش کا ملنا محال ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ ڈاکٹر ہندوستان کا قصد کرتا ہے۔ اسے معلوم ہے کہ

> ''ہاںصاحب،سویاہزاربھی ہوتے تو یہاں کیا کمی ہے؟'' ب

رام دین اورامریکی ڈاکٹر اہوٹل سے نکلتا ہے۔ڈاکٹر سوچتا ہے کہ شاید ہم لوگ مردہ خانہ کی طرف جائیں گے۔ کیونکہ مردہ کا ملناو ہیں پر ممکن ہوسکتا ہے۔ مگر رام دین اسے مردہ خانہ لے جانے کے بجائے ایک ایسی جگہ لے جاتا ہے جہاں تقریبا سو کے قریب بڈھے ، بچے اور جوان قطار لگائے کھڑے تھے۔اقتباس ملاحظہ فرمائیں:

> " یہاں کہاں لے آئے ہو؟'' "میں نے تو مردوں کا آرڈردیا تھا'' "غور سے دیکھئےصاحب، کیا بیلوگ آپ کوزند دمعلوم ہوتے ہیں؟'' "صاحب ،مردوں کو تو اپنے مرچکنے کا احساس بھی نہیں ہوتا۔ مگر انہیں غور

سے دیکھئے، ہرایک کو پوراا حساس ہے کہ وہ مرچکا ہے' ہندوستانی ساج میں روحانی پیشواؤں کی اہمیت مسلم رہی ہے۔سادھوں ، سنتوں، اولیاء اور مرشدوں نے ہمیشہ ساج کو صحیح راستہ دکھانے کی کوشش کی ہے۔ان کی اہمیت جنتی ماضی میں تھی اتنی آج بھی ہے۔اس اہمیت اور قدر دانی کے پس پشت اولیاءاللہ کا بلا تفریق انسان دوست ہونا اور لوگوں کو سید ھے راستہ ک طرف گا مزن کرنا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ ہر طبقہ نے ان سے فیض اٹھایا اور ان کے اعلی اخلاق وکر دار سے متاثر ہوا۔

جوگندر پال کے افسانوں سے ایک نئی دنیا روشن ہوتی ہے۔ان کے افسانوں میں مخصوص قسم کی ساجی ، تہذیبی اورفکری فضا پائی جاتی ہے۔ان کا ایک مشہور افسانہ' تھوڈ وبابا کا مقبرہ' بھی ہے اس افسانے میں مشرقی ثقافت اور معاشرتی نظام کی عمدہ جھلکیاں دیکھی جاسکتی ہیں۔اس افسانے میں بڑے بڑے شہروں کے بجائے چھوٹے چھوٹے گاؤں اور دیہات کے مناظر کو پیش کیا گیا ہے۔

<sup>د</sup> کھوڈوبابا کا مقبرہ جھونیڑی میں رہنے والے لوگوں کے درمیان ایک در لیش صفت انسان کی آمد کی کہانی ہے جس کی رہنمائی ایک پالتو کتا کرتا ہے ۔ کھوڈوبابا ایک پیر کے کردار میں ہے اور یہی اس کہانی کا مرکز ی کردار بھی ہے ۔ کتے کا نام'' بندھو' ہوتا ہے ۔ کتا جو کہ شریعت کی رو سے نجس اور نحوست کی علامت ہے کیکن بیا پنی وفاداری کے لیے بھی پیچانا جاتا رہا ہے ۔ ایک روز کھوڈوبابا'' رکھا چودھری' کے گھر جاتا ہے درکھا چودھری کا گھر قبرستان کے کنارے ہوتا ہے کیونکہ رکھا چودھری قبرستان کا خدمت گا رہے ۔ کھوڈوبابا کے ساتھ اس کا وفادار کتا بھی ہوتا ہے کیونکہ رکھا چودھری قبرستان کا خدمت گا رہے ۔ کھر دوابا ہے ساتھ اس کا وفادار کتا بھی ہوتا ہے ۔ کھوڈوبابا حق کی صدالگا تا ہے ۔ رکھا چودھری اپنی کھر حوابا کے ساتھ اس کا وفادار کتا بھی ہوتا ہے ۔ کھوڈوبابا حق کی صدالگا تا ہے ۔ رکھا چودھری اپنی گھر سے با ہر نگلتا ہے ۔ وہ ساتھ اس کا وفادار کتا بھی ہوتا ہے ۔ کھوڈوبابا حق کی صدالگا تا ہے ۔ رکھا چودھری اپنی گھر سے با ہر نگلتا ہے ۔ وہ ساتھ اس کا وفادار کتا بھی ہوتا ہے ۔ کھوڈوبابا حق کی صدالگا تا ہے ۔ رکھا چودھری اپنی گھر سے با ہر نگلتا ہے ۔ وہ سے مرشد کے لیے ایک چوترہ قائم کر دیتا ہے ۔ لوگ کھوڈوبابا کا نام من کر دور دور سے زیارت کے لیے چپنچنے سے دربا انہیں نصیحت کرتا ہے شراب اور دیگر غیر مباح چیز وں سے رو کتا ہے ۔ روز لوگوں کا بھی بڑھتا جا تا ہیں ۔ بابا انہیں نصیحت کرتا ہے شراب اور دیگر غیر مباح چیز وں سے رو کتا ہے ۔ روز لوگوں کا بچوم بڑھتا جا تا سے ۔ بابا کا کتا بھی و ہیں پر ہر وقت موجودر ہتا ہے بلکہ وہ گاؤں کے لوگوں کا دوست بن جا تا ہے ۔ ایک اقتباس ملا حظ فر ما کیں:

> '' کھوڈوبابا نے جھک کر پیارے کتے کی پیٹھ تھپتھپائی اور اپنا سر او پراٹھانے سے پہلےزمین سے مٹی کی مٹھی بھر کراپنے سرمیں ڈال لی''

بابا بميشه لوگوں کوعدم تشد داوراخوت و بھائی چارہ کا درس دیتے ہیں : "به لذو تم سب بانك كركهالو... شاباش بميشه اسى طرح مل جل كر ر ،واور بانٹ کرکھاؤ' (17) کھوڈوبابا کا مقبرہ ان کی وفات کے بعد وہیں بن جاتا ہے جہاں ان کا چبوترہ ہوتا ہے۔ پھر وہ بابا مشرقی تہذیب وثقافت کی داستان بن جاتا ہے۔ ہیرافسانہ ایک پراسرار رمزیت کے اردگر دگھومتا دکھائی دیتا ہے۔اس کا اسلوب علامتی نوعیت کا ہے ۔ کہانی کا ہر کر دار کھوڈ وبابا کے نام سے موسوم ہے ۔ یعنی ہر کر دار میں کھوڈ وبابا کاعکس دکھائی دیتا ہے ۔ کہانی کے بین السطور پیلطیف اشارہ بہت معنی رکھتا ہے کہ ہرکسی کوا یک دن موت کا جام نوش کرنا ہے۔ جوگندر بال کا ایک مشہور افسانہ 'فاختا کیں'' ہیں۔ یہ بہت ہی موثر اورکرب میں ڈوبا ہوا افسانہ ہے۔اس کہانی کا مرکزی کردار''لو بھ سنگھ' ے'۱۹۴ء کے فسادات سے متاثر ہوکریا کستان سے ہندوستان ہجرت کرجا تا ہے۔ بظاہروہ یا کستان سے بجرت کرجا تا ہے مگران کے دل ود ماغ میں یا کستان کا آبائی وطن چونڈ ہاور اس کا بچین کا دوست مولوی فضل دین بہت یا دا تا ہے۔اس کہانی میں اگر چہ ہجرت کا المیہ بیان ہوا ہے مگر اس میں تہذیبی اور ثقافتی پہلوبھی روشن ہے۔ ایک دن لو بھ سنگھ کومولوی فضل دین کا خط موصول ہوتا ہے۔خط پر لکھا ہوتا ہے: ''ازمولوی فضل دین ، ہیڈ ماسٹر، چونڈہ۔۔۔۔ خط پڑ ھتے ہوئے وہ گویا اینے پرانے غاریا دفضل دین کو کلیج سے لگائے رکھا تھا...فصلیا!...اوئ حرام خورتوا تنابر ا مولوی بن گیا اور مجھے پتہ بھی نہ چلا... اوے باب کے ہیڈ ماسٹر!...اس کی آنکھوں سے پنجاب کے یانچوں آب اس کے منہ داڑھی میں بہہ نکلے تھے'۔(۱۴) لو بھ سنگھا بنے دوست فضل دین کو جوابی مکتوب لکھتا ہے ۔مگر اس مکتوب میں اپنی بیوی کی فوت اور بڑے بیٹے کی بیاری کی اطلاع اپنے دوست کونہیں دیتا ہے تا کہ وہ مغموم نہ ہو۔ بلکہ فضل دین سے ملاقات کی خوا ہش کا اظہار کرتا ہے: '' کیا بیزہیں ہوسکتا ہے کہ آپ چونڈ کے کی مٹی سے جیبیں بھر کے ایک بار

مجھ سے ملنے چلے آئیں؟ ویزہ نہ بنے تو چوری چوری آجائیں۔ بڑے لوگوں کی لڑائیوں سے ہمارا کیالینا دینا؟ ہم چھوٹے لوگوں کوتو صرف گلے ملنے کے لیے ملنا ہوتا ہے۔ اس پرکسی کو کیا اعتراض ہوگا؟ آپ چیکے سے آجائے۔ باقی سب میرا پتر جسونگ سنگھ سنجال لیگا'۔ (10)

جوگندر پال کے بعض افسانوں میں دیہات کی تہذیب وثقافت کو بہت ہی خوبصورتی سے ابھارا گیا ہے۔ تہذیب وثقافت پر مبنی ایک افسانہ ''باز دید'' ہے۔ اس میں جوگندر پال نے اپنے کمشدہ آبائی گا وُں کی بازیافت کی کا میاب کوشش کی ہے۔ اس افسانہ میں اس کچے اور سوندھی مٹی کے راستے کی تلاش وجبتو ہے جو جوگندر پال کے گھر تک جاتی ہے۔ لیکن جوگندر پال اس سفر میں دیہات سے ایک قدم آ گے بڑھتے ہو کے شہر تک پہو پنچ جاتا ہے۔ شہر تک پہو پنچ جانے کے باجود اس کی نگاہ ماضی کے اس کھنڈر کوتکتی رہتی ہے جہاں تہذیب وثقافت کی پہلی شعاع نمود ارہوئی تھی۔ دیہات کی زندگی ، وہاں کی تہذر کوتکتی رہتی ہے جہاں نگاروں نے لکھا ہے لیکن 'باز دیز' دیہات کی پیشکش کا ایک نیاز او بیرما منے اس کھنڈر کوتکتی رہتی ہے جہاں

جوگندر پال کا ایک افساند<sup>د</sup> گرین ہاؤس' ہے۔ اس افسانہ میں مغربی تہذیب ورفتا فت پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ اس میں بر صغیر کی سیاسی ، سماجی اور معاشرتی مسائل کو بھی پیش کیا گیا ہے۔ ساتھ بی مغربی کلچر کی رقابت ، نفرت اور تعصب کا نقشہ کھینچا گیا ہے۔ اس افسانے کے تمام تر کر دارا پنج کلچر کا بہترین عکاس معلوم ہوتے ہیں۔ اس افسانے میں مشرقی کلچر کا حامل ایک کر دار 'مولوٰ ہوتا ہے۔ مولو کے سامنے بہت سارے مما لک کے سفیر موجود ہوتے ہیں۔ سار لوگ گفتگو کر حامل ایک کر دار 'مولوٰ ہوتا ہے۔ مولو کے سامنے بہت سارے مما لک ترین موجود ہوتے ہیں۔ سار لوگ گفتگو کر حامل ایک کر دار 'مولوٰ ہوتا ہے۔ مولو کے سامنے بہت سارے مما لک ترین موجود ہوتے ہیں۔ سار لوگ گفتگو کرتے ہیں۔ اس گفتگو کے دوران کئی طرح کے مباحث سامنے تاتے ہیں۔ امر کی سیاست پر گفتگو ہوتی ہے۔ تیسر کی دنیا کے ملکوں کے کر دار بھی سامنے آتے ہیں۔ انگلینڈ ک تاریخ دہرائی جاتی ہے۔ مغربی معاشرے میں سیکس کی آزاد دی بھی زیر بحث آتی ہے۔ گر اس کی ملی شکل جود ہاں د کیسے کو ملتی ہے اور اس کے جو نقصا نات ہیں اس پر کھل کر کوئی ہی خین ہیں ہوتی۔ مولو ایک جرناسٹ ہونے کی وجہ ایل کلی چیور ٹر کینیا اور پھر وہاں سے اس پر کھل کر کوئی جنٹ نہیں ہوتی۔ مولو ایک جرناسٹ ہونے کی دور اسے اپنی ملی جیور ٹر کینیا اور پھر وہاں سے امر کی ہوتی ہے مولو ایک جرنا ہے معنی حکل ہوں موالات د دیم خور کو میں کا نی ہوتی ہے ہیں سے دولو پنجاب کے ایک گا وُں کا رہنے والا ہے۔ لیکن حالات دوہ این ملک جیور ٹر کینیا اور پھر وہاں سے امر کی ہوانے پر مجبور کر دیتے ہیں۔ مولو ایک جرناسٹ ہو کی حکم اس کے دو دوماغ نے نہیں نگل پاتی ہے: مندرجہ بالا اقتباسات سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر معاشرے میں پچھنہ پچھ نڈافت کے علمبر دار اور تہذیبی قدریں ہوتی میں ۔انہیں قدروں اور قائدین کے ذریعہ ہماری ثقافتی شناخت کا تعین ہوتا ہے ۔ یہ نشانیاں معاشرتی گروہ کے ذریعہ وضع کی جاتی ہیں۔جن سے نجات حاصل کرنا بہت ہی ناممکن ہوتا ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ جب افسانہ نگاررات میں خواب دیکھتا ہے تو وہ کیفیا ، امریکہ وغیرہ نہیں دیکھتا بلکہ وہ جگہ دیکھتا ہے جہاں افسانہ نگار کا بچین گز را ہے اور جہاں ان کی جائے پیدائش ہوتی ہے: افسانہ نگار کا بچین گز را ہے اور جہاں ان کی جائے پیدائش ہوتی ہے: وہ گلا پھاڑ کر ماں کوآ واز دیتا اور اس کی باؤلی ماں گویا اپنے بھیتر اسی کوڈ ہونڈ رہی ہوتی اور اس کی آواز سنتے ہی با فتلی ماں گویا اپنے بھیتر اسی کوڈ ہونڈ رہی ہوتی اور اس کی آواز سنتے ہی با فتل اندر ہے واردہ کوڑ

افسانہ زہرتھوڑ اسا' بھی تقسیم ہند کے بعد ہونے والے فرقہ وارانہ فسادات کے پس منظر میں ہے۔ افسانہ میں اس بات پرزور دیا گیا ہے کہ فسادات کے دوران سب سے زیادہ شکارعور تیں ،ی ہوئی ہیں۔ دونوں ملکوں میں اسی صنف نازک پرظلم ڈھائے گئے، حالانکہ افسانہ کے کردارکوئی دریا پا تاثر نہیں چھوڑتے فرقہ واریت پرایک نیم اوسط درجہ کا افسانہ ہے۔

فرقہ داریت اور فسادات پر جوگندر پال نے کٹی افسانے تخلیق کیے ہیں۔ باشندے، کتھا ایک پیپل کی،اتم یا ٹھ، یا تال،کوئی نجات، پناہ گاہ اور ُدریا وَں پیاس' کے عنوانات سے افسانے منظرعام برآئے۔

ی کو کی از میں ہوتا۔ تقسیم ہنداور فرید یو کی بیدی کی میں میں کی کو کی از نہیں ہوتا۔ تقسیم ہنداور فرقہ پر محمد شتوں کی نوعیت لافانی ہوتی ہے۔ان پر وقت اور حالات کا کو کی اثر نہیں ہوتا۔ تقسیم ہنداور فرقہ وارانہ فسادات نے دوملکوں کے باشندوں کوا یک مقام سے دوسرے مقام پر منتقل ہونے پر مجبور کر دیا مگر نگی جگہ سکونت اختیار کر لینے کے بعد بھی کو کی اپنے ماضی سے الگ نہیں ہو سکا۔ مسلمان حویلی ، مسجد، مدر سہ اور محرم کو یاد کرتے رہے اور ہندو مندر، ہو لی، پا ٹھ شالا، دیوالی کو بھی فرا موش نہیں کر سکے۔ یہی افسانہ کہا شندے کی کہانی ہے۔ تقسیم ہندادرفرقہ دارانہ فسادات نے پچھا یسے ہی نا قابل فراموش نشانات چھوڑے ہیں جو کبھی بھلائے نہیں جاسکتے۔افسانہ کباشندۓ کے کردار (موہنا ادر جمال) جیسے آج بھی ہندو پاک میں ایک نہیں ہزاروں ہیں جو نے وطن میں رہ کربھی پرانے وطن میں جی رہے ہیں۔ (۳) عابد سہیل کے افسانے

ادبی دنیا میں عابد سمیں کی شناخت کئی جہات سے کی جاستی ہے۔وہ جہاں ایک ممتاز ادیب و ناقد ، معتبر صحافی اور مدیر سے وہیں ایک مستندا فسانہ نگار بھی سے صحافت کی دنیا میں انہوں نے طویل عرصہ تک اپنی خدمات سے اردو ادب کی آیپاری کی۔ پہلے پہل وہ روز نامہ ''لکھنو'' سے منسلک رہے۔ بھر انگریز ی روز نامہ ''میشنل ہیرالڈ'' سے وابستہ ہو گئے۔ اس کے علاوہ انہوں نے لکھنو سے ایک ادبی ماہ نامہ '' کمل بری جو پر کر منظر عام پر آچکا ہے۔ پہلے مجموعہ کا'' سب سے چھوٹا غم'' اور دوسرے مجموعہ کا ''سوانیز پر رکھا چوپ کر منظر عام پر آچکا ہے۔ پہلے مجموعہ کا'' سب سے چھوٹا غم'' اور دوسرے مجموعہ کا ''سوانیز پر رکھا میں ۔ ان کے انسانوں کی اصل شناخت ایک افسانہ نگار کی حیثیت سے ہوتی ہے۔ ان کے تین افسانوی مجموعہ حی کر منظر عام پر آچکا ہے۔ پہلے مجموعہ کا'' سب سے چھوٹا غم'' اور دوسرے مجموعہ کا ''سوانیز پر رکھا میں ۔ ان کے انسانوں کی سب سب بڑی بیچان میں جھوٹ غربیں۔ عابد سمیں کہا نیاں لکھتے ہیں بنا نے نہیں زیر کی سے ساتوں کی سب سب بڑی بیچان میں ہوئوں نے قار کین کے ذہنوں میں بہت ہی آسانی کو بہت ہی کر دیتے ہیں۔ انہوں نے سابی اور ملاسی رنگ درغن نے قار کین کے ذہنوں میں بہت ہی آسانی کے ساتھ مرتسم اخری کی سے ساتوں کی سب سب بڑی بیچان میں ہو تیں کے ڈرخوں میں بہت ہی آسانی کی ساتھ مرتسم کر دیتے ہیں۔ انہوں نے ساری اور ثلائی رنگ درغن کے قار کین کے ذہنوں میں بہت ہی آسانی کے ساتھ مرتسم احساسات و جذبات کا حصہ بنا لینے کے بعد ہی عابد سیل ، میں دکش کہانیاں سانے گئے ہیں۔ میٹی میں احساسات و جذبات کا حصہ بنا لینے کے بعد ہی عابد سیل ، میں دکش کہانیاں سانے کہتے ہیں جہت ہی کر ایک احساسات و جذبات کا حصہ بنا لینے کے بعد ہی عابد سیل ، میں دکش کہانیاں سانے گئے ہیں۔ جھوان کی

عابد سہیل کا ایک افسانہ' سوانیز بے پر رکھا سورج'' ہے۔ بیا فسانہ مز دور طبقہ کی بے کبھی اور اس کی سمپری کا داضح بیانیہ ہے۔ اس بیانیہ کی مدد سے عابد سہیل نے اہل ثروت کے ظلم واستبداد کو داضح کیا ہے۔ اس کہانی کے سلسلے میں اقبال متین لکھتے ہیں:

> ''سوانیزے پر سورج' اپنے موضوع کا اس شاکشتہ روی، حزم آ سانی سے احاطہ کرتی ہے کہ راستوں پر بہنے والالہو گھروں کے آنگنوں میں سو کھنے لگتا

ہے۔ اس کہانی کا سارا تشنخ اپنی جذباتی درندہ صفت شدت کے ساتھ کچھ اس طرح زندگی کی چا در اوڑھ لیتا ہے کہ اختتام پر پہو پنج کرخون آشام انسانیت کو معصوم ذہنوں کا ایساز ہر بنادیتا ہے جس کے سرایت کرجانے کا ماں باپ کو پیتہ ہیں چلتا کہ اسکول سے گھر اور گھر سے اسکول کے در میان ماں باپ کو پیتہ ہیں چلتا کہ اسکول سے گھر اور گھر سے اسکول کے در میان ترمیت کس طرح قتل ہوتی رہی کہ بچوں نے اپنے کھیل کو دمیں بھی ہراساں ہر اسان اس کو چھپالیا۔ عابد سہیل اس در دکو گھوں کر نے اور گھوں ہو کر ذہن میں جاری وساری ہوجاتی ہے۔ یہاں تک کہ ذہن کا حصہ بن کر ایسے ان مٹ نقوش مرتسم کر جاتی ہے کہ کہانی کی یہی اٹر پذیری اس کو تخلیقی حکمت عطا کرتی ہے' ۔ (۲۰)

> . افسانے کانہیں اردگرد بکھری ہوئی پارہ پارہ زندگی کا خیال آتا ہے۔

اس کہانی کی سب سے بڑی خصوصیت میہ ہے کہ اسکے سارے کر دار معصوم بچے ہیں۔ اس کا پلاٹ بہت ہی سپاٹ اور خشک ہیں۔ پوری کہانی بچوں کے کھیل کود کے ارد گرد گھوتی ہے۔ عابد سہیل نے اس پوری کہانی کو واحد منگلم کی شکل میں کھا ہے مگر دراصل افسانہ نگاراس بے حس سماج کا صرف ایک پیکر ہے جسے خون خرابے میں کبھی میہ خیال نہیں آتا کہ اس کا اثر آنے والی نسلوں پر کیا پڑے گا۔اور کیا یہی قتل وقتال ، نفرت وعداوت کو وراثت کے طور پر ہم اپنی قوم کے لیے چھوڑ دینا چاہتے ہیں۔

عابد ہیل نے اپنی کہانی کو بچوں کے درمیان ہونے والے شیعہ سی جھگڑے کی مشق سازی یہ کہتے ہوئے ختم کی ہے:

<sup>در</sup>ہم لوگ شیعہ تنی لڑائی کا کھیل کھیل رہے ہیں''

دلچیں آخری جملے تک قائم رہتی ہے'۔ (۲۲)

عابد سہیل نے ادب اور سماج دونوں کے درمیان بد لتے ثقافتی مناظر کو بہت قریب سے دیکھا ہے۔عابد سہیل نے ''جینے والے' کے افسانوں میں کرداروں کی تصویریں اتنی زندہ اور متحرک ہیں کہ قاری ان کے ساتھ سانس لینے لگتا ہے۔زندگی کتنے زاویوں سے انتباہ دیتی ہے ان سب کا مشاہدہ ان کے افسانوں میں بحسن وخوبی کیا جا سکتا ہے۔

(۴) سریندر پرکاش کے افسانے

سریندر پرکاش کا ایک مشہور افسانہ 'نباز گوئی' ہے۔ بیا فسانہ قدر ےطویل ہے۔ افسانہ استعاراتی انداز میں لکھا گیا ہے۔ بیر بہت ہی تہہ دار افسانہ ہے جس کے ایک سے زیادہ معانی اور مفاہیم ہو سکتے ہیں۔ اس افسانے میں ہزاروں سال قدیم طرز حکمرانی کودکھایا گیا ہے۔ زمانہ اگر چہ لیل ونہار کے اعتبار سے ہزاروں سال آگے بڑھ چکا ہے مگر حکمرانوں کے طور طریقے نہیں بدلے ہیں۔باد شاہت کی جگہ جمہوریت نے لے لی ہے مگر داؤتی چو ہی پرانا ہے۔

سریندر پرکاش نے اس افسانے کو بہت ہی خوبصورتی کے ساتھا گے بڑھایا ہے۔ ہندوستان سے انگریز چلے گئے اور یہاں جمہوری نظام قائم ہوگیا۔ ہندوستان کا اپنا دستور اور آئین بھی مرتب ہوگیا۔لیکن حالات دستور کے اعتبار سے جس سرعت کے ساتھ تبدیل ہونا تھا ویسانہیں ہو سکا۔ ہر حکومت دستور کواپنے موافق بنا کر عدل سے انحراف کرتے ہوئے عوام کو بنیا دی سہولیات فراہم کرنے میں تسابلی برتی ہے۔

اس کہانی کا بنیادی تصور حکمر ان طبقہ کی عیاشی اور رعایا کے او پر ہونے والاظلم واستبداد ہے۔اقتدار ہاتھ میں آنے سے قبل حکومت کی نکتہ چینی کرنا اور اقتدار تک پہو نچتے ہی ساری قدروں کو پامال کرنا شامل ہے۔اس کہانی میں سریندر پرکاش نے تاریخ کے مختلف حوالوں سے طرز حکمرانی پر سوال کھڑا کیا ہے اور ان لوگوں پر طنز کیا ہے جو حکومت کے حصول کے لیے سازش کرتے ہیں انقلاب کا نعرہ دیتے ہیں اور نوع بنوع طریقے ایجاد کرتے ہیں ۔اور جب وہ بر سراقتدار آجاتے ہیں تو پھر سازش اور کمر وفر یب کا ایسا سلسلہ شروع کر دیاجا تا ہے جس سے عوام کے درمیان بے چینی پھیل جاتی ہےاور بالآ خرعوام الناس بغاوت پراتر آتے ہیں ۔اس افسانے میں ۱۹۸۰ کے عشرے میں اندرا گاندھی کے ذریعہ بلواسٹارآ پریشن کی کمل عکاسی کی گئی ہے ۔ ساتھ ہی ساتھ آیریشن کے بعد عوام کا جور دعمل سامنے آیا اس کا بھی عکس موجود ہے۔ اس کہانی میں جہاں بہت سارے پہلویوشیدہ ہیں وہی اس کا ثقافتی پہلوبھی ہے۔ثقافت کا پہلواس طرح سےاجا گر ہوکر سامنےآ یا ہے کہ قاری سو بینے پر مجبور ہوجاتا ہے کہ آخر کارکوئی بھی انسان اعلی قدروں سے مجھوتا کر کے کیسے حکومت کر سکتا ہے ۔اس افسانے میں ہزاروں سال پرانی روایت کی تلاش وجستجو کی ایک تاریخ پیش کی گئی ہےاور ساتھ ہی ساتھ یہ دکھایا گیا ہے کہ ہزاروں سال گز رجانے کے باجودان فاسد عناصر میں کوئی تبدیلی نہیں واقع ہوئی ہے۔اگر کوئی چزېدلى بے تو دەصرف اچھى قدرىں اوراعلى كردارىي ب ہیا فسانہ مثیلی داستان کی طرح ہے جس میں ملک ایران کے شہرا جانیر کی طرز حکمرانی پیش کی گئی ہے۔ \_پس منظر میں • ۸ کی دہائی کا ہندوستانی طرز حکومت ہے: " آج ۸۷۹ء ہے اور ابھی سال بھر پہلے ہی ہم ایک زبر دست سیاسی انقلاب سے گزرے ہیں۔اس ملک کےعوام نے اندرا گاندھی کے طرز عمل کےخلاف اینے غم وغصے کا تجریورا ظہار کیا اور چندا یک یرانے تجربہ کار سیاست دانوں اور چندایک نے خواہش مندوں کے ہاتھا پنے ملک کی باگ ڈ ورسونپ دی۔ان سب نے ایک ساتھ بایو کی سادھی پر تسم کھائی که وہ ملک کی عظمت برقر اررکھیں گے اور نیک ہمعصوم اورغریب عوام کی ایمانداری، نیک نیتی اور سچائی سے خدمت کریں گے'۔ (۲۳) حکومت آتی اور جاتی رہی۔ ہندوستان کا آئین اپنی جگہ بدستورموجود ہے۔حکمراں طبقہ اس دستور کی حفاظت اوراس کے مطابق کام کرنے کے لیے حلف اٹھاتے ہیں۔ مگر بیسارے اعمال محض چھلا وہ ہوتے ہیں: ''وہ کتاب کافی بھاری بھر کم تھی ۔اس کی جلد پرخون سے کتھڑ بے بیسیوں انکھوٹھوں کے نشان تھے کہ قاعدے کے مطابق ہر حکمراں کوتاج یوشی کے وقت اینے ہی خون میں اپنے دائیں ہاتھ کا انگوٹھا ڈبوکر کتاب پرلگانا پڑتا تھااور قشم کھانی پڑتی تھی کہ وہ ملک اور قوم کا وفادار رہے گا۔اور اس کتاب میں سب رقم تھا کہ حاکم کواپنی رعایا پر کس طرح حکومت کرنا ہے۔صدیاں

اس کہانی کا مرکز ی کردار تلقا رس ہے۔جوایک غلام باپ کا غلام بیٹا ہے۔ اس کے دل میں غلامی ختم کرنے اور دنیا میں انقلاب بر پاکرنے کی ترٹ موجود ہے۔لیکن وہ انقلاب بر پاکرنے کے لیے سوائے ایک غیاب (ہارمونی) کے ساز پرانقلابی نغمہ چھیڑنے کے کچھ نہیں کر سکتا ہے۔وہ اتنا اچھا مغنی ہے کہ جب گاتا ہے تو سننے والوں کی سانسیں رک جاتی ہیں۔ اس نے اپن نغموں کے سوز سے برٹ برٹ خطالم با دشا ہوں کا دل موم کر دیا ہے۔وہ ایک معمولی غلام ہے وہ دنیا کی طرز حکمرانی سے متنفر ہے۔ اس کی دلی خواہش ہوتی ہے کہ وہ دربار

تلقار مس کی شادی ملکہ سے ہوجاتی ہے۔ مگرا نقلاب کاوہ شعلہ جوغلامی کے عالم میں ان کے سینے میں بھڑک رہا تھا۔وہ آتش نمرود کی طرح سرد ہو گیا۔وہ زمام حکومت اپنے ہاتھ میں لے لیتا ہے۔عیاشی کے سارے ددروازے ان کے لیے کھل جاتے ہیں۔وہ دنیا کی عیش عشرت میں مبتلا ہوا جاتا ہے اور عوام کے مسائل پیچھے چھوٹتے چلے جاتے ہیں۔ملک اور عوام کے حالات بدسے بدتر ہوجاتے ہیں۔ (۵) شموکل احمد کے افسانے

<sup>د دع</sup>نگبوت' شموکل احمد کا ایک شاہ کا را فسانہ ہے جو صار فی اورنٹ کی دنیا سے بہت سارے پر دوں کو چاق کرتا ہے۔ اس کہانی میں دو بھائی بہن کی نیٹ چیٹنگ کا ماجرا بیان کیا گیا ہے۔ بھائی اور بہن دونوں چیٹنگ کے رسیا ہوتے ہیں۔ دونوں فیک آئی ڈی کے ذریعہ دنیا جہاں کے لوگوں سے لطف اندوز ہوتے ہیں۔ کیونکہ ان دونوں کے نز دیک چیٹنگ کا مطلب جنسی تلذذ ہے:

"اس نے جانا کہ چیٹنگ کا مطلب سائبر سیکس Cyber sex سے لطف اندوز ہونا ہے اور یہ کہ صرف یا ہو ہی نہیں کسی بھی ویب سائٹ کا چیٹنگ روم اسی مقصد کے لیے ہوتا ہے ۔ یا ہو میں تو اس کی بھر مارتھی ۔ بلکہ یہاں ہر طرح کے جنسی رجحانات کو خاطر میں لایا گیا تھا ۔ ہم جنسی عورتوں کے

اس افسانے کے بنیادی کردار نجمہ اور صلاح الدین انصاری ہیں۔ دونوں بھائی بہن ہیں مگر چیئنگ کی بری عادت نے دونوں کے اخلاق وکردار کو بگاڑ کر رکھ دیا ہے۔ گھر میں ایک کم پیوٹر تھا جونٹ کنکشن سے جڑا ہوا تھا۔ اس کے ذریعہ دونوں بھائی بہن ایک دوسر کے کی غیر موجودگی میں لوگوں سے چیئنگ میں مصروف رہتے۔ صلاح الدین آئے دن کوئی فرضی آئی ڈی بنا تا پھر بھو کے شیر کی طرح شکار کو تلاش کرتا اور خوب مزے لیتا۔ ایک روز اس نے شہر کے کسی سائبر کیفے سے جیسے ہی چیٹنگ روم کو آن کیا۔ اس کے سامندرین سکا۔ پھر دونوں میں چیٹنگ شروع ہوئی اور معاملہ انہا تک پہو پڑے گی ہو تا ہے کہ میں ایک کرتا ہو کہے بغیر نہ درہ سکا۔ پھر دونوں میں چیٹنگ شروع ہوئی اور معاملہ انہا تک پہو پڑے گیا:

نائن بناتی۔اس کوشدت سے احساس ہوا کہ سائبر کلچر سکس کلچر ہے جہاں تیسری دنیا کا آدمی پانی میں نمک کی طرح کھل رہا ہے۔۔۔ہر کوئی اپنے لیےایک اندام نہانی ڈھونڈ تا ہوا.. ''(۲۹)

صلاح الدین تھک ہار چکا تھا۔ اس نے گھر کی راہ لی۔ جب وہ گھر پہو نچا تو نجمہ نے بتایا کہ بھائی جان امریکہ سے ابھی چیٹنگ کرنے والے ہیں کیونکہ انہوں نے آف لائن میں ج کیا ہے۔ صلاح الدین نے گھر کا کمپیوٹر آن کیا اور اپنے فیک آئی ڈی کے رجٹریشن کے لیے اپنے نام کا پہلا حرف بی ٹائپ کیا توبا کس میں بیوٹی ان چین کی آئی ڈی ابھر آئی۔ اس کے اوسان خطا ہو گئے۔ اس نے سوچا کہ بیآئی ڈی میرے گھر کے کمپیوٹر کی میموری میں کیسے آگئی۔ اس نے ایک نظر نجمہ کی طرف دیکھا اس کا چہرہ فق ہو چکا تھا۔ پھر صلاح الدین evec

شموکل احمد منفر دلب ولہجہ کے خالق ہیں، جنھوں نے مختلف موضوعات پر کہانیاں قلم بند کی ہیں۔ اکثر و بیشتر ناقدین شموکل احمد کی جملہ سازی، کردار نگاری کو فحاشی اور جنسی نفسیات کا نام دیتے ہیں مگر سنگھار دان جسیا فسادات پر مبنی افسانہ پڑھ کر محسوس ہوتا ہے کہ بیہ فحاشی نہیں بلکہ صدافت، اصلیت اور فنی اعتبار سے بالکل مناسب ہے۔

کہانی کے ابتدائی مختصر جملے سے کہانی کے موضوع کی وضاحت ہوجاتی ہے۔ کہانی کا اہم کردار نسیم جان ہے، جونسا دمیں لوٹی جاتی ہے۔ برج موہ بن نام کا شخص نسیم جان کے گھر میں داخل ہوجا تا ہے اور نسیم جان کا موروثی سنگھاردان لوٹ کر لے جاتا ہے، وہ روتی بلکتی رہتی ہے لیکن برج موہ بن پر کوئی اثر نہیں ہوتا۔ کہانی در حقیقت ایک بڑا پیغام دیتی ہے۔ فسادات میں اکثریتی طبقہ اقلیتوں کو ان کے موروثی اور خاندانی و تہذیبی سرما میہ سے محروم کرنے کی کوشش کرتا ہے مگر معاملہ برعکس ہوتا نظر آتا ہے۔ فسادات میں تباہی چہار جانب ہوتی ہے، جس میں سبھی مذاہب کے لوگ تباہ و بر باد ہوتے ہیں۔ انہی باتوں کو شوک احمد نے اپنی کہانی میں پیش کیا ہے۔ برج موہ بن نسیم جان کا سنگھاردان لوٹ کرکافی خوش ہوتا ہے کہ اس نے موروثی اثر شاخ میں پیش کیا

القمبوس کی گردن

اس کہانی میں شموکل احمد نے علم نجوم کے اصولوں سے عجیب وغریب اور دل کو دہلا دینے والی کیفیت پیدا کردی ہے۔القم و س کی پیدائش ہوتی ہے تو اس کی گردن پر اقلیت ہونے کی علامت چاند کا نشان با ضابطہ موجود ہوتا ہے، جس کی وجہ سے القم و س کا باپ کافی فکر مند نظر آتا ہے اور ملنگ سے نشان کی وجہ دریا فت کرتا ہے۔ ملنگ فرقہ اور تاریخ پیدائش جاننے کے بعد خاموش ہوجا تا ہے۔ کچھ دیر میں اس کی زبان جنبش کرتی ہے اور کہتا ہے کہ امیر سلطنت کا دورا قتد ار میں آنا القم یوس کی قربانی پر موقوف ہے۔ آخر ہوتا بھی یہی ہے کہ عطیہ القم یوس کا قتل کرتے ہی جمہوریت پسند ملک کا امیر منتخب ہوجاتا ہے۔ اقلیتی فرقے سے تعلق رکھنے والے القم یوس کی قربانی نے ہندوستانی سیاست اور آئین کو قاتل قرار دیا ہے۔ حکومتوں کی بنیا دستفل اقلیتوں سے ناحن خون پر رکھی جاتی رہی ہے۔ کہانی کا بیا قتباس: '' ملنگ کی نظر القم یوس کے باپ پر پڑی، ملنگ نے اس کا مدعا یو چھا۔ اس نے بچ کو آگے بڑھایا۔ 'یا ملنگ ! اس کی گردن پر ایک نشان ہے۔'' ملنگ نے نشان کوغور سے دیکھا اور اس کا فرقہ اور تاریخ پیدائش دریا فت کی ہنگ

> القموس کے باپ نے بتایا کہ صبح صادق کا وقت تھا۔اس دن ملک آ زاد ہوا تھا اور بیر کہ وہ اقلیتی فرقے سے ہے۔ ملنگ پچھ دیر خاموش رہا۔ پھر اس کے لب ملے۔امیر سلطنت کی کرسی کا پاییا س کی گردن پر ٹکے گا۔''۔(۳۱)

'القموس کی گردن' کے اس اقتباس سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ حکومتیں ہمیشہ خون خرابے اور اقلیتوں کی لاش پرتشکیل پاتی ہیں۔کسی نہ کسی فرقے کے افراد کی قربانی کے بعد ہی تاج پوشی کی جاتی ہے۔انہی تلخ حقیقتوں کو بیا فسانہ بیان کرتا ہے۔ جھگما نس

شموکل احمد کا افسانہ جھگمانس کانگریسی دورِ اقتدار کے بھاگل پور فساد سانحہ کی یاد دلاتا ہے۔ اس افسانے میں شموکل احمد کافن اعلیٰ مقام پر ہے ساتھ ساتھ علم نجوم کافن بھی کہانی میں چارچا ندلگا تا ہے اور وہ اپنے ڈکشن کے سبب دیگر فکشن رائٹر سے منفر دنظر آتے ہیں۔ افسانے میں سخت طریقے سے برسرا قتد ارحکومت اور مذہب کی بنیاد پر فرقہ وارانہ فسادات کو ہوا دینے والے لوگوں کو تنقید کا نشانہ بنایا گیا ہے۔ بھگمانس میں اشارہ، کنابیہ، رمز، تشبیہات اور تمام جزئیات کا استعال فنکا رانہ طور پر موجود ہے۔

بھاگل پورفساد کی عکاسی اس افسانے کے علاوہ دیگر افسانوں میں اس بے با کی سے ہیں دیکھی جاسمتی ہے۔علامت کا زبر دست استعال ہوا ہے۔کہانی میں بھاگل پورفساد کا آغاز ایک سفید پوش کے ذریعے دکھایا گیا ہے۔ اس سفید پوش کے اشارے کنا یے کے بعد افلیتوں کو نذر آتش کیا جانا، روپے دے کر جلوس پر بم پھکوانے جیسے معاطے سامنے آتے ہیں۔افسانے کی بے باکی کا عالم ہیہ ہے کہ راجیو گا ندھی کے دورے کوفساد کی

دہشت گردانہ واقعات مستقل طور پر کسی نہ کسی صورت میں ہوتے رہتے ہیں ۔ کبھی بم بلاسٹ تو کبھی ہوائی جہاز اور بسوں کو ہائی جیک کر کے مسافر وں کو موت کے گھاٹ اتارنے یا اپنے مطالبات پورے کرانے کے بعد مسافر وں کو چھوڑنا وغیرہ، جس میں معصوم انسانوں کی جانیں تلف ہوتی رہتی ہیں۔ ان میں ضعیف، نوجوان، بچے اور خواتین شبھی شامل ہیں۔ پیغام آفاقی کی کہانی 'مسافر'انہی واقعات کے پس منظر میں ککھی گئی ہے۔ یہ ایک حساس افسانہ نگاروں میں ہیں، جن کی کہانیاں انسانی زندگی کا عکس ہوتی ہیں۔ وہ ہمیشہ دورِ حاضر کے ماحول کی عکاسی کرنے والوں میں نمایاں اہمیت کے حامل ہیں۔

'مسافز' دراصل ایک بس کے ہائی جیک کیے جانے کی کہانی ہے، جس کا اہم کر دار اسلم ہے۔ بطور مسافر اسلم کےعلاوہ کئی مسافر دیگر مذاہب سے تعلق رکھنے والے بھی ہوتے ہیں، جن دہشت گر دوں نے بس کو ہائی جیک کیا ہے ان کا مقصد غیر مسلموں کاقتل کرنا ہے۔ اسلم چا ہتا ہے کہ وہ مسلمان ہونے کی شناخت کرا کر اپنی جان بچالے کین اس کاضمیر گوارہ نہیں کرتا۔کہانی کا بیا قتباس دیکھیے :

<sup>‹‹لی</sup>کن وہ بیسب پچھ کیا سوچ رہا ہے؟ وقت کم ہے، اسے پچھ کرنا چاہیے، وہ نو جوان کو سمجھانے کی کوشش کرسکتا ہے، لیکن کیسے؟ ان کو سمجھانے کے لیے کیا بیضروری نہیں ہوگا کہ وہ بتائے کہ وہ مسلمان ہے۔لیکن وہ کیا اسے کہے گا۔سارے مسافرا پنی زندگی کے اس موڑ پر کیا سوچیں گے کہ وہ اس لیے مارے جارہے ہیں کہ وہ ہندو ہیں اور میں اس لیے پنچ جاؤں گا کہ میں مسلمان ہوں اور اخصیں ایک تچی بات کو اس وقت سمجھانے کا بھی حق نہیں کیوں کہ وہ ہندو ہیں جھی

تم مسلمان ہو؟ میں شملہ جار ہاتھا۔ تم مسلمان ہو،ایک نے زور سے چیخ کر پوچھا۔ ہم سب مسافر تھے۔اس کی آواز کمزور پڑ گئی لیکن لب پھڑ پھڑائے۔ ہم بس میں جار ہے تھےاور یہ کہتے ہوئے اس کا سرلڑ ھک گیا۔ دہشت گردا ہے دیکھتے رہ گئے۔ جو مسافراسلم کے بعد کھڑ بے تھےان کی آنکھیں نم ہوگئیں۔''(۳۲)

بیر کہانی ان دہشت گردوں کی تربیت کرتی ہے، جو مذہب کے نام پر انسانیت کونفسیم کر کے امن و سلامتی کے نقدس کو پامال کررہے ہیں۔ بین الاقوامی سطح پر دہشت گردانہ حملوں کا سلسلہ جاری ہے، جس سے لندن، امریکہ، انگلینڈ، ایران، عراق، پاکستان، افغانستان جیسے بڑے مما لک متاثر ہیں اور لاکھوں کی تعداد میں معصوم انسان موت کی آغوش میں جاچکے ہیں، اسی طریقے سے لاکھوں کی تعداد میں بے قصور افرادان دہشت گردانہ حملوں کی وجہ سے معذور ہوکرزندگی بسرکرنے پر مجبور ہیں۔ المیہ ہیہ ہے کہان دہشت گردانہ حملوں کا ذمہ

1992 میں بابری مسجد کی شہادت کے بعد ہندوستان میں بھی دہشت گردانہ حملوں کا آغاز ہوااور ہنوز خطرنا ک طریقے سے جاری ہے۔ ان دہشت گردانہ حملوں کا الزام مسلم نو جوانوں پر لگا کر اکثر بڑے پیانے پر گرفتاریاں کی جاتی ہیں اوران کے مستقبل کوتباہ و ہرباد کیا جاتا ہے۔ اب توانتہا یہ ہوچکی ہے کہ دہشت گردانہ حملہ کرنے والی مسلم تنظیمیں نہیں ہوتیں ہندوستان میں ہونے والے بیشتر دہشت گردانہ حملوں کوانجام دے رہی ہیں ۔ مگر مسلمانوں کی گرفتاری ہوتی ہے۔ مسلمانوں کی شبی خراب کرنے میں میڈیا بھی اہم کر داراد اکر ہا ہے۔ ان دہشت گردانہ حملوں سے اردوا دب بھی بھی جم اور دہشت گردانہ حملوں کے خلاف افسانے بھی لکھے جانے لگے ہیں۔

فسادات کے موضوع پران کا دوسراا فسانہ ُ بھو کمپ اور جوالا کمھی ہے ٔ جس میں پیغام آ فاقی نے قدرتی قہر سے دنیا والوں کو ڈرانے کی کوشش کی ہے، جب دنیا میں برائیاں وجود پاتی ہیں تو خدائی قہر نازل ہوتا ہے اور

شافسانہ نگاروہاں سے بھاگ کھڑا ہوتا ہے۔ کتے بھی بیجھے پڑے ہیں،اب وہ ملک کی سرحد پرآ گئے ہیں سامنے کمبی چوڑ می دیوار ہے جس پر چڑ ھنا بہت مشکل ہے مگر پیچھے کتے بھی ہیں جن سے بچنے کے لیے دیوار پر چڑ ھ کراس پار چھلانگ لگانے کے علاوہ کوئی چارہ کا رنہیں ہے۔افسانہ نگارکسی طرح دیوار پر چڑ ھ جاتا ہے ہگر:

مسین الحق کا بیافسانہ متھ کے کپس منظر میں بیان ہوا ہے۔متھ جس کی صدافت پرلوگ صد فی صد یقین کرتے ہیں۔متھ کا میدان بھی انسانیت سے خالی ہوتا نظر آ رہا ہے۔افسانہ نگار نے متھ کا سہارا اس لئے لیا ہے تا کہ وہ انتہائی زوال آمادہ انسانیت کا نقشہ تھینچ سکیں ۔حسین الحق کی افسانہ نگاری کا ایک خاص کمال مید بھی ہے کہ وہ اعلی اقد ارکی بازیافت کی پوری کوشش کرتے ہیں۔اس کمال کا مشاہدہ ان کے دیگرافسانوں میں بھی کیا جاسکتا ہے۔

افسانہ بہت ہی اچھا ہلیس اور عمدہ ہے۔زبان و بیان میں ابہا منہیں ہے۔موضوع کا دائرہ کار ملکی سطح سے نکل کر عالمی اور آ فاقی سرحدوں تک بہت آ سانی سے پھیل گیا ہے اور قاری تک مقصد کی ترسیل بہت آ سانی سے ہوگئی ہے۔

صورت حال

افسانہ ' صورت حال' ایک استعاراتی افسانہ ہے ۔جس میں '' کیڑے' کا استعارہ استعال ہواہے۔ یہ کیڑ اانسانی اخلاق وکر داراوراس کی زبوں حالی کا رزمیہ ہے۔ کیڑے کا دائرہ عمل رفتہ رفتہ لامحدود ہوتا چلا جاتا ہے۔ زندگی کے مختلف میدانوں میں کیڑے بججا رہے ہیں ۔مگر ہماری نگاہیں انہیں دیکھ نہیں پاتیں۔ احساسات کی افسر دگی اور ضمیر کی مردگی نے کیڑے کی شناخت کی صلاحیت سلب کر لی ہے۔ بیا فسانہ دراصل موجودہ زندگی کی اصل صورت حال کا عکاس ہے۔

کیڑ اصرف گلی اورمحلوں کی گند گیوں کی قسمت نہیں رہ گیا ہے۔ بلکہ اب اس کے تفاعل کا دائر ہ کار انسان کے خوبصورت گھروں،جسموں اوردلوں تک پھیل چکا ہے۔اچھائی اور برائی کی مٹتی تمیز نے کیڑ ے کے لیے سارے راستے ہموار کردیے ہیں۔اب کوئی بھی شخص کیڑے سے گھن نہیں کھا تا، یہ کیڑے رفتہ رفتہ قاتل 111

ینتے جارہے ہیں، کیکن ان کے قاتل ہونے پر کوئی سرزنش نہیں، کوئی اس قاتل کو برانہیں مانتا اور نہ ہی ان کے عتاب سے بیخاجا ہتا ہے۔ بلکہ انسان ہرآن اور ہرجگہ ان کیڑوں کے ساتھ رینے کا عادی ہوتا چلا جار ہاہے۔ حسین الحق نے اس افسانے کا نام شایداسی وجہ سے''صورت حال'' رکھا ہے۔ان کے نز دیک یہ معاملہ بہت ہی سکین اورا ہم ہے۔ ہرطرف کیڑوں کا بول بالا ہے۔ مگرلوگ اس کی شناخت سے قاصر میں ۔ اس ےزیادہ سکین صورت حال اور کیا ہو سکتی ہے؟ کیڑ ےکا بیاستعارہ معاشرے کی گلی کو چوں میں پھیلی گندگی بھی ہوسکتا ہے۔ مگر گہرائی سےغور کرنے پراحساس ہوتا ہے کہ بیر کیٹر ےصرف گلی کو چوں میں پھیلےغلاظت کے نہیں ا ہیں بلکہ ہروہ معاملہ جوابنے فطری پن سے الگ ہوتا جارہا ہے، ہروہ نظام جواعلی قدروں کا مذاق اڑار ہاہے ہر وہ تہذیب وکلچر جواینی مضبوط جڑوں سے الگ ہور ہا ہے ان سب کے کیڑے مراد لئے جاسکتے ہیں۔ اس افسانے میں حسین الحق کا تیورکھل کرسا ہنے آگیا ہے۔موضوع کے اعتبار سے ان کا لہجہ لمحہ یہ کمجہ بہت پخت ہوتا چلاجا تاہے۔اس افسانے کا پہلا پیرا گراف بلکہ جملہ ہی ذہن کوکسی متنفراور پرا گندہ چنز سے رو بروہونے کاالٹی میٹم ہے: 'میں مرر ہا ہوں اور میرے نیم مردہ اور نیم زندہ وجود کے جاروں طرف کیڑے تیرے ہیں۔''(ام) افسانہ نگار کی موت تہذیب وتدن، اخلاق وکردار کی موت کا استعارہ ہے۔ جب کیڑے چاروں طرف سے حملہ آور ہوں تو نفاست کی موت اور حسن کا مجروح ہونا یقینی ہے۔ بلکہ بیہ پہلے واقع ہو چکا ہوتا ہے بعد میں کیڑوں کا تصرف چہار جانب سے بڑھتا ہے۔ افسانہ نگارکا وجو دکیڑوں کے حصار میں جکڑا ہواہے ۔انہیں محسوس ہوتا ہے کہ ہرعضو کیڑوں سے ڈ ھک گیا ہے۔ مگران کی بیوی ،رشتہ داراور یا س پڑوں کے لوگ ان کے قریب آ کر بیٹھتے ہیں انھیں یقین دلانے کی کوشش کرتے ہیں کہ یہاں کوئی کیڑ انہیں ہے۔ دوا قتباس ملاحظہ فرمائیں: ···· گھر کے دوسر بےلوگوں کو کیا ہو گیا ہے؟ رشتہ داروں ، محلے دالوں اور میرے ملنے والوں کو کیا ہو گیا ہے؟ سب مجھے دیکھنے آتے ہیں ، دیر تک میرے پاس بیٹھے رہتے ہیں۔ مجھ سمجھاتے ہیں اورایسے شاداں وفر حاں دکھائی دیتے ہیں جیسے انہوں نے کیڑوں کا نام ہی نہ سنا ہو۔ میں ان سے

''اوراب شاید صحرائے بے پناہی کی بینٹی منزل در پیش ہے کہ میرے مشاہدات ، تخیلات اور تفکرات کا کوئی شریک نہیں ، میں بے تابانہ اور بے نوایا نہ زندگی کررہا ہوں مگر کوئی میرا شریک زندگی نہیں...''

افسانہ نگارافسردہ ہواجار ہاہے ۔اپنے زمانے کے حالات پر جب غور کرتاہے تواسے رونا آتاہے۔اسے خیر القرون کا زمانہ اور پھر اس کے بعد پے در پے آنے والی صدیوں اور اس میں گذر کرنے والے نفسوں کے طور طریقوں کاعلم ہے۔اس کے سامنے ان کا پورا ماضی کھلی کتاب کی طرح ہے۔وہ اپنے ماضی کے کریبان میں سرڈ ال کرسوچتا ہے:

> <sup>(\*)</sup> کتابوں میں پڑھا اور بزرگوں سے سنا تبھی ہمارے اردگر دحسن ہی حسن نقا، لوگ خوبصورت فرشتوں جیسے ہوتے تھے... جہاں رہتے تھے وہ جنت نظیر علاقہ ہوا کرتا تھا جہاں شنزادیاں قوم تھے بھیر اکرتی تھیں۔ اور گلاب جیسے کھلتے تھ کھلاتے فرشتہ صفت معصوم بچے اپنے پیارے پیارے لباس میں چاروں طرف گلاب، جوہی ... ممتا بھری شفقت سے پر آنگھوں والی مہربان خوا تین اس ساری کا ئنات کو سنجالے رہتیں ۔ مگراب تو شاید بد بوؤں اور غلاظتوں کے سواکوئی دوسراعضر باتی نہیں بچا۔ میر اکمرہ چارہا ہے اور پیغانے کے کیڑے پیخانے سے نکل کر آنگنوں اور دلانوں سے ہوتے ہوئے اس کمرے تک پہونچ چکے میں اور میرے بستر

افسانہ نگار مجبور ہو چکا ہے۔ اس کا عضو عضو کیڑوں کی چا در سے لیٹ چکا ہے۔ وہ اپنے آپ سے سوال کرتا ہے۔ وہ سوچتا ہے آخرا نظامیہ کیا کرر ہی ہے؟ ملاز مین کا کیار ویہ ہے؟ لوگ اس مصیبت سے نجات پانے کے لیے کیاسبیل تلاش کرر ہے ہیں؟ سوال ... سوال ... سوال ... '' شاید سوال ہی افسانہ نگار کے پورے وجود کا کل ہے اور جواب؟ ندار دہے۔

، غلاظت کے کیڑ ے چاروں طرف سے حملہ آور ہو گئے ہیں۔ کہانی میں'' کیڑ ے''،''غلاظت''،''میونسپلٹی''،''انتظامیہ''اور'' ملاز مین'' جیسے الفاظ بطور مثال پیش کئے گئے ہیں۔کیڑ بے اورغلاظت سے اخلاقی اور تہذیبی زوال کی طرف اشارہ ہے، نیز اس سے مراد محلوں

افسانہ نگار کو وہ راز ہاتھ لگ گیا ہے جس سے گندگی کو پھیلنے کا موقع ملتا ہے اور گندے کیڑے ہر جگہ بججاتے پھرتے ہیں،اور وہ رازانسان کا اندھا دھند پیسے کمانے کی حرص ہے جس نے انسان سے اس کے ضمیر تک کا سودا کر دیا ہے ۔روپیے کی ذخیرہ اندوزی اور مالداری کی ریس میں سب سے آ گے نگل جانے کی خواہش نے ساری قدروں کو پامال کیا ہے:

> …''ہر فرد خلیظ کا ڈھیر بنتا جار ہا ہے… میں پیسے کے احتکار اور غلاظت کے ارتکاز کے درمیان رابطے تلاش کرر ہا ہوں''

میون پلی سے مراد شہر کے ذمہ دارلوگ ہیں ۔انتظامیہ اور ملاز مین سے مراد حکومت اورار باب اقتدار ہیں ۔ان سار بے لوگوں کے سریہ ذمہ داری ہے کہ وہ معا شرے میں پھیلی ہر طرح کی گندگی چا ہے اس کا تعلق داخل سے ہویا خارج سے اس کے تدارک پر خور کریں اور اس کے خاتمے کے لیے اقد امات کریں یگر سب خاموش ہیں جس سے سوال در سوال پیدا ہونے لگے ہیں ۔ ان سوالات کے جوابات صاحب اقتدار ہی کے پاس ہے۔اپنے پاس تو محض سوچنا اور سرنو چنا رہ گیا ہے۔کہانی بہت خوبصورت ہے اور آج کے معاشر بے کی اصل صورت حال کی نمائندگی کرنے والی ہے۔

یدایک معاشرتی کہانی ہے جس میں انسان کی زوال آمادہ تہذیب اور کردار کو بہت ہی عبر تناک انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ ہمار سے ساج میں او نچے اخلاق کی ہمیشہ پذیرائی ہوئی ہے اور اسے لوگوں نے اپنانے کی کوشش کی ہے ۔ مگر آج زمانے کا انداز بدل گیا ہے۔ تمام اعلی اقد اردم توڑتے نظر آ رہے ہیں ۔ بوڑ ھے ماں باپ کی خدمت کبھی عبادت تصور کی جاتی تھی لیکن اب میدوایت دم توڑنے لگی ہے۔ مشرقی مما لک میں تو اس کا تصور تک ختم ہونے لگا ہے بلکہ بڑھوں کو کسی مخصوص مقام پر چھوڑ کر بچنجات حاصل کرنے لگے ہیں۔ ایس وقت میں حسین الحق کا بیا فسانہ ہمارے لئے ایک مٹنی ہوئی تہذیب کا بہترین اشار ہی ہے۔

بین کرتی ہے۔ اپنی روح یانفس مضمون کے اعتبار سے بیا یک مکمل سیاسی افسانہ ہے اور اس میں بنیا دی طور پر بین کرتی ہے۔ اپنی روح یانفس مضمون کے اعتبار سے بیا یک مکمل سیاسی افسانہ ہے اور اس میں بنیا دی طور پر سیاست کے گھناؤنے بن کو پین کیا گیا ہے۔حالانکہ بیہ سیاست اور اس طرح کا گھناؤنا پن اب کہاں دیکھنے کونہیں ملتا ۔ اس سے تو مذہبی ، تہذیبی ، اد بی اور تعلیمی ادار ہے بھی پاک نہیں۔ دیر وحرم سے قبر ستان وشمسان گھاٹ تک اور مدرسہ سے لے کر خانقاہ تک ہر طرف غلاظت کا انبار نظر آتا ہے۔ اس کہانی کا مرکزی کر دار' روثن' ایسے ایار ٹھنٹ کو ترجیح دیتا ہے جس میں حکومت کے اعلی افسران

r 17

· ' تو چر؟ ' …

· · كيابات بي بولت كيون مير، روشن في لوكركود انثا «سروہ بیڈروم میں ہیں'۔ · · توایسے کہونا کہ سونے چلی گئی ہیں' <sup>د د ن</sup>ېيں سرسو ئې نېيں <u>ېي</u>، · · عجب یا گلآ دمی ہے۔ جب سوئی نہیں ہیں تو ان کوفون کیوں نہیں دیتا؟ · · ''سروہ… ششی بھوٹن بابو…ان کی طبیعت کچھ خراب ہوگئی ہے''۔رامو بكلان لكاتها \_ دد ) بکتار به عشتی کامتین اس سمز و ان کال سد ؟ ''

"جی سروہ ای ... انہوں نے زیادہ یی لی ... چلنے کے کابل نہیں رہے ... میڈم نے بیڈردم میں ان کوسلا دیا ہے... کمرہ اندر سے ہند ہے... ہلیہ کرنے سے منع کیا ہے ... بابالوگ بھی دوسرے کمرے میں سوئے ہیں ''روش نے فون پٹخ دیا۔ (۴۸)

روشن بہاری کومعلوم ہو چکا ہےششی بھوشن اسی کے کمرے میں اس کی بیوی کے ساتھ شب بسری میں مصروف ہے۔اس کا یارہ چڑھ جاتا ہے وہ اپنے سرکے بال اورجسم کو مارے غصبہ کے نوچنے لگتا ہے۔معلوم ہوتا ہے کہ وہ اسے شوٹ کر دےگا۔ ·····اس نے دانت کچکیا کر اکسلیٹر پر پیر کا دباؤ بڑھایا<sup>، دو</sup>شش

ہماری پوراراستہ اندھادھندگاڑی چلاتار ہا۔اس درمیان اس کے دماغ میں طرح طرح کے خیالات انگرائیاں لیتے رہے کبھی وہ اپنی بیوی کوکوستاا سے بری بری گالیاں دیتا اور کبھی ششی کوتڑ پاتڑ پا کر مارنے کی نئی نئی ترکیبوں پرغور کرتا۔

بہاری اپنے گھر کے درواز ے تک پہنچ چکا ہے ۔وہ بہت ہی تیزی سے بیڈروم کی طرف بڑھا اور درواز بے پرایک زور دارتھاپ ماری ۔ درواز ہ کھلاتو سا منے کا منظر کچھ یوں تھا: <sup>در ش</sup>شی بھوٹن اس کی مسہری پر دراز تھا۔ اس کے لیٹنے کا انداز اور بستر کی شکنیں بتارہی تھیں کہ وہ بستر پر تنہا نہیں تھا۔سا کڈ ٹیبل پر شراب کی بوتل اور گلاس ... اس کی بیوی نا کٹی پہنے ہوئی تھی۔ما تھی بندیا ما تھے پر نہیں تھی ۔ ہونٹوں کی لپ اسٹک پھیل کر ہونٹوں کے پنچ اور او پر والے حصے تک آئی تھی ۔ بال کھلے ہوئے تھے اور ب تر تیب تھے۔ کمرے میں روم فر شرز کی وہ خوشہو تیر رہی تھی جو بالعموم نا بُٹ

بیافسانه سیاست دانوں کا المیہ ہے۔جوعہدےاور مناصب کی بساط پر دوسروں کی عزت وآبرو تک کو

٢٣٢

غیر محفوظ کر کے چھوڑ دیتے ہیں۔اگر آج سیاست کے میدان میں یہی سب کچھ ہور ہاہے تو آنے والے کل میں کیا ہوگا؟غورکا مقام ہے۔ یہ افسانہ ہمیں اسی مسّلہ پرغور کرنے کے لئے مہمیز کرتا ہے۔ آشوب

موجودہ عہد کی مصروف زندگی ،مصروف زندگی کےانسان کی ماطنی اوراز دواجی زندگی اوراس کی مختلف کیفیتیں،میاں بیوی کا بےروح رشتہ،تہذیب،کچر،روایت اقداراوررشتوں کی بےمعنویت کوسین الحق نے اینے افسانہ'' آشوب'' میں حسن اور فن کے ساتھ پیش کہا ہے۔ یہ ایک خوبصورت پر اثر افسانہ ہے جوہمیں غور وفکر کی دعوت دیتا ہے۔ نئے زمانے کی میکا نیکی زندگی میں انسان آ ہستہ آ ہستہ اپنی رسموں ،روایتوں ،عقیدوں ، رشتوں اورمحبتوں کو کس طرح فراموش کرتاجا رہاہے بدا نسانہ اسی طرف اشارہ کرتا ہے۔

ضور یز احد ایک سرکاری افسر ہے۔ اس کی زندگی نہایت مصروف ہے۔ پورا دن دفتر کا کام، شام میں تھوڑی دیر بچوں سے بات چہت ، پھرکلب جانا ،لوٹ کرتھوڑی دیر ٹی وی دیکھنا ،میجنسل اور ناشتہ کے بعد ہی فائل اورفون کا سلسلہ، ڈرائیور کے ہارن بجاتے ہی گاڑی میں بیٹھ جانا اور دفتر پہو نچ کر پھروہی روز کامعمول \_آج وہ ایک فائل پر دستخط کرنا جاہ رہاتھا کہ اسے احساس ہوا:

''اچھا آج، ہی رات… آج، ہی شب برأت ہے؟''۔

وہ ماضی کو یاد کرتا ہے جب اس کا لڑکپن تھا اور شب برأت تھی ۔اماں شب برأت کی تیاری میں مصروف تنھیں ۔(اماں کی مصروفیت اور آج کی مشینی زندگی کی مصروفیت ) حلو ہے کی تیاری بڑےا ہتما م سے ہورہی تھی۔حلوہ کی تیاری کے دوران ضوریز کی نظراماں کی ایک ایک تر کت برجمی رہتی۔ ضوریز کی خوشی کا کوئی ٹھکانہ نہ تھا۔ ایک ایک منظراس کی آنکھوں میں گھوم گیا:

> ''اماں کے ہاتھ کامزہ ہی الگ تھا۔لکڑی کے چولیے پردشیمی دهیمی آپنج میں ایک مخصوص انداز سے چولھے برتن میں کرچھل کے چلتے رہنا، چولھے کی لو اور ہاتھوں کی مسلسل حرکت کے سبب اماں کا چہرہ بالکل لال ہوجا تا تھا ۔ یسینے سے ساڑی بلاوز سٹ جاتی تھی مگراماں کا ماتھ چکتا ہی رہتا ۔ پنے کا حلوہ بن جاتا توسوجی کے حلومے کی باری آتی۔ بتب میدہ اور سب سے آخر میں گڑ کاحلوہ''(۵۳)

ضوریز نے اماں سے کہا تھا صلاح الدین نانا کے یہاں سے انڈ اور گا جرکا حلوہ بھی آتا ہے۔ آپ کیوں نہیں بنا تیں۔ اماں نے کہا صلو ماموں کے تعلقات گنتی کے لوگوں سے ہیں۔ اسے لوگوں کے لئے انڈا گا جرکا جو کشمش کا حلوہ بناتی فسوریز دیکھتا ہے عصر کے بعد ابا فاتحہ کرنے کو بیٹھے ہیں۔ پہلی نذر خدا کی ، دوسری حضور کی ، تیسری پنجتن پاک کی ، چوتھی چاریار کی پھر دادی ہالی ، نانی ہالی ، آخر میں مر دوں کا الگ عور توں کا الگ جنوں کا الگ ، بھول چوک کا فاتحہ اور بی کی کا فاتحہ فسوریز اماں کے کہنے پر دادا اور پر دادا کے مزار پر چراغ جلاتا بچوں کا الگ ، بھول چوک کا فاتحہ اور بی کی کا فاتحہ فسوریز اماں کے کہنے پر دادا اور پر دادا کے مزار پر چراغ جلاتا ہوئے والا گھر دار فراک پہن رکھا تھا ۔ ضوریز نے مند پھیر لیا ۔ دونوں میں ت اور ط سے طوط ہونے پر جھگر ا ہو ہے والا گھر دار فراک پہن رکھا تھا ۔ ضوریز نے مندہ پھیر لیا ۔ دونوں میں ت اور ط سے طوط ہو نے پر جھگر ا

ضوریز نے اماں سے پوچھاتھا کہ آج کی رات کی نماز کے بارے میں کتابوں میں ذکر ہے کیکن آپ اس کے بجائے حلوہ اور فاتحہ خوانی کرتی ہیں۔اماں نے کہا دراصل حلوے کا تعلق حضور کے دانت شہیر ہونے سے ہے۔

آج ضور یز ماضی میں کھو گیا ہے۔وہ کونڈا، تیرہ تیری، بارہ وفات اور شب براًت کو یکے بعد دیگر بے یا دکرتا ہے۔زندگی کی بھاگ دوڑ اور پے در پے کا میا بیوں نے ایے بھی موقع ہی نہیں دیا کہ وہ ان تہواروں اور دنوں کے بارے میں سوچ سکے۔افسروں کے کوارٹر میں ایسی را توں کا کیا ذکر۔ یہاں تو کوئی اردوا خبار بھی نہیں پڑ ھتا۔ بھی کسی کی زبان پرایسے دنوں کے نام بھی نہیں آتے۔ضور یز کی بیوی کا نوینٹ کی تعلیم یا فتہ ہے ۔رٹائر ڈ بنج کی میٹی ہے۔ماضی ، کلچرا ور رسوم وروان کیا ہوتے ہیں ان سیھوں سے بنچ نابلد ہیں۔ ٹر اسفر کی ملازمت میں بچوں نے بڑے شہر، سرکلرروڈ، سر پنٹائن ایو نیو، فرینڈس کا لوئی، سرکٹ ہاؤس کی فلیے در کی سے۔انہوں نے بڑے شہر، سرکلرروڈ، سر پنٹائن ایو نیو، فرینڈس کا لوئی، سرکٹ ہاؤس کی فلیے کی مالازمت میں بچوں نے بڑے شہر، سرکلرروڈ، سر پنٹائن ایو نیو، فرینڈس کا لوئی، سرکٹ ہاؤس کی فلیے دیکھے۔انہوں نے بری دوفات اور شب برا تہ منایا ہی کہاں۔انہیں کسی نے پر بی نہیں دی۔ کسی نے حلوہ نہیں کولایا۔انہوں نے بھی مزار پر چراغان نہیں کئے بھی محلے والوں کے ساتھ آتش بازی میں حصہ نہیں لیا کہ تھی کو گی خالہ آپا۔ سنہوں نے بڑے شہر، سرکلر وڈ ، سر پنٹائن ایو نیو، فرینڈس کا لوئی، سرکٹ ہاؤس کی فلیے و کیکھے۔انہوں نے بہیں دی۔ سرا کی بڑا کی ایو تے ہیں میں تی پر بی نہیں دی۔ کسی نے حلوہ نہیں لیا کہ تھی

<sup>د</sup> آشوب میں افسانیہ نگار بیہ دکھا نا جا ہتا ہے کہ ایک شخص اینا بچین اورلڑ کپن جس طرح اور جس ماحول میں گزارتا ہےا سے بھی بھول نہیں یا تا ۔اس لڑکین میں صرف رسوم وتہوار ہی نہیں ہوتے بلکہ سی کی معصوم محبت بھی ہوتی ہے جوموقع ملتے ہی ابھرکر سامنے آجاتی ہے ۔ضوریز کوشہیرہ کالباس آج بھی یاد ہے ۔ چنے کے حلوے کی لذت آج بھی محوکردیتی ہے۔ آج اسے دنیا کا ہر سکھ حاصل ہے۔ تعلیم یا فتہ اعلیٰ عہدوں پر مامور بیچے، انگریزی تعلیم یافتہ اونچے خاندان کی بیوی، اپنی شاندار ملازمت، نوکر چاکر، رہائش مکان، گاڑی اور دنیا جہاں کی سہولتیں مگراس عیش وآرام اور جبک دمک میں وہ آج بھی تنہا ہے۔ آج بھی اپنے بچین کے ساتھ ہے وہ ماضی جومعصوم تھا بےلوث تھا اس کی کسک آج بھی قائم ہے۔ یہ جوعیش پر دری ہے مصنوعی ہے بے روح ہے جس طرح حد نگاہ تک روشنیوں میں بے کیف اور بے روح زندگی ستی ہے۔ ایک اقتباس ملاحظہ فرمائیں : <sup>••</sup>نز دیک و دورتک چاروں *طر*ف خوبصورت سرکاری فلیٹس اورکوارٹروں کا ابک لمبا سلسلہ پھیلا ہوا تھا۔ان فلیٹس اورکواٹرس کے جاروں طرف چہار د یواروں میں خوبصورتی اور سلیقے سے اگائے گئے خوبصورت پھولوں کا خوبصورت منظر، چیڑ،اشوک اور سرو کے درخت فضا کے سکون ومسرت میں اضافہ کر رہے تھے ۔سارا علاقہ موسیلی یا کاریوریشن کی طرف سے لگائے گئے اسٹریٹ بلبس سے جگمگا رہا تھا۔ ہر فلیٹ اور ہر کوارٹر کا صدر دروازہ بند تھااور گھروں کے شعاع دانوں سے ٹیوب کی دودھیاں روشن چھن چھن کرآ رہی تھی۔ گھروں کے بعض کمروں سے نائٹ بلب کی ہلکی سنر روشی رات زیادہ ہونے کا پتہ دےرہی تھی''۔ (۲۴) گو پابظاہر جو کچھنظراً تا ہے درحقیقت و پیا ہوتانہیں ہے۔اصل روشی تو دل کی ہوتی ہے روح کی ہوتی

لمحول نےاسے مجبور کردیا۔آخرکاراس نےایک تیلی جلائی اپناہا تھا و پراٹھایا اور آہستہ سے کہا: A Tribue, a token gesture, a sign of" نام اور 'rememberance '' یعنی ہے روشنی بچپن کی آتش بازی چھلجھڑی اور یادوں کے نام' ۔ (۲۵)

ضوریز نے الماری سے جانماز نکالی لیکن شب برات کی عبادت شروع کرنے سے پہلے اسے یاد آیا کہ کل صبح چھ بجے اسے منسٹر صاحب کے ساتھ ایک بڑی شخصیت کو استقبال کرنے ایر پورٹ جانا ہے۔ خاہر ہے بید خیال آنے کے بعد کوئی آ دمی کس طرح شب برا ت میں پوری رات عبادت کر سکتا ہے۔ جدیدز مانے کی مصروفیت نے ضوریز سے سال میں ایک رات کی عبادت کا موقع بھی چھین لیا ہے۔

موضوع، پلاٹ، کردار، منظر، زبان وبیان کے لحاظ سے بیا یک مکمل افسانہ ہے۔افسانے کا سوز وساز ،فلسفہ و پیغام قاری کے دل میں اتر جاتا ہے فکر وفن کے اعتبار سے بھی بیا یک خوبصورت اساطیر یی افسانہ ہے

(۸)غضنفر کےافسانے

خفننز کاایک افسانہ 'مسنگ مین' ہے۔ یہ افسانہ نئی سل کے بد لتے ربحان کا بہترین عکاس ہے اس کہانی میں ماضی کو حال سے جوڑ نے کی کوشش کی گئی ہے لیکن ماضی حال سے جڑنے کے لیے تیار نہیں ہے ۔ کیونکہ تہذیبی اور ثقافتی طور پر ماضی کی قدریں حال کا المیہ بنتی جارہی ہیں ۔ خفننز کی اس کہانی کا کمال ہیہ ہے کہ اس نے ماضی اور حال کے درمیان تہذیبی طور پر جو دوریاں پیدا ہو کیں ہیں انھیں دکھانے کی ایک کا میاب کوشش کی ہے۔ اس کہانی کی بنیا دی تھیم اولا دکا بچینچ کے عالم سے نافر مانی کی طرف ماکل ہونا ہے۔ مینا فرمانی پہلے پہل ضد کی شکل میں سا منے آتی ہے۔ بچین کے عالم سے نافر مانی کی طرف ماکل ہونا ہے۔ مینا فرمانی چل کر پختہ نافر مانی کی شیادی تھیم اولا دکا بچینچ کے عالم سے نافر مانی کی طرف ماکل ہونا ہے۔ مینا فرمانی چل کر پختہ نافر مانی کی شیادی تھیم اولا دکا تو بین کی صادر فتہ ہوانی کی طرف ماکل ہونا ہے۔ میں اس ہوتی ہے۔ در آبابی کی میں بال و پر نکالتی ہے۔ بچین کی صدر فتہ رفتہ جوانی میں نافر مانی کا پیش خیمہ خابت

''اماً میں گاؤں کے مدر سے میں نہیں پڑھوں گا۔ میں شہر کے مشن اسکول میں جا ؤں گا''۔ · کیا کہا! تومدر سے میں نہیں پڑ ھے گا۔مشن اسکول میں جا کر کرسٹان بے گا!' خبر دار جو دوبارہ وہاں جانے کی بات تو... «الماً ميں رنگين سائكل لوں كا- نيلى ہندل اور لال فريم والی،جس کے پہے یتلے ہوتے ہیں'۔ · · نہیں ہرکس ٹھک رہے گی ، وہ مضبوط ہوتی ہے' · د نہیں میں ہرکلس نہیں لوں گا مجھے تو رنگین سائکل جانے' ۔ چياخ۔ ·· لے بەرنگین سائکل \_دوبارہ ضد کی توبیہ تیرےگال مار مارکر اورلال کردوں گا''(۲۲) بیفکشن نگار کاماضی تھا۔ جہاں نہضدتھی اور نہ ہی اپنی مرضی اور نہ ہی والدین کی نافر مانی ۔مگراب ذرا حال کا نقشہ دیکھیے ۔فکشن نگاراینی اولا د کے سامنے اپنی مرضی کو نافذ کرنے سے قاصر ہے۔ ہرجگہ اولا داپنی ضد تھونے کی کوشش کرتی ہے: ''ہمارےاپنے مکان کی دیواروں پر میری پیند کارنگ ابھی چڑ ھناشروع ہی ہواتھا کہا ہے دیکھ کرمیرے بچوں کی ناک بھوں سکڑ گئی۔ بیٹابولا''' پایا یہ کیسارنگ کرار ہے ہیں؟ پلیز اسے روک دیچے '' ''میں نے سفیدرنگ کی ماروتی پیند کی مگر گھر میں سٹیل گرے کلر کی سنٹروآ گئی۔ میں بچوں کو یو نیورٹی کے اسکول میں داخل کرنا جا ہتا تھا مگر وہ ليڈي فاطمہ ميں داخل ہو گئے... ٹي وي،فرج،صوفہ، پانگ ايک ايک چيز میں ان کی مرضی شامل تقی ان کی ضد چیپی ہوئی تقی''(۲۷) موجودہ عہد کا بیروہ منطر نامہ ہے جسے دیکھ کرا فسانہ نگار بہت ہی افسر دہ ہے۔ وہ ماضی میں کھوجا تا ہے ۔ جہاں والدین کی اطاعت عبادت سمجھی جاتی تھی۔ جہاں بزرگوں کی آ را کوسر آنکھوں پر رکھا جاتا تھا۔ جہاں

ہر کام میں بڑوں کاعمل دخل ہوتا تھا۔ مگر موجودہ عہد میں ہر تدبیر الٹی ہوتی جارہی ہے۔ ساج کی شکل تبدیل

فسادات کے موضوع پر خفن خرکا ایک اہم ا فسانہ خالد کا ختنہ ہے۔ افسا نے کا عنوان اور فسادات کی بات تن کرذ ہن پر پہلا تاثر یہی آتا ہے کہ اس میں فسادات کے دوران ایک مخصوص طبقے کی شناخت کے لیے جوطریقہ اختیار کیا جاتا ہے اس پر میدا فسانہ لکھا گیا ہوگا۔ عالا نکہ کہ اس میں قصہ کا جز دوی اشتر اک ہے اور اس واقعہ سے زیادہ اس افسانہ کوا فسانہ لکھا گیا ہوگا۔ عالا نکہ کہ اس میں قصہ کا جز دوی اشتر اک ہے اور اس پڑ ھتے ہوئے پہلے صرف اتنا معلوم ہوتا ہے کہ ایک پر جس کا نام خالد ہے، وہ بھی دیگر بچوں کی طرح خانہ پڑ ھتے ہوئے پہلے صرف اتنا معلوم ہوتا ہے کہ ایک پر جس کا نام خالد ہے، وہ بھی دیگر بچوں کی طرح خانہ کرانے سے ڈرر ہا ہے اور اسی خوف کے عالم میں اند ھیری کو گٹری کے ایک کونے میں دوہ دبک گیا ہے۔ اس لاکھ مجھایا جاتا ہے، اس کی من پیند چیز یں پیش کی جاتی ہیں، ماموں، خالو، ابا، اماں سارے لوگ پر یشان ہوجاتے ہیں اور عاجز آکر اماں یہاں تک کہد دیتی ہیں کہ مت روڈ خانہ نیں ہوگا اور اماں اپنے آنچل سے اس ہوجاتے ہیں اور عاجز آکر اماں یہاں تک کہد دیتی ہیں کہ مت روڈ خانہ نہیں ہوگا اور اماں اپنے آنچل سے اس د 'آپ میرا بھی خانہ کرد یہ ہم اس سانہ خانہ سے بچہ جس کا بات اسے یا د دلاتی ہیں کہ اس کہ اس د 'آپ میں اجمادی ہو گیا ہے ، اس کی اس کہ اور گذشتہ سال کی بات اسے یا د دلاتی ہیں کہ اس کے کہا تھا کہ اور حاضرین پر سکتہ طاری ہوگیا۔ یہی وہ کل کم ہو جاتی ہیں، ماموں ، خالو، ابا، اماں سارے لوگ پر یشان '' آپ میرا بھی خانہ کرد ہے ۔ ' اس کے ابعد نضے سے بچ نے جو جواب دیا اس سے پوری فضا تبدیل ہوگئ اور حاضرین پر سکتہ طاری ہو گیا۔ یہی وہ کل کم ہم ہم ہم ہو ہو ہیں ہو گا ہو ہو تا ہے : '' تو پہ خی پر میں میں میں ہو کہ ہو ہوں ہوں ہو کا تک ہم ہو ہوں ہو ہو ہو ہو ہیں ہو گا ہو ہو تا ہے :

کامران کے ختنے کے دفت تم خود ضد کرر ہے تھے کہ امی آپ میرا بھی ختنہ کراد یجے گر آج شمعیں کیا ہو گیا ہے؟ تم اتنے ڈر پورک کیوں بن گئے؟ تم بڑے بہادر بچے ہو۔تم نے اپنے زخم کا آپریش بھی ہنتے ہنتے کرالیا تھا۔ اس میں تو زیادہ تکلیف بھی نہیں ہوئی تھی۔'' ''امی! آپ ہی نے تو ایک دن کہا تھا کہ جن کا ختنہ ہوتا ہے بد معاش انھیں جان سے مارد یتے ہیں۔' خالد کا جملہ ابو کے ساتھ ساتھ سب کے سروں پر فالے کی طرح گر پڑا۔ سب کی زبانیں اینٹھ کئیں۔ چہکتا ہوا ماحول جیپ ہوگیا۔ جگمگا ہٹیں بجھ گئیں۔مسکراہٹیں مرجھا کئیں۔ بچوں کی انگلیاں اپنے پاجاموں میں پہنچ گئیں۔ تلاشیوں کا گھناؤنا منظرا بھر گیا۔جسم ننگے ہو گئے۔ چاقو سینے میں اتر نے لگے۔ ماحول کا رنگ اڑگیا۔نور پر دھند کا غبار چڑ ھ گیا۔خوشبوبکھر گئی۔نائی کااسترابھی کند پڑگیا۔راکھ پر پانی پھر گیا۔'(+2)

بیج سے ایک مکالمہادا کرا کر خفنفر نے جو فضاتخلیق کی ہے وہ بہت ہی اہم ہے اور آزاد ہندوستان کے تمام فسادات پر واضح روشنی پیش کی ہے، ایک جملہ سے ایسی ڈراؤنی اور خوف ناک فضا کا بن جانا یقینی طور پر یہ ثابت کرتا ہے کہ افلیتوں کے خلاف اس طرح کے واقعات نہ صرف بڑے بوڑھوں کو متاثر کرتے ہیں بلکہ اس خوف سے کٹی نسلیس متاثر ہیں۔ ہندوستان میں ہونے والے فسادات میں متعدد بار بی خبر ضرور سی گئی ہے کہ بر ہند کر کے مسلمانوں کی شناخت کی گئی اور چراخصیں تہہ رینے کیا گیا ہے، جس کے اثر ات مذکورہ بیا نبیہ سے ظاہر ہور ہے ہیں ۔ حقیقت ہے کہ ایساما حول ہر سل کو خوف کے عالم میں جینے پر مجبور کرتا ہے۔ پہچان

ن خالد کا ختنه ہی سے طرز پر سمحوں کی شناخت کے تناظر میں خفنفر کا ایک اہم افسانہ پہچان ہے۔خالد کا ختنہ جس طریقے سے مسلمانوں کی شناخت کا المیہ بن جاتا ہے اسی ہندوستان کی دوسری اہم اقلیت سلحوں کی شناخت کا در ذبیچان میں بہ خوبی محسوس کیا جا سکتا ہے۔ افسانہ نگار نے پیچان کے ذریعہ 1984 کے سکھ فساد کو بیان کیا ہے۔ اندرا گاندھی تے قتل کے بعد جس طرح سے سکھ مخالف فساد کا آغاز ہوا تھا بلا شبداس حالت میں اپنی شناخت کا دور کی تعادر محسوس کیا جا سکتا ہے۔ افسانہ نگار نے پیچان کے ذریعہ 1984 کے سکھ فساد کو بیان کیا ہے۔ اندرا گاندھی تے قتل کے بعد جس طرح سے سکھ مخالف فساد کا آغاز ہوا تھا بلا شبداس حالت میں پنی شناخت کو پوشیدہ رکھنا ضروری تھا۔ زندگی کی خاطر بلونت بال، داڑھی منڈ دا کر اپنی شناخت مٹا دیتا ہے، پڑی اور کر پان اتر جاتے ہیں حیوان صفت لوگ اس کے خون کے پیا سے اس کا پیچھا کرتے ہیں۔ وہ جان تو بچانے میں کا میاب ہوجا تا ہے مگر اس کی شناخت نہیں نیچ پاتی۔ اس کا پیچھا کرتے ہیں۔ وہ جان تو کر پاتے۔ بھا گتا ہوا ایک گھر میں داخل ہوتا ہے جو اس کا ہی گھر ہے، جہاں اس کی بیوی پیا را سا بیٹا اور بوڑھی ماں موجود ہے۔ اس کا سامنا بیوی سے ہوتا ہے وہ اپنا تعار ف کراتے ہوں کہتا ہے وہ اس کا بلو ہے لیے نہیں بیوی

قیامت کا منظر بیاہوتا ہے اور شبھی کے چہروں پر خاموشی چھاجاتی ہے۔

تيزابي محبت

غفنفر کا افسانہ نیز ابی محبت کا جواب افسانہ ہے۔ اس میں بابری مسجد کی شہادت کے بعد پیش آئے حالات کی منظر شمی کی گئی ہے اور بید کھانے کی کوشش کی گئی ہے کہ بابری مسجد اجود ھیا میں منہد م کی گئی کیکن اس نے ملک کی جڑیں تک ہلا دیں، دلوں میں نفرتیں پیدا ہو کیں۔ اظہر الدین اور بنٹی کی بے پناہ محبتوں کو بھی دکھایا گیا ہے کہ بنٹی جب زخمی ہوتا ہے تو اظہر الدین اسے بچا کر مرہم پٹی کرتا ہے۔ بچوں کو کہانی میں اسحاد کا بل ثابت

،اس دوران

ٹیم نیار ہو سکے۔بات داضح ہوجاتی ہے کہ افلیتوں کے بغیر اکثریت کاوجود نامکمل ہے۔ بابری مسجد کی شہادت کے بعد ہندوؤں اور مسلماانوں کے درمیان کھڑی دیواروں میں جو دراڑیں آئیں اس کی منظرکشی کے لیے بیہ نہایت ہی کلمل بیان پر طرز اسلوب میں لکھا گیا افسانہ ہے۔ بیا فسانہ دلوں کی دیوارین کے عنوان سے بھی شائع ہو چکا ہے۔ (9) جبلانی بانو

جيلاني بانوں کا ايک افسانہ 'پري ميچور بچے' ہيں۔ بيا فسانہ جديد ساج کا بہترين عکاس ہے۔ آج جو ساج تشکیل پار ہاہے وہ ماضی سے قدر بے مختلف ہے۔ساج میں اولا دکی پیدائش خواہ وہ کم ہویا زیادہ باعث فخر تصور کیا جا تاتھا۔ پہلے جب کوئی نٹی نویلی دلہن بیاہ کر کے لائی جاتی تھی تو بڑے بزرگ انہیں دعا دیتے ہوئے کہتے تھے کہ خدا تیر بے آنگن کواولا دیسے اس طرح سے بھرد ہے کہ تیر بے باہر جانے کا راستہ رک جائے ۔اس طرح کی دعائیں سن کرنٹی نویلی دلہن کا سرعقبدت سے جھک جاتا تھا۔ گھراب سماج نے ایسی کروٹ لی ہے کہ لوگ ایک سے زیادہ اولا دقبول کرنانہیں جاہتے اس کے لیے مختلف ادویات اور تکنیکات کا سہارا ڈھونڈ تے ہیں۔ جبلانی بانوں نے اس انسانے میں تعدداولا دکی بدلتی صورت حال کو پیش کیا ہے۔ اس انسانے کا مرکز ی کردار''بابو'' ہے ۔بابواینے والدین کی نرینہ اولا دنہیں ہے ۔ بلکہ بابواینے بھائی اور بہن میں سب سے چھوٹا ہے۔وہ بہت کمز وراور جھگڑالو ہے۔اس کمز وری اور جھگڑالوں پن کے پیچھے کیاراز ہےاس کا بھی پنۃ بابوکو بڑے ہونے پر چل جاتا ہے۔ایک روز بابواپنے اسکول میں بیٹھا پڑھ رہا تھا کہ اوپر سے کسی جہاز کا گزر ہوا۔ جہاز بہت زیادہ اونچائی پرنہیں تھا بلکہ وہ قدرے پنچے اڑر ہاتھا۔ جہاز کی آواز سے وہ بری طرح خائف ہوکر بیہوش ہوکر گریڑا۔اسے ہیتال میں داخل کیا گیا۔ بابوکی ماں نے ڈاکٹر سے بات کرتے ہوئے کہا : '' یہ یری مح<u>جور</u> ہے،ڈاکٹر!اس لیے ہمیشہ کمزور ہے'' ''اس کی وجہ کیاتھی؟ ڈاکٹر نے یو چھا۔ <sup>د</sup> میں نہیں جا ہتی تھی کہ ڈاکٹر کہ اور بچہ ہؤ'۔۔۔ میں نے بہت دوائیں کھائی کہ ابارشن ہوجائے۔گر کچھنہ ہوااور پھریدیری پچیور پیدا ہوا''۔ ماں اور ڈاکٹر کے درمیان ہونے والی اس گفتگوکو بابونے سن لیا۔ بابو کے دل صد مے سے ڈ و بنے لگا: ''اچھا توبیہ بات ہے!می نہیں جا ہتی تھیں کہ میں پیدا ہوں۔انہوں نے

## ٢٣٣

مجھے مارنے کی خاطر زہر دیااور جب میں نہ مراتو کسی کوڑے کے ڈرم میں پھینکنے کی بجائے ہاسپیل کےانکو بیڑ میں ڈال کرآ گئیں' ۔ مین بر بردید بیدی ایس سر بر گر گھر چار سر ہیں درمد سر بر کی ن

پری میچیو را فسانہ کا پلاٹ اسکو لی بچوں کے اردگرد گھومتا ہے۔ اس کہانی میں بچوں کی نفسیات کو بھی پیش کیا گیا ہے۔ بچوں کی اسکولنگ کی تعلیم میں بے تحاشہ خرچ اور رشوت کے مناظر بھی پیش کئے گئے ہیں۔ یہ افسانہ اپنے موضوع کے اعتبار سے بہت ہی جدت کا حامل ہے۔ کہانی بہت ہی رواں اور سلیس ہے۔علامت اور تہہ داری سے گریز کیا گیا ہے۔ ہم گہی

جیلانی بانوں کا ایک افسانہ ' آگہی' ہے۔ بیدا فسانہ ہماری تہذیب کے بدلتے منظرنا مے کا بہترین عکاس ہے ۔اس افسانہ کی بنیا دی تقیم ایک معصوم اورغریب لڑکی کا بنا جہز کے شادی کردینے کے انجام میں ظلم کا شکار ہونا ہے۔ ہمارے ساج میں لڑ کیوں پر سسرال والوں کی طرف سے مختلف طریقے سے ظلم ڈھایا جاتا ہے۔ کبھی جہیز کا بہانا تلاش کر کے تو تبھی لڑ کی کے کردار پر سوال قائم کر کے ۔اس کہانی میں ستارہ نامی ایک ایس معصوم لڑکی کی دستان بیان ہوئی ہے جو بغیر جہز کے بیاہ کر کے لائی جاتی ہے۔ستارہ ایک پڑھی ککھی لڑ کی ہے ۔اس کی شادی خالدنام کے ایک نوجوان سے ہوجاتی ہے ۔جہیز میں کچھ نہ لانے کی دجہ سے ستارہ سسرال والوں کوا یک آنکھ نہ بھاتی ہے۔خالد بھی بہت زیادہ خوش نہیں تھا۔سسرال والوں کے تیورکود یکھتے ہوئے ستارہ نے ایک آفس میں جوب جوائن کر لی ۔ آفس میں عادل نام کا ایک نوجوان بھی کام کرتا تھا۔ وہ ستارہ کو بری نگا،وں سے اکثر دیکھا کرتا تھا۔ ایک دن اس نے ستارہ پر بری نیت سے حملہ کر دیا: · · میں آفس کے ٹامکیٹ میں گئی تو۔ ۔ تو۔ ۔ اس نے اندر سے بولٹ لگا دیا اور میرے ساتھ بدتمیزی کی ۔۔۔وہ مجھےاین طرف کھینے لگا۔ میں بھلا اسے ہاتھ لگانے دیتی! میں نے اسے بہت مارا۔لاتوں سے ، گھونسوں سے ، پھرمیری آواز پر سب لوگ اکٹھے ہو گئے ۔اللہ نے مجھے بچالیا۔ ہمارے باس بھی آ گئے۔وہ اس منظرکو بادکر کے پھر کا پینے لگی اور خالد سے یوں چے ٹ گئی جیسےاب سار بے خطروں سے دور ہوچکی ہؤ'( ۲۷) شروع میں اس واقعہ کے رونما ہونے پرستارہ کا شوہر خالد غصے سے کانپ اٹھتا ہے اور چا ہتا ہے کہ

رفتہ رفتہ سرنے بھی خالد کے دل ود ماغ کوستارہ سے متعلق مشکوک کرڈالا۔خالد نے مقدمہ میں دلچیپی کم کردی۔ بیسب دیکھ کرستارہ کا دل ڈ وبنے لگا۔ایک دن خالداپنے والد سے کہہ رہاتھا کہ جمیں مقدمہ واپس لے لینا چاہیے کیوں کہ:

''سنا ہے عادل کی بیوی لوگوں سے کہتی پھررہی ہے کہ بیسلسلہ جانے کب سے چل رہا تھا۔اس دن کسی نے رینے ہاتھوں دونوں کو پکڑ لیا تو بیچارے عادل پھنس گئے''۔

باپ اور بیٹے کے درمیان ہونے والی میہ گفتگوستارہ کے کا نوں تک پہو پنچ جاتی ہے۔ستارہ مارے غصے کے پیٹ پڑتی ہے:

> " میں اسے پیانسی کے شختے پر چڑ ھاؤں گی اسے معاف نہیں کروں گی ۔اس نے مجھ سے ہر چیز چھین لی ہے۔میرے یاس چھ ہیں رہا''۔

ستارہ کی زبان سے بیہن کر کہ'' اس نے مجھ سے ہر چیز چھین لی ہے''خالد کوموقع مل گیا۔اس نے ستارہ پرشک کرنا شروع کر دیا اوررات کوسوتے وقت کہہڈالا:

> <sup>دو</sup>تم نے تو مجھ سے کہا تھا کہ عادل نے صرف تمہارا ہاتھ پکڑا تھا۔ گرآ ج سب کے سامنے کہہ رہی تھیں کہاس نے تمہاری ہر چیز چھین کی...''

ستارہ کے آگ اندھیرا چھا گیا۔وہ پریشان ہوگئی۔ان کی سمجھ میں نہیں آ رہاتھا کہ ایک انسان کے اندر کننے چہرے چھپے ہوتے ہیں ۔وہ اندھی باولی کی طرح اٹھی ،روایتوں کے بندکواڑ کھولے اور عادل کے گھر کی طرف دوڑ نے گلی ۔عادل اسے دیکھ کرکانپ اٹھا: '' آپ… یہاں… ؟ہاں… میں آپ کا شکریہادا کرنے آئی ہوں کہ آپ کی بدولت میں ساری دنیا کو جان سکی…'' کہانی یہی پرختم ہوجاتی ہے ۔ مگر یہ کہانی ہمارے سماج اور معاشرے کے بدلتے رویے پر بہت سارے سوالات قائم کر جاتی ہے۔ کہانی بہت ہی سلیس اور فلیش بیک کی تکنیک میں کھی گئی ہے۔ کہانی گرچہ بیانیہ انداز میں لکھی گئی ہے ۔ مگر اس میں بڑی تہہ داری بھی ہے ۔ کہانی کا پہلا پیرا گراف ہی تہہ داری کا بڑا ثبوت ہے:

> <sup>د</sup> کطلاڑی تیزی سے گیند کی طرف جھپٹا۔ ایک منٹ کے ہزار ویں جصے میں گینداس کے ہاتھ سے پھسل گئی۔ کیسے ... ؟ کیسے ... ؟ بیسب کیسے ہوا؟ کیمرہ تھم گیا۔ تیزی سے دوڑ نے والا کھلاڑی جیسے ہوا میں اڑتا ہوا گیند کی طرف بڑھااور اس کے ہاتھوں کو چھوتی ہوئی گیند دور جا پڑی۔ ایک بار... دوبار... دس بار... ستارہ ایک گیند بنتی ۔ کھلاڑی کی مضبوط گرفت سے بھا گنگلتی ۔ بھا گتی۔ لڑھکتی۔ کسی پناہ کی تلاش میں ۔ مگر تما شائیوں کو تو صرف کھلاڑی سے دلچیپی ہے ۔ بنچ نکلنے والی گیند کی ہمت پر داد کون دیتا ہے'۔

درشن کب دو گے

انسانہ 'در شن کب دو گے' کا موضوع فسادات ہے۔انسانہ نگار نے چھوٹے چھوٹے کرداروں کی شخصیت کے پس منظر میں فسادات کی حقیقت سمجھانے کی کوشش کی ہے۔اسی طرح سے اس کا ایک انسانہ 'مجرم ''ہے۔اس انسانہ میں علی گڑھ کے فساد کو موضوع بنایا گیا ہے۔

جس طرح صالح معاشرہ کی تشکیل کے لیے تعمیری تنظیمیں ہوتی ہیں اسی طرح ساج کو بےراہ کرنے کے لیے تخریبی تنظیمیں بھی ہوتی ہیں ۔افسانہ سچ کے سوا'ایسے ہی گروہ کی کہانی ہے۔افسانہ میں ایسی ہی شریپند جماعت کا ایک ممبر ( ذاکر عرف گیدڑ ) تیرہ سالہ معصوم لڑ کی کاقتل بے دردی سے کردیتا ہے کیونکہ اس کے علاوہ اس کے پاس کوئی اور راستہ نہ تھا جس گروہ کا وہ ممبر ہے اس میں ایک سے ایک بڑھ کر بد معاش شامل ہے۔ ان کا کام ہے فسادات کرنا، آگ لگانا قبل کرنا، لڑکیوں کا اغوا کرنا اور چھر انھیں ٹھکانے لگادینا۔ جیلانی بانو کا ایک افسانہ مجرم ہے ۔ بیا فسانہ فساد کے موضوع کا عکاس ہے۔ اس میں علی گڑھ کے فساد

انثرف کا ایک افسانہ'' آخری موڑ پ' ہے۔اس افسانہ میں رشتوں کے بکھرا وَ،قدروں کی پامالی اور انسانی بے حسی کی آئینہ داری کی گئی ہے۔اس کہانی میں نئے عہد کے چار پانچ بیچ سراج ،زبیر ،عامر ،سلیمان اور رافعہ اپنے ایک لاولد چچا کے ساتھ سفر پر ہوتے ہیں۔اسٹیشن ابھی دور ہے ۔قصہ گوئی اور کہانی سننے سنانے کا عمل جاری رہتا ہے ۔چھوٹے چھوٹے قصوں سے ہوتے ہوئے بات ٹاٹا ، برلا ، گاڑی اور شیئرز کی ہونے لگتی ہے:

> ''زیادہ تر لوگ میں بجھتے ہیں کہ ٹاٹا ہی سب سے اچھا ٹرک بنا تا ہے نہیں صاحب تھیوری اور ہے اصل حقیقت اور ہے ۔ کیا آپ کو معلوم ہے سب سے اچھا ٹرک کون بنا تا ہے ۔ اس کمپنی کا نام ہے لی لینڈ ۔ آپ یو چھنئے گا ایسا کیوں؟ یو چھیئے ایسا کیوں صاحب؟''(۲۷)

دوسرے مسافر بھی اپنی اپنی باتوں میں لگے تھے۔شیام سندر،عامر، زبیر اور سلیمان ایک دوسرے سے کمپیوٹر، ٹی،وی کی باتیں کرر ہے تھے اور جانوروں کے قصے سن رہے تھے کہ ایک ادھیڑ عمر کا آ دمی جواب تک بہت ہی خاموش سے سارے قصے سن رہے تھے بول اٹھے:

حادث کا شکاراس شخص کی لاش گھنٹوں سڑک پر پڑی رہتی ہے۔حالانکہ بہت ساری گاڑیاں آتی اور جاتی رہتی ہیں مگر کسی کے اندرانسا نیت نہیں جاگتی ہے کہ اس لاش کے بارے میں پچھ سوچ سکے اور اس گاڑی کا پتہ لگائے جس نے بیہ حادثہ انجام دیا تھا ۔عامر،سلیمان وغیرہ نے چچا سے پوچھا کہ وہ کون تھا ؟۔ چچا شیام رجک نے جواب دیا:

طوفان

کہانی کے دوسرے حصے میں سونا می لہر کے بعد ملک اور بیرون ملک ہے آنے والی امداداوراس کے بیجا استعال پر بھر پورطنز ہے۔مرکز ی اورصوبائی سرکا روں کی ایک دوسرے پرالزام تراشی ،امداد کے لیے فرضی اعلانات ،سرکاری اور غیر سرکاری تنظیموں کا صرف نام کے لیے کام کرناوغیرہ کی جیتی جاگتی تصویریں ہیں۔ایک اقتباس ملاحظہ فرمائیں:

> "ولایت سے آئے ہوئے نرم، گرم خوبصورت کمبل ضرورت کے علاقوں میں اس لیے نہیں بھیج گئے کہ وہاں پانی بھرا ہوا تھا اور پانی سے کمبل خراب ہوسکتا ہے۔ ان کمبلوں کو زیادہ وقت تک اسٹور میں رکھنا بھی منا سب نہیں سمجھا گیا کہ ان میں کیڑا بھی لگ سکتا تھا۔ اس لیے انہیں شہروں کی مارکیٹ میں کم داموں پر فروخت کر دیا گیا اور اس سلسلے میں کی سطحوں پر اور کی معاملوں میں ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کیا گیا ۔ عمدہ بیڈ شیٹس اور روئیں دارتو لیوں کا انتظام بھی اسی دانش مندا نہ طریقہ سے کیا گیا کہ سیا شیا ، عبد اور بیاد نہ ہوں ۔ غذائی اجناس میں باسمتی چا ولوں کا معاملہ بھی ان سے مختلف نہیں تھا ۔ البتہ موٹا جھوٹا اناج اور آٹا دال ٹرکوں میں لدا کھڑا رہا

ڈیزل کی ضرور یہ تھی' (۵۷) کہانی کے تیسر ے حصے میں اس طوفان کا ذکر ہے جس سے انسانی روح گھائل ہوتی ہے۔ مثلا انسانی المثول کا سڑنا، کتوں کی غذا بنتا، پیموں اور لا وارثوں کی بے ثر وسامانی کی کیفیت کا منظر۔ یہاں کوئی کسی کو خوش کر نائہیں چاہتا ، کوئی کسی کی مسکرا ہے نہیں چاہتا ، غرض تو صرف اس اکسپوز سے ہے جس سے مادی فوائد حاصل ہو۔ افسانے کا سب سے اہم کر دار آٹھ برس کی ایک معصوم بچی پور نما ہے جس کی آنکھوں کے سامنے اس کے ماں باپ طوفان میں بہہ گئے اور وہ ایک پیڑ سے چیکنے کے سب نے گئی ہے۔ زبر دست طوفان کی آمدا در اس کے نتیج میں تباہی و ہربا دی نے بچوں کے ہونوں سے مسکرا ہو۔ چھین کی ہے اور وہ چپ چاپ می رہنے لگی ہے۔ انہیں مختلف رفاہی اداروں اور انجمنوں کے ذریعہ نفسیاتی طور پر معتدل بنایا جارہا ہے اور مسکرانا سکھایا چارہا ہے تا کہ وہ اپنی اور درکو کھول کرنٹی زندگی شروع کر سیس ۔ مگر یہاں بھی بچے استحصال کا شکار ہوجاتے

یہاں پورا کا پورا کر شیل معاملہ ہے اور استحصال کا باز ارگرم ہے۔ دوسرے دن فوٹو گرا فرا بے معمول کے مطابق میگزین کے لئے تصویر اتارتے ہوئے بچوں کو مسکرانے کے لئے کہتا ہے بچے مسکراتے ہیں۔ اچا نک ایک ٹائی والاشخص نمودار ہوتا ہے اور کہتا ہے ایک تو نہا دھو کر کنگھی کر کے آئے ہو، او پر سے فوٹو کھنچواتے وقت مسکراتے بھی ہو کون تہ ہیں انا تھ سمجھے گا کون تہ ہا دے لئے پیے بھیجے گا۔ کس کو وشواس ہوگا کہ تہ ہارے ماں باپ مرچکے ہیں۔ اس نے آگے بڑھ کر بچوں کے سنورے ہوئے بالوں کو بکھیر دیا اور زور سے غرایا '' خبر دار جوکوئی مسکرایا چپ چاپ بیٹھے رہومت مسکرانا۔

سید محمد انثرف این افسانوں میں جانوروں کوعلامت کے طور پر استعمال کرتے ہیں، ان کی کہانیوں میں جانورا ہمیت کے حامل ہیں اور انسانوں پر فوقیت لے جاتے ہیں۔ فساد کے موضوع پر ان کا دوسرا افسانہ ' کیسے کا ہرن' اس کی بہترین مثال ہے۔ افسانے میں متوقع فسادات کے زیرا نژخوف، دہشت اور انجام کا منظر ' کیسے کا ہرن' اس کی بہترین مثال ہے۔ افسانے میں متوقع فسادات کے زیرا نژخوف، دہشت اور انجام کا منظر ' کیسے کا ہرن' اس کی بہترین مثال ہے۔ افسانے میں متوقع فسادات کے زیرا نژخوف، دہشت اور انجام کا منظر ' کیسے کا ہرن' اس کی بہترین مثال ہے۔ افسانے میں متوقع فسادات کے زیرا نژخوف، دہشت اور انجام کا منظر ' کیسے کہ پیش کیا ہے کہ پور انقشہ قاری کی آنکھوں کے سما منے آجائے۔ افسانے کے آغاز میں بہی قیاس لگایا جاتا ہے کہ لاش کسی ہندونو جوان کی ہے، اس کے بعد شروع ہوتا ہے آنے والے وقت کا تجزبیہ شیخ صاحب کو اس قتل کی اطلاع ماجد میاں دیتے ہیں اور تشو لیش کی صورت حال پیدا کر کے چلے جاتے ہیں۔ شیخ صاحب کو

اینی اورا پنے لڑکوں کی فکر ہوتی ہے وہ جس محلے میں رہتے ہیں وہاں اکثریت ہندوؤں کی ہےاوریہی ڈریشخ صاحب کے اہل خانہ کی نینداڑا دیتا ہے۔ پینخ صاحب نقل مکانی کاارادہ کرتے ہیں، اگر کل تک فسادات نہیں ہوئے تو وہ اپنے لڑکوں کو لے کر گاؤں واپس چلے جائیں گے۔اسی کشکش میں صبح ہوجاتی ہے اور دروازہ کھٹکھٹانے کی آ داز سے وہ لوگ خوف زدہ ہوجاتے ہیں۔ ہمت کر کے پیخ چاروں لڑکوں کے ساتھ مل کر دروازے تک جاتے ہیں کیکن دروازے پر ماجد میاں کود کچ کر سکون حاصل ہوتا ہے۔انہیں سے اطلاع ملتی ہے کہلاش کسی ہندو کی نہیں مسلمان کی ہے۔ ڈرنے والی کوئی بات نہیں ہے، شیخ صاحب نماز کے لیے جاتے ہیں تو انھیں یادآتا ہے کہ اس کے بعد انھیں ایک نماز اور پڑھنی ہے۔خدا کا شکرادا کرنے کے لیے کیوں کہ لاش کی شناخت مسلمان کے طور برکی گئی ہے۔ اقتباس ملاحظہ ہو: · 'ابھی شناخت نہیں ہوئی ہوگی درنہاب تک فساد شروع ہو گیا ہوتا۔انھوں نے دعا مانگی اے خداصبح تک شناخت نہ ہویائے ، میں کل ہی بیوی بچوں کو لے کرگا ؤں چلاجاؤں گا۔وہاں میری بہت ضرورت ہےاور جب نساد کی آگ ٹھنڈی ہوجائے گی تو واپس آ جاؤں گا۔ میں دوفل نمازشکرانہ پڑھوں گا اگرلاش ہندو کی نہیں ہوئی تو ۔ کسی نے کھانا نہیں کھایا تھا،سب ایک پانگ پر بیٹھے فساد کا انتظار کرر ہے تھے۔ فساد کا کیا اینی موت کا انتظار کرر ہے تھے۔ ایک سومسلمان اور دوسو ہندوگھروں کا كوئي مقابله تها كيا\_'(٨٠) اس افسانے کا یہی سب سے فکرانگیز پہلو ہے جسے سید محد انثرف مبہم انداز میں پیش کر کے آگے کا سفر کرتے ہیں۔آغاز سے اختیام تک افسانے کا تاثر قائم رہتا ہے اور قاری برگرفت مضبوط رہتی ہے۔ (۱۱)سلام بن رزاق کافسانے

مابعد جدید افسانہ نگاروں کی فہرست میں سلام بن رزاق کا نام بہت ہی اہم دستخط کے طور پر شلیم کیا جاتا ہے۔ان کے افسانے میں موضوعات کا تنوع ہے۔عام افسانہ نگاروں کی طرح سلام بن رزاق کے یہاں جنسیات کا استعال لطیف انداز میں نہیں ہوا ہے بلکہ وہ جنسیات کے ذریعہ حیرت واستعجاب پیدا کرتے ہیں ۔ان کے افسانے میں سریت بھی کارفرماں ہوتی ہیں۔سریت کے ذریعہ وہ استعارہ سازی کرتے ہیں ۔سلام

سلام بن رزاق کا ایک افسانہ ' آوازگری' ہے۔ یہ ایک استعارتی افسانہ ہے جس میں ہمارے ساخ کے بدلتے خدوخال کو بڑی ہنرمندی سے پیش کیا گیا ہے۔ پورےافسانے میں اخلاقی بحران اور ساجی قدروں کا ایساالمیہ پیش کیا گیا ہے جس سے ہماری تہذیب کی پرت در پرتے تہیں کھل کرسا منے آجاتی ہیں۔

ییافسانہ صیغہ واحد منظم ''میں'' سے شروع ہوتا ہے۔ گریڈ میں' ہر جگہ ہم ،تم ، وہ اور آپ میں تبدیل ہوتا محسوں ہوتا ہے ۔ افسانہ نگارا پنی تہذیب و ثقافت اور بنیا دی قد روں کے رفتہ رفتہ مٹ جانے کوا پنی موت سے تعبیر کرتا ہے لیکن بیہ موت کیسے آتی ہے ۔ تہذیب کا جنازہ کیسے اٹھ رہا ہے اس کی منظرکشی بہت ، ہی پر سوز اور تکلیف دہ ہے ۔ افسانہ نگارا پنے ہاتھوں سے اپنی موت کو دعوت دیتا ہے اور زندگی پر اس کی گرفت کمز ور ہوتی چلی جاتی ہے ۔ موت کو دعوت دینا اور زندگی پر گرفت کا کمز ور ہونا در اصل سمان کے ذمہ دار طبقہ کا اپنی ذمہ داریوں سے گریز کرنے کا استعارہ ہے ۔ بیہ استعارہ افسانہ نگار کے حصار سے نگل کر پورے عالم کو اپنی حصار میں لے لیتا ہے۔ افسانے کا آغاز ، ہی یوری کہانی کا اصل تصور پیش کر دیتا ہے :

> ، دسیس مرچکا ہوں ۔ کم از کم لوگوں کا ایسا خیال ہے کہ میں مرچکا ہوں دڈاکٹر نے بھی اس کی تقدد یق کردی ہے ۔ گھر کے اندراور باہرایک کہرام مچاہے ۔ میری دونوں بیٹیاں انوری اورناز ورور، ی ہیں ۔ میری بیوی زینب بال کھو لے سینا کو بی کرر، ی ہے ۔ البتہ میرا بیٹا آصف دکھائی نہیں دے رہا ہو کے سینا کو بی کرر، ی ہے ۔ البتہ میرا بیٹا آصف دکھائی نہیں دے رہا ہو کہ سینا کو بی کرر، ی ہے ۔ البتہ میرا بیٹا آصف دکھائی نہیں دے رہا ہو کہ سینا کو بی کرر، ی ہے ۔ البتہ میرا بیٹا آصف دکھائی نہیں دے رہا ہو کہ سینا کو بی کرر، ی ہے ۔ البتہ میرا بیٹا آصف دکھائی نہیں دے رہا ہو کہ سینا کو بی کرر، ی ہے ۔ البتہ میرا بیٹا آصف دکھائی نہیں دے رہا ہو کہ سین کو بی کرر، ی ہو کہ بی کر سکتا ۔ تارنفس کٹ چکے ہیں گرجسم کے اند سے غار میں دو کونسا چراغ بچھنے سے رہ گیا ہے جس کے سبب ہیرو نی سے میرارشتہ ہنوز استوار ہے ۔ رہ رہ کر میرے اندرون میں سیکسی ٹیسیں

بیونی زینب اور ڈرائیور سلیمان تھا۔ زینب نے بڑی چالا کی ہے ۱۵ سال سے بر سرخد مت ڈرا یؤر کوا چانک ہٹا کراپنے میکے سلیمان کو ڈرایؤر کے لیے نتخب کرلیا تھا۔ پہلے پہل تو سلیمان ایک غلام کی طرح افسانہ نگار سے لے کراس کے گھر کے تمام ممبران کی خدمت کرتا رہا ۔ لیکن رفتہ رفتہ وہ بھی گھر کے رنگ میں پورارنگ گیا۔ایک دن کا موقع تھاپورے گھر میں سناٹا تھا۔ زینب کے آرام کا وقت تھا۔ افسانہ نگار کو شدید پیاس کا احساس ہوا:

> <sup>••</sup> بغل والا کمرہ بند ہے ۔نہنب شاید ابھی تک سور بھی ہے۔ میں کچن میں جا کر فریخ میں سے بوتل نکالتا ہوں اور بوتل ہی سے دوچار لمبے لمبے

اس کہانی میں دل کا دورہ انسانی اعلی قدروں کا گلا گھٹ جانے کا استعارہ ہے۔کہانی فلیش بیک میں بیان کی گئی ہے۔اس کہانی سے تین کر دارنا زو،زینب اور آصف کوتر اشا گیا ہے۔سارے کر دار بہت ہی متحرک اوراسم بامسمی ہیں۔

افسانہ نگار کی موت کا سبب ان کی بیوی، بیٹی اور بیٹے کا اپنی جڑوں سے اکھڑ جانا ہے۔وہ جڑ جوسا جی اور معاشرتی طور پر بہت اندر تک دہنسی ہوتی ہے اور جو ہماری اعلا قد روں کی پہچان ہوتی ہیں۔قد روں کا مٹ جانا دراصل موت کا اعلان ہوجانا ہے۔ پہر

ننگی دو پېړکاسپا<del>ب</del>ی ت

<sup>دوننگ</sup>ی دو پہر کا سپاہی' سلام بن رزاق کا مشہورا فسانہ ہے۔ یہ ایک علامتی افسانہ ہے مگراس کی علامتیں بہت زیادہ تخبلک نہیں ہیں۔ اس میں 'بے سایہ تیز دھوپ' جروا سخصال کی علامت ہے جس میں آج کا انسان بہت زیادہ محبوری کے ساتھ جملس رہا ہے ۔عوام میں اس نظام کو بدل ڈالنے کی شد یدخوا ہش ہے ۔لیکن ان کے پاس وسائل اورا ختیار نہیں اور جولوگ صاحب وسائل اورا ختیار ہیں وہ اس کا استعال ملک اورعوام کی بھلائی کے لئے نہیں بلکہ صرف اپنی بھلائی کے لئے کرر ہے ہیں۔افسانہ کی علامتیں چیل کر استعارہ بن گئیں ہیں جو

(1)\_"

اس کے برعکس ایک عجیب سی ٹھنڈک کا احساس جو د ماغ کوغنودگی کی دھند میں غوطہ کھانے پر مجبور کر دے۔ایک ایسی عمارت میں حاصل ہوتا ہے جس کے چاروں طرف دیواروں سے تقدّس کی شعاعیں پھوٹ رہی ہوں۔ عمارت کی بیساخت استعاراتی طنز پر قائم ہے۔ بنیادی کرداراس عمارت کے اثر سے تبھرا کر سر پٹ بھا گتا ہوا باہر آجاتا ہے۔ آگے چل کر وہ دیکھتا ہے کہ لوگ (دھوپ سے محفوظ رہنے کے لئے )ایسے جلوسوں

ہیں

سلام بن رزاق کاایک افسانہ''قصہ دیوجانس جدید'' ہے۔اس میں کتے کا استعارہ استعال ہوا ہے ۔ کہانی میں مختلف رنگ اورنسل کے کتے ایک طرف عوام الناس کی نمائندگی کرتے ہیں تو دوسری طرف ان کی فطرت انسان کی مختلف جبلتوں کی جانب اشارہ کرتی ہے۔عوام کا مزاج استعاراتی شکل میں پیش کیا گیا ہے ۔ایک سربراہ ہے جوعوام کے مزاج کو تجرباتی میڈیم بنا کراپنے خالص مقصد کے لئے استعال کرتا ہے سیاس سربراہ کی نمائندگی افسانے کے بنیادی کردار 'ایک آ دمیٰ سے ہوئی ہے ۔اس کا کتوں میں انہا ک پاگل بن کی حدتک پہو خچ چکا ہے۔انتہائے کاروہ کتوں کی زبان میں بھو کنےلگتا ہے۔ایک اقتباس ملاحظہ فرمائیں : '' جب بھی کوئی اس سے ملنے جاتا وہ کتوں میں گھرا ہوا ملتا ۔ا سے کئی گئی منٹ تک یتہ ہی نہ چکتا کہ کوئی اسے ملنے آیا ہے ۔ایسا لگتا تھا اسے اپنے کتوں کے سواد نیا میں کسی اور چیز سے دلچیسی ہی نہیں ہے۔(کتوں) کے مختف حرکات وسکنات اوران کے رومل سے پیدا ہونے والے نتائج کا نہایت باریک بنی سے مشاہدہ کرتا ہے۔اس کی شخصیت کستی والوں کی نظر میں روز بروز پراسرار ہوتی گئی۔ایک ڈھنڈور چی نے تھالی پیٹے پیٹے کر مذکورہ اعلان کیا لوگوں کا سویا ہوانجسس ایک دم سے جاگ پڑا۔سارے لوگ کاٹھ ادر مٹی کے پتلوں کی طرح بے حس وحرکت کھڑے تھے اور کان اس کی آواز پر لگے تھے۔لوگوں نے حیرت سے دیکھا کہ وہ اسٹول پر کھڑا دونوں ہاتھ ہوا میں لہرا تاکسی کتے کی طرح بھونک رہاہے'۔(۸۷)

کالےرنگ کا پچاری

سلام بن رزاق کا ایک افسانہ '' کا لے رنگ کا پچاری' ہے۔ بیا فسانہ داستانی انداز اور روایت کے ذر یعدایک بوڑ سے کی زبانی ٹرین کے سفر کے دوران بیان کی گئی ہے۔ جس میں داستان گوئی کی روایت سے فائدہ اٹھایا گیا ہے۔ بوڑ ھا داستان گوتھی اپنے پر اسرار وجود کی بنا پر اسا طیر کی کہانیوں کا کر دار نظر آتا ہے۔ اور اس کے اطراف بیٹے مسافر اس دہشت ناک المیہ کو پور کی توجہ ہے سن رہے ہیں اور ان کی خوف زدہ آنکھیں بوڑ سے کے چہرے کو گھور رہی ہیں۔ فرق صرف اتنا ہے کہ بید مسافر عہد قد یم کے سامعین کی طرح استے معصوم اور بھولے بحالے نہیں ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ کہانی کے اختنام پر مرکز کی کر دار اس کے اخرا میں معلمین نہیں ہو پر تا اور آخر کار داستان گو کو قائل ہونا پڑتا ہے کہ آج کے حقیقت پسندوں کو کہا نیوں سے مہلایا نہیں جاسکتا فطری صورت حال بیان کی گئی ہے اور جو علامتیں پیش کی گئیں ہیں ان کے پر دے میں پوشیدہ موجودہ صورت حلی کی کہانی پن کا وصف عکمل طور پر موجود ہوا در قاری کی دلچیں آخر تک بر قرار رہتی ہے۔ کہا کی بیں جو غیر ال کا ادراک دوبا آسانی کی گئی ہے اور جو علامتیں پیش کی گئیں ہیں ان کے پر دے میں پوشیدہ موجودہ صورت حلی کی نہیں ای کی گئی ہے اور جو علامتیں پیش کی گئیں ہیں ان کے پر دے میں پوشیدہ موجودہ صورت مال کا ادراک دوبا آسانی کر لیتا ہے، کیونکہ آج حالات بد سے بدتر ہوتے جار ہے ہیں۔ ایسی پتو پین کا پیل ہوجانا نیز ایسے مافوق الفطری حالات کی دی تی کی گئیں میں ان کے پر دے میں پوشیدہ موجودہ صورت میں گہری رمز یت اور معنو ت یا کی جاتی ہے کہ آن کا مکن نہیں ۔ کا لی کی کی کی کی بی ای کی پتوں کے بیان

اس کہانی میں جس شہرکاذ کرکیا گیا ہے وہاں کے معاشر ے میں مذہبی استحصال ، روحانی اور اخلاقی بے راہ روی نظر آتی ہیں خلم وستم میں قید انسانوں کو سکون نہیں ملتا ، ان کی عبادت گا ہوں کے سارے اصول کھنڈر بن گئے ہیں ۔ بے معنویت کا زہر زندگی کی رگ رگ میں پیوست ہو گیا ہے ۔ ہر طرف نفرت اور خوف کی لہر تیمیلی جارہی ہے ۔ انسانوں میں اور جو کچھ باقی ہولیکن انسانیت کا رنگ بہت ہاکا نظر آتا ہے ، اس لئے افسانے ک کالے ناگ کے پجاری اپنے ہی جیسے انسانوں کو اس ناگ کے سامنے چارہ ڈال دیتے ہیں اور اپنی ہر بریت پر خوش کے جشن مناتے ہیں اور چو کچھ باقی ہولیکن انسانیت کا رنگ بہت ہاکا نظر آتا ہے ، اس لئے افسانے ک خوش کے جشن مناتے ہیں اور پھر کالانا گ اپنے پنجر میں ان لوگوں کا لہو چوں چوں کر تندر ست اور تازہ دم موجا تا ہے اور بیا سلسانہ اس شہر میں روز و شب جاری رہتا ہے ۔ شہر کی ساری سر کیں قبر ستانوں اور شمشان محالوں کے دروازوں پر جا کر ختم ہوجاتی ہیں جن کے پھا علوں پر جلی حروف میں خوش آ مدید کھا ہوتا ہوتا ہو ۔ سارے شہر میں صرف کا لے رنگ کے پچاریوں کا قانون چاتا ہے اور ایری المناک صوت حال کر ختم ہو نے کے امکانات نہیں ہیں ۔ اس لئے اپنے دل اور سامعین کو بہلانے کے لئے جب بوڑھا بابا کہتا ہے کہ کالے ناگ کے پچاریوں کا کاروبارزیادہ عرصے تک نہیں چل سکااورایک دن وہ خود بھی کا لے ناگ کے شکار ہو گئے تو کہانی کے مرکز ی کردار یعنی کہانی سننے والے کو اس بات کا یقین نہیں ہوتا کیونکہ حقیقت یہ یقی کہ اس قدیم داستان میں پیش کی گئی صورت حال قدر ے بدلی ہوئی شکل میں آج بھی موجود تھی۔ وہ سب کا لے ناگ کے دور میں عرصے سے آئے ہوئے تھے اور اس کا کچھن کچلنے کی آج تک کوئی ہمت نہ کر سکا تھا۔ وہ اس کا لے ناگ کے اور اس کے پچاریوں سے بخوبی واقف تھے جو آج بھی زندہ تھے۔ اسی لئے آخر کار بوڑ ھے کو کہنا پڑتا ہے کہ وہ ان لوگوں کے دل میں بیٹھے خوف کو دور کرنے کے لئے جھوٹ ہو لئے پر مجبور ہوا در نہ کا لے رنگ کے پچاری آج بھی زندہ ہیں اور کا لے ناگ کا خونی کھیل آج تھی چل و لنے پر مجبور ہوا در نہ کا لے رنگ کے پچاری

انجامكار

سلام بن رزاق کی کہانیوں میں''انجام کار''ایک ایسی کہانی ہے جسے بھی فراموش نہیں کیا جاسکتا تخلیق کارنے اسے اپنے مجموعے''ننگی دو پہر کاسپاہی''میں شامل کیا ہے۔

وہ سکتہ میں آجاتا ہے جتنی امیدوں کے ساتھ آیا تھاا۔ اتنی ہی ندامت ہوتی ہے۔وہ خاموشی سے اٹھ کر تھانے سے باہر نگل جاتا ہے۔اپنے محلے میں داخل ہوتے ہی دیکھتا ہے کہ شامو کے اڈے پر دیسی ہی چہل پہل ہےاور گلاسوں کی کھنک اور پینے والوں کی بہکی کہلیاں فضا میں تیرتی پھر رہی ہیں۔وہ اپنے گھر کی جانب مڑنے کے بجائے شامو کے اڈے کی طرف جاتا ہے۔غنڈے اسے دیکھ کر حیران رہ جاتے ہیں۔شامو

چادر

• ۱۹۸۰ء کی دہائی میں فساد کے موضوع پر لکھا گیا ایک مشہورا فسانہ ' چا در'' ہے ۔ پیدا فسانہ سلام بن رزاق نے رزاق کے رشتا ہے۔ سلام بن رزاق نے رزاق کے رشتا ہے۔ سلام بن رزاق نے اس افسانے میں فساد کے مرکز میں میں کہ میں کہ میں کہ میں کہ میں کہ میں کہ میں رزاق نے اس افسانے میں فساد کے مرکز کہ جاتے کی بھر پورکوشش کی ہے۔ سلام بن رزاق کی اس کہانی کی اس افسانے میں فساد کے مرکز کہ جاتے کی بھر پورکوشش کی ہے۔ سلام بن رزاق کی اس کہانی کی اس افسانہ میں کہ میں ک میں کہ میں

> " دروازہ ودیا چرن ہی نے کھولا تھا۔ اس پر نظر پڑتے ہی اس نے جلدی سے کہا۔ ارے انور آؤ۔۔ آجاؤ۔ ہم تمہارا ہی انتظار کرر ہے تھے، اندر ودیا چرن کے پتا کا ٹھ کے جھولے پر بیٹھے کوئی موٹی سی کتاب پڑ ھر ہے تھا سے دیکھتے ہی کتاب بند کر کے بولے ۔ ہم تمہارے لیے فکر مند تھے بیٹا! راستے میں کوئی تکایف تونہیں ہوئی ؟ دنہیں انکل ، مگر ماحول میں عجیب

آخرى كنگوره

دہشت گردی پر لکھے گئے افسانوں میں ایک اہم افسانہ '' آخری کنگورہ'' ہے۔ بیا فسانہ، ااجولائی ۲۰۰۲ء میں ممبئ ہم بلاسٹ کے تناظر میں لکھا گیا ہے۔ اس اہم افسانے کا خالق سلام بن رزاق ہے۔ سلام بن رزاق کی خصوصیت سے ہے کہ ان کی کہانیاں حقائق پر مینی ہوا کرتی ہیں جس کی وجہ سے ان کی کہانیوں میں گہرائی اور گیرائی پیدا ہوجاتی ہے۔'' آخری کنگورہ'' بے حد در دناک اور حقائق پر مینی افسانہ ہے۔ ۱۹۰۰ء کے بعد سے جس طرح دہشت گردی کے الزام میں مسلم نو جوانوں کو مور دالزام تھہ اکر انہیں گرفتار کرلیا جاتا ہے اور پھر انہیں اس طرح دہشت گردی کے الزام میں مسلم نو جوانوں کو مور دالزام تھہ اکر انہیں گرفتار کرلیا جاتا ہے اور پھر انہیں

اس کہانی کااہم کردار حمد علی ہے جو پانچ برس تک سعودی عرب میں ملازمت کرتا ہے۔ پانچ برس کے بعد وہ ممبئ میں زمین جائداد کی خرید وفروخت کا کام کرتا ہے محمد علی کے گھر میں اس کی بیوی ، بچ ، پہنیں، بھائی، والداوروالدہ موجود ہیں گروہ اپنے گھر کاواحد شخص ہے جس سے گھر کے اخراجات چلتے ہیں محمد علی کے دردکااحساس اس اقتباس سے ملاحظہ فرمائیں:

''محد علی تمہاری فیملی میں کون کون لوگ ہے؟ سانپ آنکھوں والا یو چھر ہا تھا۔اس سوال پر وہ سنجل کر بیٹھ گیا۔وہ اس کی فیملی کے بارے میں کیوں

گھونسلہ

شوکت حیات کا ایک افسانہ'' تھونسلہ'' ہے۔ اس افسانے میں قدیم اور جدید نظام اقد ارکی شکش میں نئے اقد ارکے غلبے اور پرانی ونٹی ( روحانی ومادی ) تہذیبوں کے تصادم میں پرانی تہذیبوں کی شکست کا المناک منظر نامہ پیش کیا گیا ہے۔ اس منظر نامے کی ترتیب میں دوسر ہے جزئیات بھی معاون ثابت ہوئے ہیں۔ '' گھونسلہ'' میں ایک ایسے شخص کی کہانی بیان کی گئی ہے جو اپنا گھر بارچھوڑ کر چلا جاتا ہے۔ پچھ عرصہ بعد جب وہ واپس آتا ہے تو اسے اپنے شہر میں کا فی تبدیلی نظر آتی ہے، پر انی قدریں مٹ چکی ہوتی ہیں، صنعت کاروں اور پراپٹی ڈیلروں کے ہاتھوں غریبوں کے مکانات کھنڈ رات اور چیٹیل میدانوں میں تبدیل ہو چکے ہوتے ہیں۔ اس خانہ خرابہ میں اس شخص کا گھر بھی شامل ہوتا ہے۔

کہانی کا آغاز یوں ہوتا ہے کہ *عرصے سے* مفارقت کی زندگی گذارنے والاشخص بڑی آرز وؤں اور تمناؤں کے ساتھا پنے شہروا پس ہونا چا ہتا ہے۔والیسی کا سفر شروع ہو چکا ہےان کو یقین ہے کہاس کا اسٹیشن قریب سے قریب تر آرہا ہے لیکن جیسے ہی انہیں بیا حساس ہوتا ہے اسی وقت کوئی:

''اس کے پھیپر سے کوبے در دی کے ساتھا بنی گرفت میں لے لیتا ہے' ''بد بخت تیراکوئی اسٹیشن ہے؟''(**۹۳**) بدکلام یا آوازا س شخص کانفس باضمیر ہے جو ہمیشہ اس شک میں مبتلا رہتا ہے کہ انسان کا کوئی ٹھکا نہ ہیں ہے۔اپنے نفس کے اس سوال پر مسافر شخص بھی سوچنے لگتا ہے کہ سچ مچ اس کا اور اس جیسے کروڑ وں انسانوں کا اس بھری دنیا میں ہیں کوئی اسٹیشن (ٹھکانہ)نہیں ہے۔ بیڅض پورے سفر میں دوافراد کے متعلق شدت سے سوچتاہے۔ایک اس کاباب اور دوسرا وہ جس سے اس کونا معلوم ساتعلق ہے یعنی اس کی محبوبہ۔وہ ان دونوں کو سر برائز دینے کی خاطر بغیر کسی اطلاع کے گھر واپس آ رہاہے۔ٹرین منزل مقصود تک پہو نچ چکی ہےاوروہ اپنے شہر کے ریلوئے اسٹیشن سے باہر آچکا ہے۔لیکن شہر میں وارد ہوتے ہی اسے گھیے اندھیر انظر آتا ہے اور ہر شے یرایک عجیب پراسراری کمشدگی کی کیفیت نظراً تی ہے۔ اند هیراز دال آمادہ اقدارا درگم ہوتی ہوئی تہذیب کی علامت ہے۔ یہ تہذیب روشن سے معمور ہماری باطنی زندگی کا مظہر ہے ۔اس تہذیب کے ختم ہونے کا مطلب فر د کا اپنی شناخت سے محروم ہوجانا ہے ۔اس تاریکی میں جب آنے والا څخص کسی راہ گیرے یو چھتا ہے: ··· كيون بھائى لائى كب سے آف مے؟ · · توات جواب ملتاب: '' جب سے بڑے شہر میں بجلی کی سیلائی بڑ ھ گئی ہے یہاں کا کوٹا کاٹ دیا گیاہے' لیعنی وہ روشنی جو ہمارے ذہن اور روح کومنور کررہی تھی اسے بڑی تہذیبوں کونتقل کر دی گئی ہےاور وہ ان کے نورانی عناصر سے فائدہ اٹھار ہی ہیں اورہمیں ان عناصر سے محروم کردیا گیا ہے۔ وة تخص ایک رکشه پر بیشه جا تا ہے اوراپنے گھر کی تلاش میں نکلتا ہے۔ رکشہ والا: · · کہاں تک چلنا ہے بابو جی ؟ · ' <sup>‹‹</sup>بس چلنا ہے۔باہر کا آدمی نہیں ہوں...اسی مٹی کا بی<sup>جس</sup>م ہے۔'' رکشہ آگے بڑھ رہا ہے اور مسافر راستے کے تمام مناظر کواپنے اندرا تارنے کی کوشش میں ہے - اجا نك اس كانفس چرا س خاطب كر ك ك<sup>م</sup>تا ب: '' دیکھتے ہوبد بخت... سب کچھ بدل گیاہے... تم اپنے

لَّمُوكَانِ پَر پَہو نَحْ تَمَى نَبْيس سَكو گَ... مَحْصَوَّ سَبَ تَحْصَ بَنْ سُرْبِ اجنبی اور ڈراؤنا لگ رہا ہے... اب تک میں تہمیں ڈسٹر ب کررہا تھاا بتم میری جان کو آرہے ہو' ۔ نفس کا کہا صحیح ثابت ہوتا ہے مسافر کو کہیں بھی کچھ نظر نہیں آرہا ہے۔ وہ جلدی سے اپنا گھر دیکھنا چا ہتا ہے پراسے اپنے گھر کی جگہ چیٹیل میدان نظر آتا ہے۔ وہ بار بار پور ے شہر کا چکر لگاتا ہے اور کر شہروا لے کو نئے راستوں سے لے چلنے کی ہدایت کرتا ہے لیکن ہر باراسے مایوی ہی ہا تھ کتی ہے اور سامنے چیٹیل میدان منھ چڑ ھا تا نظر آتا ہے۔ رکشہ والا جولوٹ کر آنے والے شخص کا باپ ہے اور خودا سے خود مہو چا ہے، اب انہیں احساس ہو چلا ہے کہ آنے والا مسافر کوئی دوسر انہیں بلکہ خود اس کا اپنا بیٹا ہے، وہ رو پڑتا ہے لیکن اس

> "، تم جس علاقے میں جس سبتی کو ڈھونڈر ہے ہو اسے عرصہ پہلے بلڈوزروں نے چیٹیل میدان میں تبدیل کردیا... میں بھی ہفتوں اسی طرح پورے شہر میں دیوانہ وار پاگلوں کی طرح چکر کا ٹتا ہوا بار بار اسی چیٹیل میدان تک پنچتا تھا... بلڈوزروں نے سب چھاجاڑ دیا۔ بھری پری سبتی کو ملیے میں تبدیل کیااور پھر چیٹیل میدان بنا دیا... میری دوکان ، میرا گھر اور تمام اہل وعیال زندہ درگور ہو گئے... بیٹے میں نے تو صبر کرلیا تھالیکن آن جارباراس چیٹیل میدان کود کھر یرانے زخم ہرے ہو گئے'۔ (۹۳)

افسانے کے اس آخری اقتباس میں بنیا دی مفہوم کو شتحکم کرنے والے چند معنی خیز اشارے موجود ہیں ۔ اب تک مسافر شخص جس مطلوبہ ٹھکانے کی جستجو میں سر گر داں تھا اسے رکشے والے کے بموجب بلڈ دز روں نے چیٹیل میدان میں تبدیل کر دیا۔ یہ بلڈ وزرنگ صنعتی تہذیب ہیں جنہوں نے پرانی تہذیب کی ساری نشانیاں مٹادیں۔ یہ پرانی تہذیب جو ہمارا ذہنی اور روحانی سہاراتھی اب نگ تہذیب میں پوری طرح ضم ہو چکی ہے ۔ اس نگ صنعتی تہذیب نے ہماری پرانی تہذیب کی روشن ترین حقیقت کیے بین دل کو مردہ کر دیا ہے۔ اور دل کی موت کا مطلب ہے ہماری اندرونی صداقتوں کی موت۔ ڈ ھلان پرر کے ہوئے قدم افسانہ 'ڈ ھلان پرر کے ہوئے قدم' میں ایک ایسے پریثان کردارکو پیش کیا گیا ہے جو حال کے تپید ہ ماحول سے نجات پانے کے لئے ماضی کے اند عیر جنگلوں کی طرف چلا جاتا ہے۔ جہاں باہر کی اہتر ی نے اس کے باطن کوریزہ ریزہ کردیا ہے اور اب ان کے دل میں بیخواہش پیدا ہوتی ہے کہ اپنے بگھرے ہوئے وجود کو سمیٹا جائے ۔ اس کا م کے لئے ان کا خیال ہے کہ حاضر کے مشینی دور اور مصنوعی ماحول سے نجات پانے کے النے فطرت کی آغوش میں پناہ لینی چا ہے اور وہ اس تلاش میں جیراں وسر گرداں رہتا ہے۔ سفر جار کی ہے کہا ماضی کے پرانے عقائدر کا وٹ بننے کی کوشش کرتے ہیں۔ اب ان کے پاس اس کی نفی کا ایک ہی راستہ ہے کہ انسان تمام رکا دوٹوں کو سنجہ کرتے ہوئے خود کو بستیوں کے ہنگاموں سے دور لے جائے اور فطرت کی آغوش میں پناہ لے لیے جہاں اس کا وجو دسالم رہ سکے ۔

افسانہ بہت اچھے اسلوب میں لکھا گیا ہے۔لیکن اس سے منفی جذبات کے اکجرنے اور بے عملی کی راہ پرگا مزن ہونے کا خطرہ بھی ہے۔ بکسول سے دیا ہوا آ دمی

<sup>دو</sup> بمسوں سے دبا ہوا آ دمی' اس افسانے میں بھی انسان کی از لی محرومی ، مظلومیت اور بے بسی کو ظاہر کیا گیا ہے۔ شوکت حیات کی اکثر کہانیاں علامتی اور بعض تمثیلی ہیں۔علامتی کہا نیوں کی فضا بہت زیادہ پر اسرار نہیں ہے۔ ان کے زیادہ تر افسانے پڑھنے کے بعد سیۃ اثر اعجر تا ہے کہ شوکت حیات کے نز دیک حیات انسانی مسلسل اضطراب میں مبتلا ہے اور انہیں زندگی کے سفر میں بہت سارے مسائل اور مشکلات کا سامنا ہے۔لیکن مضطرب انسان کو سکون کی تلاش میں اپنا سفر جاری رکھنا ہے۔

شوکت حیات کا ایک افسانہ' گنبد کے کبوتر' ہے۔ میہ بہت ہی مقبول اورعمدہ افسانہ ہے۔ اس کے پس منظر میں بابری مسجد کی شہادت اور مسلمانوں کے درد وجذبات کو بہ خوبی محسوس کیا جاسکتا ہے۔ کبوتر امن کی علامت ہے ۔ کبوتروں کے اڑجانے کا مطلب ہے خوف کا سرزکالنا۔ کہانی آغاز سے انجام تک اس خوف کواپنا نشانہ بناتی ہے، جہاں رتھ یا تراؤں کی یلغار نے ہندوستان کا سکون درہم برہم کردیا تھا۔ برسوں کی ملت اور دوستی کو داغ دار کیا گیا اور مصنف اس پردے میں آزادی کی بات بھی کرتا ہے، جس کے لیے ہندوؤں اور مسلمانوں نے اپنی قربانیاں پیش کی تقییں لیکن آزادی کے محض 45 برسوں بعد ایک گنبد تو ڑ دیا جا تا ہے اور کبوتروں کا وہ غول پرواز کرجا تا ہے۔ یہاں گنبد ایک قوم کے درد کی علامت کے طور پر سامنے آتا ہے اور کبوتروں کا پرواز کرجانا ایک ایسے خوف کی عکاسی کرتا ہے، جس سے اس وقت کے مسلمان دوچار تھے۔ اقتیاس دیکھیں:

> "بے ٹھکانا کبوتر وں کا غول آسان میں پرواز کرر ہا تھا۔ متواتر اڑتا جار ہا تھا۔ او پر سے نیچ آتا۔ بے تابی اور بے چینی سے اپنا آشیانہ ڈھونڈ تا اور پھر پرانے گنبد کواپنی جگہ سے غائب دیکھ کر مایوں کے عالم میں آسان کی جانب اڑ جاتا۔ اڑتے اڑتے ان کے بازوشل ہو گئے۔ جسم کا سارا لہو آنکھوں میں سمٹ آیا۔ بس ایک ابال کی دریقھی کہ چاروں طرف...

گنبد کے بوتر میں تعبیر کی کئی جہتیں ہیں ہر جہت اپنی الگ معنویت رکھتی ہے۔ افسا نہ علامتی ہے جس کی کلوز ریڈنگ کئی طرح سے ہو سکتی ہے۔ یہ جہاں بابری مسجد کے سانحہ کی پہلی برسی کی طرف اشارہ کرتا ہے وہیں متضاد ذہنی کیفیتوں کا بھی احاطہ کرتا ہے۔ ساتھ ہی ساتھ ایک قدیم تہذیب کے مٹ جانے کے استعارے کے طور پر بھی الجر کر سامنے آتا ہے۔

کہانی کا مرکز ی کردار ایک جذباتی اور حساس مسلمان ہے۔وہ ایک سال پہلے پیش آئے واقعہ کو فراموش نہیں کر پار ہاہے۔اسی وجہ سے فکر مند ہے کہ کہیں پھر کچھ نہ ہوجائے۔اس کا پڑوسی سمجھ جاتا ہے: ''گھبرانے کی بات نہیں . . . سب کچھ نارمل ڈھنگ سے ہور ہا ہے ۔اضطراری چزیں زیادہ دنوں تک قائم نہیں رہتیں۔امن واستقامت کی راہ اپنا کر ہی ہم اور آپ چین اور سکھ کی زندگی گز ار سکتے ہیں... میں تو پچھلے سال کے مقابلے میں بڑی تبدیلی محسوس کرر ہاہوں''۔

افسانہ نگار نے محدود کینوں کوفنی ہنر مندی سے خاصا وسیع کردیا ہے۔اس نے پیچویشن کواجا گر کرنے کے لئے کبوتر اور گنبد کے متوازی ،مختلف مراحل پر سانپ ، پیپل، گوریا ، پھول ، گملے، فاختہ وغیرہ کے استعاروں کا استعال کیا ہے۔کہانی کے پہلے ہی جملے سے قاری کا ذہن کسی انہونی کوقبول کرنے کے لئے تیار ہوجاتا ہے: ''بے ٹھکانا کبوتر وں کا غول آسان میں پر واز کرر ہاتھا'' اور پھر جیسے ہی وہ الحظے جملوں کی قرات کرتا ہے: ''متو اتر اڑتا جار ہاتھا ۔ او پر سے بنچے آتا ۔ ب تا بی اور بے چینی سے اپنا آشیانہ ڈھو نڈتا اور پھر پرانے گذہد کوا پنی جگہ سے غائب دیکھ کر مایوی کے عالم میں آسان کی جانب اڑ جاتا'' قاری کے دل کی دھڑ کنیں تیز ہونے لگتی ہیں ۔ وہ یک وئی سے اگلی سطر میں پڑ ھتا ہے تو لاشعور ی طور پر بابری مسجد کے سانحہ کی اطلاع مل جاتی ہے: ''اڑتے اڑتے ان کے باز وشل ہو گئے جسم کا سارا لہواتکھوں میں سمٹ آیا ۔ بس ایک ابال کی دریقری کہ چاروں طرف...'' مڑی ہے ۔ جینے کی چاہت قائم ہے ... آپ بھی مزے سے رہے۔ نو پر اہلم...!''

کاسائیان برقراررہ یا تاہے۔اس ٹوٹنے اور بکھرنے کا احساس سب سے پہلے گنبد کے کبوتر کو ہوتا ہے۔ فسادات برمبنی م گنبد کا کبوتر ْ شوکت حیات کا شاہ کارافسانہ ہے۔ بیہ کہانی شروع سے آخر تک قاری کو این گرفت میں رکھتی ہےاور کہانی کے خاتمے پرایک ایپا سوالیہ نشان سامنے آتا ہے، جہاں عام قاری بھی پتھر کے بت میں تبدیل ہوجاتا ہے کہ آخر دنیا کہاں جارہی ہے۔ پیکسی جمہوریت ہے، جہاں گنبد شہید کردیے جاتے ہیں اورامن کے علم بر دار کبوتر ہجرت کر جاتے ہیں۔ اقتباس دیکھیں: '' <del>آخر بچوں نے اپنے کھیل میں میر اسب کچھ</del>۔اس کا اندیشے کچھ کلا۔اس دن ایار ٹمنٹ میں گھسے سانپ کو چند بچوں نے اپنے قبضے میں لے لیا تھا اور اس سے کھیلنے کے خطرناک عمل کے عادی ہو گئے تھے۔ اسی لیے توبچ زہریلے اور دحش ہو گئے تھے۔ آسان میں گنبد کے خون آلود کبوتر وں کا غول مستقل جائے اماں کی تلاش اور کچھ کر گزرنے کے جنون میں چکر کاٹ رہاتھا۔ بیوی سے اس کی نگاہیں ملیں تو اسے اچانک احساس ہوا کہ گھر میں میت پڑی ہےاور باہر کر فیو میں اس کی تدفین ایک سگین مسّلہ (97)\_"\_\_ شوکت حیات کی کہانی گذید کے کبوتر میں پاہری مسجد کی شہادت کے حوالے سے سبھی تلخ حقیقتیں موجود ہیں، جسےقاری بہآ سانی محسوں کرلیتا ہے۔ (۱۳) شفق قص وشرر شفق کا ایک افسانہ' رقص وشرر'' ہے۔اس افسانہ میں ایک ایسے خریب کا داستان خونچکاں ہے جسے یڑ ھرکا بیجہ منھ کوآ جاتا ہے۔اس کہانی میں شہری اور دیہاتی زندگی کے مابین انسانی تہذیب کے فرق کو داضح کیا گیا ہے۔ دیہات میں جوقدریں ابھی تک زندہ ہیں ۔ شہر میں وہ قدریں بہت پہلےا پنی موت آ پ مرچکی ہے ۔اس کہانی میں بہد کھایا گیا ہے کہ جب ارشداورنعیم کے والدر نبیر سینا کے ہاتھوں مارے جاتے ہیں تو گھر کی ساری ذمہداری دوبچوں ارشداورنعیم کے دوش نا تواں پر آجاتی ہے۔وہ دونوں بیچر دوزی کی تلاش میں شہر کی طرف جاتا ہے مگر شہر میں بڑی بڑی کمپنیوں سے لے کر ہوٹل کے مالکان نے ان کو یہ کہتے ہوئے کسی طرح کا

اس اقتباس کو پڑھ کر کلیجہ منہ کو آنے لگتا ہے کہ ارشد اور نعیم جو فطرتاً شریف ہیں، ایما نداری سے محنت مزدوری کرنا جا بتے ہیں کیکن معاشرہ میں ایسے لوگوں کو نہ کو تی پہچا بتا ہے اور نہ قدر کرتا ہے۔ ایسے لوگوں کو بے دردی سے موت کے منہ میں ڈھکیل دیا جاتا ہے۔ اس کہانی کے مطالعہ سے گاؤں اور شہر کا تضاد بھی اُ بھر کر سامنے آتا ہے کہ گاؤں میں ابھی بھی انسانیت کی رق باقی ہے۔ جب کہ شہر میں انسانیت دم تو ڑتی ہوئی نظر آتی ہے۔ گاؤں میں بھی استحصال ہوتا ہے مگر شہر میں زیادہ استحصال ہوتا ہے اور انسانی قدروں کی دھجیّاں بھی خوب اُڑائی جاتی ہیں۔ آج کے زمانہ میں گاؤں اور شہر دونوں کے پاس بہت سے کھیھر مسائل ہیں۔ ان مسائل کی چکّی میں زیادہ ترغریب اور پسماندہ لوگ پستے ہیں۔ اعلی طبقہ کو گاؤں اور شہر دونوں جگد آ سائتیں مہیّا ہیں اور ہر طرح کے ساجی، سیاسی اور معاشی مراعات حاصل ہیں جب کہ بیش تر پسماندہ طبقہ دونوں جگد اپنے بنیا دی حقوق ہے، وہ ان کہانیوں میں بخو بی محسوس کی جہ سے اس محرومی نے ان کی زندگی کی جو در دنا کے حالت بنائی ہے، وہ ان کہانیوں میں بخو بی محسوس کی جاسے

وراثت

> ''وہ دعیرے سے بنس دیا نہ جانے میری بات پریاا پنی حماقت پر ہنسوخوب ہنسواس لیئے کہاپنی زمین پر ہو۔ بیمیرے دل سے پوچھو کہ اس مٹی سے بچھڑ کرمیرے دل پر کیا بیتی ۔ یہاں سے اجڑا تو کہیں بس ہی نہ سکا ۔مشرق

خداحافظ

<sup>21</sup> خداحافظ وراثت کا دوسرا افسانہ ہے۔ اس میں جو کہانی بیان کی گئی ہے وہ دو تہذیبوں کے در میان منافرت پھیلانے والوں کے چہرے پر کھلا طمانچہ ہے۔ کہانی کچھا س طرح ہے کہ ایک اشیش پر گاڑی کھڑی ہے۔ ڈ بے میں مختلف تہذیبوں کے لوگ بیٹھے ہیں۔ ایک شخص نہ ہی جنون میں ڈوبا ہوا ہے وہ جذباتی انداز میں ایک درندہ اور وحق صفت انسان کو اپنارکشک اور بھگوان کا اوتار بتار ہا ہے اور علاقائی بیرائے میں گجرات ک نریندر مودی کی طرف اشارہ کررہا ہے ۔ سما صفا ایک نو جوان بیٹھا ہوا ہے جس کی کمیون ٹی ڈوبا ہوا عتاب کے شکارہوتے ہیں۔ وہ نوجوان بیسب بالکل خامون سے سن رہا ہے اور ملاقائی بیرائے میں گرات ک عتاب کے شکارہوتے ہیں۔ وہ نوجوان بیسب بالکل خامون سے سن رہا ہے اور مذہبی جنون میں ڈوبا ہوا خص عتاب کے شکارہوتے ہیں۔ وہ نوجوان بیسب بالکل خامون سے جس کی کمیونٹی کے لوگ مودی کے اس نو جوان کے زخم پر نمک چھڑ کنے کے لئے مزید گر ماگر می بحث کو آ گے بڑھار ہا ہے۔ پڑھ دیاں شخص کا چھوٹا پچہ درواز ہے تیں۔ آتا ہے اور تی جس کی لیڈون میں ڈوبا ہوا خص کا چھوٹا پچہ درواز ہے تیں۔ آتا ہے اور تی سل کرٹرین کی پڑی پر گر جا تا ہے۔ اس نازک صورت حال سے پور کی آسیشن پر کہرام پنی جا تا ہے اور تی ہیں کی پڑی پر گر جا تا ہے۔ اس نازک صورت حال سے پور کی آسیش پر کہرام پڑھا تا ہے۔ ہر کس کے چہر پر ہوائی اڑر ہی ہے کہ ہن جانے کس ٹرین چل پڑے اور بچ سب کی آسی کوں نے اسٹیش ہوا ہی جائے کس کی بڑی پر گر ہوا تا ہے۔ اس نازک صورت حال ہے پور اس اسٹیش پر کہرام چی جاتا ہے، ہر کس کے چہر پر ہوائی اڑر ہی ہے کہ ہند جانے کس ٹرین چل پڑے اور بچ سب <sup>(\*</sup> بہن جی مارنے کی با تیں سب کرتے ہیں، بچانے کی کوشش کوئی نہیں کرتا میں راہل کو بچا سکا یہی میر اانعام ہے۔ اس نے چین عورت کی گود میں رکھ دی اور اپنا سامان ٹھیک کرنے لگا ، اس کا اسٹیشن آنے والا تھا کھنو اسٹیشن پر گاڑی آئی تو راہل کا گال تھ پتھ پایا اور عورت پر نظر ڈالتا ہوا دروازے کی طرف بڑھا ، مرد اس کے ساتھ ساتھ چل رہا تھا ، گیٹ پر پہو پنج کر اس نے نوجوان کا ہاتھ پکڑلیا ، اپنا نا م بھی نہیں بتا و گے؟ نام میں حافظ' کہہ کرڈ بے سے اتر گیا۔ مرد نے کی پکپاتے ہونٹوں سے پلیٹ فارم کی بھیڑ میں گم ہو نے نوجوان کو آہت ہے 'خدا حافظ' کہا اور خاموش اپنی

شفق کا بیافساند فرقہ پرستوں کو محبت کا درس دینے کا بہترین ذریعہ ہے اور اس کا مکوشفق نے بڑی ہنر مندی سے انجام دیا ہے ۔موجودہ عہد میں ایسی ہی اعلی قدروں سے مذہب کی حرمت اور وطن کی سیج ہتی برقر ار رکھی جاسکتی ہے اور فرقہ پرستی و منافرت کے ماحول میں ایسے ہی افکار وکر دار سے سیاست کے ناپاک منصوبے کو بے اثر کیا جا سکتا ہے۔

واردات

شفق کا افسانہ واردات ٰ ایک علامتی افسانہ ہے، جس میں ایک ایسے خوف کی نشاند ہی کی گئی ہے، جو ہمارے دلوں میں ماحول کے سبب جا گزیں ہوجاتی ہے۔ شفق اپنے منفر دلب و لہج سے ہمیشہ مختلف نظر آتے ہیں۔ ان کا مطالعہ انھیں اس مقام پر لے جانے میں اہم کر دار ادا کرتا ہے، وہ اپنی کہا نیوں میں قیاس آ رائی کا سہارانہیں لیتے بلکہ نظروں کے سامنے گزرے واقعات کواپنی کہانی کا موضوع بناتے ہیں۔

'واردات' دہشت پسندی پرمبنی افسانہ ہے۔ مذہب کے نام پرجس طریقے سے سیاست داں بم بلاسٹ جیسے واقعات کوانجام دلاتے ہیں اور اس کے سیاسی فوائد حاصل کرتے ہیں انہی حرکتوں کی شفق نے مذمت کی ہے۔افسانے کابیا قتباس دیکھیے :

· · ، بال میں سن بھی رہا ہوں ، دیکھ بھی رہا ہوں کہ مذہب کی نگہبانی ان

کے ہاتھوں میں چلی گئی ہے، جو مذہب کی روح سے بھی واقف نہیں۔ میں پو چھتا ہوں آخراس میں حرج کیا تھا جو بات کا بتنگر بنایا جارہا ہے؟ کوئی حرج نہیں کہ راستے اسی لیے بنتے ہیں کہ راہ آسان ہو گر مجھے بتاؤ کہ ہمارے مذہب کی تعلیمات کیا ہیں اور ہم کیا اپنی مذہبی تعلیمات کے پیش نظر بیاسب بچھ کرنا چاہتے ہیں؟ دھولیند رچپ ہو گیا، بچھ دیر تک سو چتار ہا پھرا ٹھ گیا۔ بیوی نے خوف ز دہ نظروں سے درواز کے و یکھا، کیوں نہ ہم لوگ وطن چلے جائیں سن رہی ہوں کہ شہر کی فضا... ''(99)

معصوم کے دل میں پرنپ رہے خوف کی عکاسی اس اقتباس سے بہتر محسوس کی جاسکتی ہے: ''اور جب میں دروازہ کھولتا ہوں تو میری بیوی شابی کو گود میں لیے روبی کھڑی ہے، مگر دھما کے سے ان کے سراڑ گئے ہیں اورجسم جل کر سیاہ ہو گیا ہے۔ پاپا ہمیں بچاؤ پاپا، ممی کو بچاؤ، ہم زندہ جل رہے ہیں پاپا، میں ابتم سے کوئی ضد نہیں کروں گی، کھلونوں کے لیے بھی نہیں مگر ہمیں بچالو۔ پاپا اینی شانی کو بچالو۔'( ۱۰۰)

شفق کافن واقعی قابل تعریف ہے انھوں نے جس طریقے سے دہشت گردانہ واقعات کو پیش کیا ہے اس کا تصور ذہن میں آتے ہی ماحول کی فضا کرب ناک ہوجاتی ہے۔ دوسر اکفن

شفق نے ساج میں پھیلی غربت پر بھی افسانے تحریر کئے ۔ان کا ایک افسانہ ''دوسرا کفن'' ہے۔ یہ افسانہ دراصل پریم چند کی تقلید اور اس کی متن پر دوسری متن کی جدید تعمیر ہے ۔اس افسانے کے مرکز ی کردار گھیو ، مادھوا ور بدھیا ہے۔ یعنی وہی پر انے کردار آج بھی دہرائے جاسکتے ہیں۔ ابھی تک ساج میں بہت پر دار گھی واقع نہیں ہوئی ہے۔ آج بھی ساج میں بعض لوگوں کو استحصال کا شکار ہونا پڑتا ہے۔ آزادی کے بعد ملک میں بہت می تبدیلیاں رُونما ہوئیں اور پسماندہ طبقوں کی حالت میں سُد ھارلانے کے لیے بہت سے پروگرام بنائے گئے اور بہت میں اسکیمیں نافذ کی گئیں۔ان ساری اسکیموں کے نفاذ کے باوجود آج بھی بہت

(۱۴)طارق چھتاری

باغ كادروازه

باغ کا دروازه طارق چھتاری کا نمائنده اور شاہ کا رعلامتی افسانہ ہے۔ بیا فسانہ 24 میں لکھا گیا۔ اسی افسانہ کے عنوان پران کے افسانو ی مجموعہ کا نام بھی رکھا گیا ہے۔ بیا فسانہ داستانی اندازیعنی قصہ در قصہ کی تکنیک میں لکھا گیا ہے۔ اس افسانے کے ابتدائی حصوں کو پڑھ کر داستان کا دھو کہ ہونے لگتا ہے، کیکن آگ کے حصوں کو بغور پڑھنے پر پتہ چکتا ہے کہ بید داستان نہیں بلکہ افسانہ ہے۔ بیا یک علامتی افسانہ ہے جس میں کردار، ما حول و مقام اور فضا سب علامتی ہیں۔ علامتیں بہت زیادہ گنجلک نہیں ہیں بلکہ متن کے سیات معنی خود بخو دواضح ہوتے چلے جاتے ہیں جس سے قاری تک معنی کی ترسیل بہت آسانی سے ہوجاتی ہے۔ اس لیے کہا جاسکتا ہے کہ اس کہانی کا رنے علامتوں کا کا میاب استعال کیا ہے:

'' دادی جان بیرکہانی کہاں ہے، بیتو ہمارے ہی شہر کے باغ کا قصہ ہے۔ باغ كوهى والإياغ\_' '' ہاں میر بے لال، بیہ ہمار بے شہر کی بھی داستان ہے اور ان شہروں کی بھی جوہم نے ہیں دیکھے ہیں۔'(۳۰۱) دادی کا بد کہنا کہ بدہمارے اور دیگر شہروں کی بھی داستان ہے اس بات کا بیانیہ ہے کہ اس ایک کہانی میں بہت سے باغوں اور بہت سے ملکوں کی کہانی یوشیدہ ہے۔ دادی نوروز کوایک ایسے باغ کی کہانی سناتی ہے جس پر دیوکا سابیہ ہوتا ہے۔ بید یو بخت نگہبانی کے باوجود روزانہ علی الصباح باغ میں داخل ہوتا ہےاور دیکھتے ہی دیکھتے باغ کونیست ونابود کرکے چلا جاتا ہے۔جبکہ اس باغ کی نگہبانی کے لیے بادشاہ کے پانچ ییٹے مقر رہوتے ہیں۔سارے بیٹے باغ کی نگرہانی میں ناکام رہتے ہیں۔آخرکا ربادشاہ کا سب سے چھوٹا بیٹا''گل ریز''باغ کی رکھوالی کا بیڑ ااٹھا ناحیا ہتا ہے۔ باد شاہ شکش میں مبتلا ہوجا تاہے: · د نہیں جان بدر، شرط مشکل ہے اور تو عزیز۔ اگر تیرا پہرا بھی ناکام ہوا تو اس وطن کے آخری ستارے کوبھی شہر بدر ہونا پڑے گا... تیرے پانچوں بھائی بھی میری آنگھوں کو دیران کر گئے ہیں۔''(۱۰ ۱۰) اس افسانہ میں ایک باغ کے بننے، سنور نے اور اس کے اُجڑ نے کی کہانی بیان کی گئی ہے۔ یہ باغ ملک ہندوستان کی علامت ہے۔ دراصل باغ کے بردے میں اس افسانہ میں افسانہ نگار نے ہندوستان میں مسلمانوں کی آمد کے بعد سے لے کرعصر حاضر تک، ہندوستان کی مشتر کہ تہذیب وثقافت کے بنے، سنور نے اوراً جڑنے کی رودادا بیان کی ہے۔ آج سے ہزاروں سال پہلے ہندوستان میں مختلف خطوں اورمختلف دور دراز مقامات سے مسلمان آئے۔مسلمانوں کے ساتھ ساتھ دوسری قومیں بھی ملک ہندوستان میں وارد ہوئیں۔ان تمام قوموں کی آمد سے ملک ہندوستان کی آرائش وزیائش میں اضافہ ہوااور ملک ہندوستان ایک خوب صورت باغ کی طرح متشکل ہوا جس میں قتم تسم کے پھول اور پھل اگے: · · شهرادی گشن آرانی حکم نامه جاری کیا که یہاں ایک ایساباغ لگایا جائے جس میں دنیا بھر کے نایاب ونادر بھول،طرح طرح کے پھل اور پے شار خوب صورت درخت ہوں ۔ باغ کی چہاردیواری ایسی ہو کہ جس میں ہزار دروازے ہوں اور سارے دروازے شبھی کے لیے کھلے رہیں۔ ماغ کی

ہندوستان میں مختلف قوموں کی آمد سے مشتر کہ تہذیبی روایات نے جنم لیااور ہندوستان جنت نظیر بنا۔ لیکن ایک وقت ایسا آیا کہ اکثریتی طبقے کی طرف سے تعصب و تنگ نظری کاروبیہ اپنایا جانے لگا جس سے اقلیتی طبقہ میں خوف و ہراس تھیل گیا۔ چنانچہ ہندوستان کی مشتر کہ تہذیبی روایات کا زوال شروع ہوا۔ ہماراسجایا ہواباغ اپنی آ رائش وزیبائش سے محروم ہونے لگا۔

باغ کواجڑتا دیکھ کرایک افسانہ نگار کا دل ود ماغ تشویش میں مبتلا ہو گیا۔اس اذیت اور کر بنا کی سے افسانے کا تا نابانا تیار ہوا۔اس افسانہ میں افسانہ نگارنے بڑی خوب صورتی اور فن کاری سے تعصب و تنگ نظری کے دویے کوترک کرنے اور ذہن میں کشادگی پیدا کرنے پرز ور دیا ہے نیم پلیٹ

طارق چھتاری کا ایک نمائندہ افسانہ''نیم پلیٹ' ہے۔اس افسانے کا موضوع شناخت کی گمشدگی اور قدروں کا زوال ہے۔ بیافسانہ بظاہرایک بوڑ ھے شخص کی کھوئی ہوئی یا دداشت پر شتمل ہے۔ گمریا دداشت کا کھوجانا ایک بلیغ اشار بیہ ہے جس میں انسان کی اپنی شناخت اور قدروں کا کھوجانا شامل ہے۔ افسانہ کا مرکزی کر دارایک بوڑھا، ریٹائر ڈشخص پچھتر سالہ کیدار ناتھ ہے۔ کیدار ناتھ کا المیہ بیہ ہے کہ وہ عمر کے آخری

کتابیں، کاغذات اور فائلیں اُلٹ ملیٹ کرد کیھتے ہیں کہ کہیں کوئی خط ہی مل جائے جس میں اس کا نام لکھا ہو۔ مگر یہاں بھی انھیں ناکا می ہاتھ لگتی ہے اور انھیں کوئی ایسی چیز نہیں ملتی جس سے بیوی کے نام کا سُر اغ لگ سکے بیوی کے نام کو یاد کرنے کی کوشش میں ان کا تناؤ بڑھتا چلا جاتا ہے۔ تناؤ کی اس شدّت میں ان کے د ماغ میں ہزاروں نام گردش کرتے ہیں مگر بیوی کا نام ایک باربھی گردش میں نہیں آتا۔ دھیرے دھیرے دہا پنا کام، دنوں کے نام اور بیٹی، داماد کا نام تک بھول جاتے ہیں:

> ''ایں ……اب تو میں اپنانا م بھی بھول گیا۔' وہ ما تھے پر ہاتھ رکھ کرز ور سے چیخ اور بغیر ریڑھ کی ہڈی والے آ دمی کی طرح دھرے ہوتے ہوتے اپند آپ میں سیٹنے لگے۔انہیں لگا کہ وہ کئی گز زمین کے اندر دھنس گئے ہیں۔ ان کا دم گھٹ رہا ہے۔ سربری طرح چکرانے لگا اور آ نگھوں میں نیلے پیلے بادل اُمنڈ آئے۔ہاتھ پاؤں سُن پڑ چکے ہیں اور گلا رندھ گیا ہے، جیسے کوئی بہت موٹی سی چیز اس میں اٹک گئی ہو۔کا نیتا ہوا ہاتھ انہوں نے گردن پر رکھ لیا اور کھنکارنا چاہا گر انہیں لگا کہ کھنکارتے ہی پچکی آ جائے گی اور وہ مر جائیں گے۔'(۱۰۸)

> > كھوكھلا پہيا

طارق چھتاری کا ایک افسانہ' کھوکھلا پہیا' ہے۔ بیا فسانہ مونولاگ کی تکنیک میں لکھا گیا ہے۔ اس افسانہ میں یہ بتایا گیا ہے کہ موجودہ دور میں انسان خلاہری طور پر چاہے جتنی ترقی کر لے گمر باطنی طور پر انسانی زندگی اتنی ہی کھوکھلی ہوتی جارہی ہے۔ اس طرح اس کہانی میں جد ید دور کی ترقی پر گہرا طنز ہے۔ جد ید دور میں انسان ترقی کی دوڑ میں بہت آگے بڑھ رہا ہے کیکن اس کے ہاتھ سے بہت ساری چیزیں کیک بعد دیگر ے چھوٹتی بھی جارہی ہیں۔ چیز وں کا چھوٹنا گویا انسانی قد روں کا چھوٹنا ہے۔

کہانی کا مرکزی کردارکفن چورہوتا ہے۔اس نے جب پہلی بارکفن چرایا تھا تواسے بہت قیمتی اور ملائم کفن ہاتھ لگا تھا۔لیکن ایک عرصہ کے بعد جب اس نے دوسری بارکفن چرایا تو اسے ایک چیتھڑا ہاتھ لگا تھا۔ تب اسے ایک قصہ یا دآیا :

''اس وقت اسے یا دآیا کہ استاد نے بتایا تھا۔ بہت دنوں کی بات ہے جب

فسادات کے حوالے سے <sup>2</sup> کلیز ایک لازوال کہانی ہے، جس میں منظری اسلوب اپنے شباب پر ہے۔ منظری تکنیک کے ذریعہ فکشن رائٹر ایک منظر سے کٹی منہوم اور ماحول کی عکاسی کرتا ہے۔ طارق چھتاری نے اپنی کہانی لکیر میں سورج، بادل اور آسان کے ذریعہ آزادی سے لے کرموجودہ دور تک کے حالات کو بحسن

کہانی کا اہم کردار پنڈت برج کشور ہے، جو امن و سلامتی، قومی سیج بتی کے خواہاں، ہندووں اور مسلمانوں کے درمیان تفریق کے خلاف ہیں۔ ان کے پڑوتی فقیر محمد کا بیٹا حمید افھیں بہت عزیز ہوتا ہے اور اسے وہ کنہیا کہتے ہیں۔ پنڈت برج کشور کی بیٹی کسم فقیر محمد اور حمید کی والدہ کو کافی عزیز ہے۔ کسم حمید کے گھر میلا د میں شرکت کرتی ہے تو حمید جنم اشٹی کے موقعے پر پنڈت برج کشور کے ارد گردر ہتا ہے۔ دونوں کے والدین کو کی اعتراض نہیں ہوتا۔ حمید کو پنڈت برج مذہبی نائلوں میں بھگوان کر شن کا کردار بھی دے چکے تھے۔ کہانی اپنے بڑے کینوس پر اس وقت منتقل ہوتی نظر آتی ہے، جب بخشی جی سیٹھرڈ و گر مل و بید وغیرہ غاموشی اختیار کرتے ہیں پھر بے ساختہ یوں اٹھی کہ موقتی نظر آتی ہے، جب بخشی جی سیٹھرڈ و گر مل و بید و غیرہ

ذ مہ داران کو اعتراض ہوتا ہے منت ساجت کے بعد وہ سبھی راضی ہوجاتے ہیں ۔جنم اشٹمی کا جلوس تزک واحتشام کے ساتھ نکالا جاتا ہے۔ڈولے پر حمید کرشن کے کر دار میں براجمان ہے۔جلوس مسجد کے قریب پہنچتا ہے،اسی دوران مسجد سے ایک اینٹ آتی ہے اور کرشن جی زخمی ہوجاتے ہیں۔ پنڈ ت برج کشور حالات پر قابو پانے کی کوشش کرتے ہیں مگرانھیں بھی قتل کر دیا جاتا ہے۔آخر میں ہر پر سادنا م کا شخص کرشن جی کے کر دار میں موجود حمید کومسلمان کالڑ کا کہ قمل کردیتا ہے، اس کے بعد قمل وغارت گری کابازارگرم ہوجا تا ہے۔اقتباس ملاحظہ ہو:

> <sup>در ش</sup>نگھ کی آواز سن کرباج والوں نے بھی باج کی آوازیں تیز کردیں۔ ان آواز وں کی کو کھ سے ایک بہت بھیا تک آواز اس وقت اٹھی جب مسجد کی طرف سے آئے اینٹ کے ایک بڑ ے ظکرے نے کر شن بھگوان کے ماتھ پرخون کی کلیر کھینچ دی۔ بھگوان کے ماتھ سے جب خون کی بوند گری تو آرتی کے تھال میں جلتا دیا بچھ گیا۔ اینٹ کر شن بھگوان کو ماری گئی تھی، چوٹ جمید کو لگی تھی اور آرتی کا دیا بچھ گیا تھا۔ مو ہے کنہیا کے خون کی بوند سے - چاروں سمت بے ہنگم شور بر پا ہوا۔ چیخ پکار تو ڈ بچھوڑ اور جذبات سے بھری آوازں نے مسلمانوں کے درواز وں کو گھیرلیا۔ مسجد کے درواز ے پر

کہانی کے اس اقتباس سے اس بات کی وضاحت بہ آسانی ہوجاتی ہے کہ ہندومسلم اتحاد شریپند عناصر کو تطعی پیند نہیں ہے۔وہ مواقع کی تلاش میں ہمیشہ سرگرداں رہتے ہیں کہ کس طریقے سے فرقہ وارانہ فسادات کرائے جائیں، جیسے کرشن کے کردار میں موجود حمید کو زخمی کر کے کیا گیا۔ (1۵) اقبال منین

شهرآ شوب

اقبال متین کا ایک افسانه 'شہر آشوب' ہے۔ اس افسانے میں شہر کی پر سکون زندگی کو بدحالی میں تبدیل ہوتے ہوئے دکھایا گیا ہے۔ وہ شہر جواخوت و محبت اور آپسی میل ملاپ میں کسی پہاڑ کی طرح اپنی جگہ ثابت قدم تھا۔ اچا تک اس شہر پر فرقہ پر ستوں کی نظر لگ جاتی ہے۔ اور دیکھتے ہی دیکھتے پورا شہر فند و فساد کی آگ میں جھلنے لگتا ہے کر فیوا تنا سخت ہے کہ گھر میں بچے دود دھ کی خاطر تر پر تر پ کر جان دینے پر مجبور ہوجاتے ہیں۔ بچوں کے علاوہ ہر کسی کی حالت نا گفتہ بہ ہوجاتی ہے: ''باہر لگے کر فیو میں زندگی اپنی حفاظت کے تصور کے باو جود کس درجہ بے آرام ہے۔ ساری آ دمیت چو ہے کی طرح بلوں میں دیکی ہیٹھی ہے۔ چھچ

ایک بیٹی تے تل ہوجانے کے بعد باپ س طرح بلکتا ہے۔ایک شہر کے دیران ہوجانے پر وہاں کے باشند ے کس طرح آ ہ وزاری کرتے ہیں اور کر فیو نافذ ہوجا تا ہے پر لوگ کس طرح اپنے گھروں میں اپنی سانسیں ثار کرتے ہیں۔ان تمام باتوں کی عکاسی اقبال متین نے حقیقت پسندا ندا نہ میں کی ہے۔ اس افسانہ میں کر دار (میں) منی کے ختم ہوجانے کے بعد اپنے آپ میں وہی ساری بربا دیا دں دیکھنے لگتا ہے جو پہاڑی میں آگ لگنے سے پیدا ہوجاتی ہے۔اسے یقین نہیں آ تا کہ ایک آ دمی دوسر نے آ دمی کو کس طرح آ خو ہما تا ہے اسے شہر کے ہر موڑ پر منی کے قاتل نظر آ تے ہیں۔شہر کہ فیو کی لیٹ میں نہیں بلکہ غموں کی گرفت میں آجا تا ہے اور لوگ رونے سے بھی ڈرنے لگے ہیں۔(میں) منی سے خود کلامی کرنے لگتا ہے جس میں جذبہ کا کرب اور ہند وستانی سیاست کی بیا بی کی کا تھی کا سی منی ہو کہ کہ میں ہیں بلکہ غموں کی گرفت میں آجا تا ہے ہند وستانی سیاست کی بیا یہ بیانی کا سنگی موجود ہے۔ افسانہ پل صراط میں فرقہ داریت کی عجیب دغریب صورت دیکھنے کوملتی ہے۔ سرکاری انتظامیہ ادر پولس نے عوام کے ساتھ ل کرعوام کو ہی شکار بنایا منتظمہ ادر ہند دوک نے مسلمانوں کے ساتھ ہر نار دار دیہ اختیار کیا۔ سیاست دانوں نے آختہ گری کی مہم میں کا میا بی مسلمانوں کے ذریعے حاصل کی۔ افسانہ میں آختہ کو اس لیے ضروری بتایا گیا ہے کہ مسلمان گوشت زیادہ کھاتے ہیں اور ان کی آبادی بڑھتی جارہی ہے۔ اس لیے مسلمانوں کو پھنسانے کے لیے مسلمانوں کو ہی نیار کیا گیا۔ کل ملا کر افسانہ انہ ان کی جارہ کی ہے۔

ا قبال متین کی ذاتی زندگی انتہائی ڈکھ بھری تھی۔ اپنے بنجی غم میں انھوں نے دنیا کے عموں اور دکھوں کو شامل کر کے جب کہانیاں لکھنی شروع کیں توان کی کہانیوں میں تمام دکھ درد کے مارے انسانوں کواپنی کہانی نظر آنے لگی۔ ان کی کہانیوں کی یہی وہ خوبی ہے جوانھیں مقبول ومحبوب اورا یک قابل قدرا فسانہ نگار کی شکل میں سامنے لاتی ہے۔

اقبال متین کے افسانوں کو پڑھتے ہوئے قدم قدم پر اس بات کا احساس ہوتا ہے کہ اقبال متین کو اس بات کا شدیدرنج وملال ہے کہ موجودہ متعفن معاشرے میں بے حسی و بے ضمیری عام ہو چکی ہے۔لوگ اپنی انفرادی شناخت کھو چکے ہیں۔انسانی اورا خلاقی اقد ار بے معنی ہو چکی ہیں۔ بیشتر افرادذاتی اور محدود مفادات کے چکر میں پڑ کرایک دوسرے کے لیے اجنبی بن گئے ہیں۔ بظاہر تو انسان نے سائنس اور صنعت کی بدولت بڑی ترقی کر لی ہے مگرزندگی کی بنیادی قد ریعنی انسانیت دم تو ٹرقی ہوئی نظر آرہی ہے۔جو چندا فراد آج تھی اس قد رکوکسی نہ کسی وجہ سے سینے سے لگا کے ہوئے ہیں، وہ ہمین ہو خی نظر آرہی ہے۔ جو چندا فراد آج تھی اس کرنے والے دولت مند ہو گئے ہیں مگر شد ید غربت کی چیپٹ میں آنے والوں کی تعداد بڑھتی جارہی ہے۔

ا قبال متین موجودہ ماد ی تہذیب سے بہت نالاں ہیں۔اس ماد ی تہذیب کی وجہ سے انسانی واخلاقی قدریں ملیا میٹ ہور بی ہیں۔افراد بے حس ہور ہے ہیں۔افراد کی طرح ہمارے شہر بھی بے چہرہ اور بے حس ہو چکے ہیں۔اب ان کی کوئی انفرادی شناخت باقی نہیں رہ گئی ہے۔اس سکین صورت حال سے اقبال متین سمجھو تہ ہیں کر سکتے۔شایداسی لیے ان کی کہانیوں کے اکثر مرکزی کر دار شد بیدترین ذہنی اور د ماغی الجھنوں اور مستقل بے خوابی کا شکار نظر آتے ہیں۔

اقبال متین کے افسانے فتی ونکنیکی اعتبار سے بہت متا قرکرتے ہیں۔ان کی کہانیوں میں اختصار سے

کام لیا گیا ہے اور قنّی ہنر مندی کا بھر پور مظاہرہ کیا گیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی کہانیاں ساحرانہ فضا پیدا کرنے اور قاری کواپنی طرف متوجّہ کرنے میں خاصی کا میاب ہوئی ہیں۔ان کی افسانہ نگاری پراظہار خیال کرتے ہوئے فضیل جعفری رقم طراز ہیں:

> <sup>(\*</sup> ہارڈی کی طرح اقبال متین کے افسانوں کا کیوں بھی بہت زیادہ وسیع نہیں ہے۔وہ اختصار سے شد ت تاثر پیدا کر نے کا کا م لیتے ہیں۔ یہ سبب ہے کہ آپ ایک کے بعد ایک افسانہ پڑ ھتے چلے جا کیں آپ کو ان میں ایک بھی فالتو جملہ نہیں ملے گا۔ اسی طرح ان کے یہاں کر دارتو ہیں مگر اس طرح کہ ہیرواور ہیروئن نہیں ہیں جن سے ہم تر قی پیندا فسانہ میں عوماً دوچار ہوتے ہیں۔ آخری بات یہ ہے کہ اقبال متین کے افسانوں میں افسانہ نگار کا خلا قانہ ذہن سب سے زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔ احساسات وجذبات کو اجا گر کرنے کے لیے ان کا ذہن کر داروں کی تضکیل بھی کرتا ہے اور واقعات کو بھی جنم دیتا ہے۔انہوں نے خودز ہوں آ خار میں اعتراف کیا ہما گتیں، ذہن بھا گتا ہے۔ہاتھ کی کو سینے سے تھینچے ہیں نہ پرے ڈھلیلے کا یا رار کھتے ہیں'۔ ہی یہ کہ اور یہ افسانوی اسلوب اقبال متین کی اپنی ایجاد ہیں نے کہ یہ تک ہیں دیتا ہے۔ انہوں نے خودز ہوں آ خار میں اعتراف کیا ہما گتیں، ذہن بھا گتا ہے۔ہاتھ کی کو سینے سے تھینچے ہیں نہ پرے ڈ ھلیلے کا یا رار کھتے ہیں'۔

اقبال متین کے افسانوں کے مطالعہ سے قوی طور پر بیا حساس ہوتا ہے کہ وہ انسانیت اور اخلاقی قدروں کے زوال کے نوحہ گرا فسانہ نگار ہیں۔ دراصل اقبال متین کو انسانیت اور انسانی قدریں بے حدعزیز ہیں مگر بد لیتے اور بگڑ نے معاشرے میں جب وہ انسانیت کا جنازہ نکلتا دیکھتے ہیں تو وہ درد سے تلملا اُٹھتے ہیں۔ یہی وہ دُ کھ درد ہے جسے اقبال متین الفاظ کا جامہ پہنا کر افسانوی شکل عطا کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی تحریریں درد کے اتھاہ سمندر میں ڈوبی ہوئی ہوتی ہیں۔ دیکھتے درج ذیل اقتباس میں وہ انسانیت کے ملیا میٹ ہونے پر کس طرح ماتم کناں ہیں اور اس نو حہ وغم کو وہ کس طرح لفظوں میں ڈ ھالتے ہیں:

اقبال متین نے اپنی کہانیوں میں طنز کے عضر سے بہت کا م لیا ہے۔ یہ عضران کی تحریروں کے رگ وپے میں خون کی طرح جاری وساری ہے۔انھوں نے اپنے ایک افسانہ بعنوان'' حجبت'' میں موجودہ تہذیب اور معا شرقی زوال کا نقشتہ صیبچتے ہوئے کتنا گہرا طنز کیا ہے: '' آج آنکھوں کو خیرہ کرنے والی روشنیاں شہروں کولوٹ رہی ہیں۔ایک دوسرے سے کٹا پھٹا سڑکوں پر بے تحاشہ بھا گتا ہواانسان شہروں کولوٹ رہا ہے۔ دوڑتی ہوئی کاریں اڑتے ہوئے جہاز، بڑے بڑے سنیما گھروں

کے پردوں پراسمگانگ کا کاروبار قتل، غارت گری جوسارے معاشرے کا گھناؤنا پہلو ہے دہی آج سب ہے دلچیپ پہلو ہے۔'( ۱۱۷)

اقبال متین کی کہانیوں میں بزمینی کا احساس شدید طور پر نمایاں ہے۔ انھوں نے بزمینی کے کرب کو بڑی گہرائی سے مسوس کیا ہے اور انتہائی فنکاری سے اسے لفظوں کا پیر بن عطا کیا ہے۔ ان کے یہاں بنیادی انسلاک کے فقد ان سے پیدا کرب بے زمینی کے کرب کی نشاند ہی کرتا ہے۔ دیکھتے ہے بز مینی ''بیادی انسلاک کے فقد ان سے پیدا کرب بے زمینی کے کرب کی نشاند ہی کرتا ہے۔ دیکھتے ہے بز مینی ''بیادی انسلاک کے فقد ان سے پیدا کرب بے زمینی کے کرب کی نشاند ہی کرتا ہے۔ دیکھتے ہے بر مینی کے بنا کہ بنی کر بنا ہے۔ ان کے یہاں بنیادی انسلاک کے فقد ان سے پیدا کرب بے زمینی کے کرب کی نشاند ہی کرتا ہے۔ دیکھتے ہے بر مینی ''بیادی انسلاک کے فقد ان سے پیدا کرب ہے اور انتہائی ہے۔ افسانہ کا کردار ''میں'' بیپن کی سرز مین کی بازیافت کے

اقبال متین نے اپنے افسانوں میں بے زمینی کے تجرب عجیب وغریب زاویوں سے لئے ہیں۔ '' کتاب سے کتبہ تک' میں یہ بے زمینی منوّ رمیاں ، کی غیر عملی زندگی کی صورت میں نمودار ہوئی ہے۔ اپنی بڑھتی عمر کے ساتھ منوّ رمیاں ذہنی طور پر عالم وفاضل تو بن گئے اور پڑ ھتے رہناان کا مشغلہ تو ہو گیالیکن ان کی بے عمل زندگی جو جا گیردارانہ نظام کی پر دردہ تھی گز رے ہوئے وقت کی صورت میں بے زمینی کا احساس بن کر کا طنے لگی:

(١٦)مشرف عالم ذوقى

بازارطوا نف اورکنڈ وم مشرف عالم ذوقی کاایک افسانہ''بازار،طوائف اورکنڈ وم'' ہے۔ بیافسانہ آج کی بدلتی ہوئی شہری زندگی کا بہترین عکاس ہے۔شہر کی زندگی اور یہاں کا تدن بڑی سرعت سے تبدیل ہور ہاہے۔تجارت کے طورطریقے یہاں تک کے بازار کے سامان تک تبدیل ہو گئے ہیں۔اب بازاروں میں دیسی سامان کی جگہ غیر ملکی اشیانے جگہ بنالیں ہیں۔افسانہ نگاراس تبدیلی سے حیران ہے:

> <sup>(\*</sup> پہلے بازار میں اچھ آدمی ہواکرتے تھے۔ دلیی چزیں ملاکرتی تھیں۔ اس بار بازار میں غیر ملکی اشیاء کی باڑھ آئی ہوئی تھی۔ پچی بات یہ ہے کہ بازار کی شکل ہی بدل گئی تھی۔ وہ اس شہر میں دو تین برس کے بعد آیا تھا۔ دو تین برس میں شہر کا چہرہ اتنا بدل جائے گا۔ اسے یقین نہیں ہور ہا تھا۔ جو دکان والے اسے دیکھتے ہی آواز دے کر بلاتے تھے... چائے پلاتے... سامان خریدتے۔ انہوں نے جیسے اسے پہچانے سے انکار ہی کردیا تھا... بازار کے ساتھ اخلاق، زبان، اور لوگ بھی بدل گئے تھے شاید اسی لیے اس کے دلیں برانڈ کو دیکھ کرلوگ ہنسے تھے'۔ (۱۲۱)

مشرف عالم ذوق کاایک افسانہ' فنی لینڈ' ہے۔ یہ افسانہ ذہنی تر تک کے سہارے آگے بڑھتی ہوئی زندگی کے تمام تر رنگوں کو دکھانے کی کا میاب کوشش ہے۔ اس میں یہ دکھایا گیا ہے کہ لوگ برائیوں کوا چھائی کانام دے کراسے س طرح اپنے مفاد کے لیے استعال کرتے ہیں۔ اس کہانی میں ترقی یافتہ مما لک کی بے راہ روی اور بد لتے مشرقی اقد ارجس میں نہ کسی رشتے کی قدر باقی ہے اور نہ ہی اس کی معنوبیت کوتسلیم کیا جارہ ہے۔ زندگی سال کے بد لتے مہینے کی طرح ہوتی چلی جارہی ہے۔ اس افسانے میں یہ دکھانے کی کوشش کی گئی ہے کہ انسان اس دنیا کے اسٹیچ پر کھڑ اہو کرایک ڈرامہ کے کردار کی طرح اپنا اپنا کردار نبھار ہا ہے۔ بیکردار کہ سی سیاست کے نام اور کبھی مذہب کے نام پر اور کبھی ادب کے نام پر لوگوں کو دھو کہ دیتے ہیں۔ انسان اس قدر اندھا ہو گیا ہے کہ اس کا دی کے مناد کے حکوم کا کہ ہوتی جات ان میں ہے دکھانے کی کوشش کی گئی

کوڑھی ہوں یا ایڈز ہو گیا ہے'۔ · · کیوں آتے ہومیرے پاس ۔خوب جانتی ہوں۔اپنے باپ کو بھی جانتی تھی۔تمہیں بھی… تمہارےاس پورے مردانہ ساج کو۔جیران مت ہو۔بس وہی غلط<sup>ونہ</sup>ی پرمبنی رواییتی۔مردہونے کی خوش خیالی ۔یہ احساس ہی اچا نک تمہیں ایک بے وقوف راکشش بنادیتا ہے ۔تم سمجھتے ہوسب تمہاری طاقت کے ماتحت ہیں۔ یہ تمہاری ناسجھی ہے۔۔۔۔ سنو پھو بیندر پر یہار۔۔۔ تمہاری بیوی نہیں ہے۔ یہ بات ذہن کی گانٹھ کھول کر نکال کیوں نہیں دیتے کہ تمہاری بیوی ، دس برس پہلے ہی کھوئی نہیں تھی بلکہ مرچکی تھی اورتم نے مارا تھااسے۔ سنو پریہار۔۔۔ ہتم نے این تہذیب اور روایت کے وہ موتی ینے ہیں جہاں صرف ایک بیوی بس ۔ پالوگ کیا کہیں گے کی بندش ہوتی ہیں۔ تم لاکھ ماڈرن بننے کی کوشش کروگرتم ہودہی \_ \_ ایک بزدل مرد\_\_ اگراتنی ہی آگ تمہارےاندر ہے تو تم ایناجسم کسی مرد سے کیوں نہیں یا نٹتے ۔جہاں تمہیں بند کمرے میں داخل ہونے کے لیے بہت سے سوالوں کا جواب نہیں دینا ہوگا''۔ بھو پیندر پر یہاراورلیس بین کے درمیان ہونے والا بیہ مکالمہ ہمارے ساج کے بدلتے رخ پر بہت بڑا طنز ہے۔وہ لیس بین آ گے کہتی ہے: · بھول کرر ہے ہوتم خود کو ابھی دیکھا کہاں ہے ۔اسے تو تم Gay پاHomoseuality اور کھی دوسرے غلط ناموں میں باندھ رکھا ہے۔۔۔ میں کہتی ہوں میں لیسبین ہوں۔ تب بھی تمہارا ساج احیا تک ہم پر

Homoseualityی دوسرے غلط ناموں میں باندھ رکھا ہے۔۔۔ میں کہتی ہوں میں کیسبین ہوں۔ تب بھی تمہارا ساج اچا نک ہم پر بے رحم ہوجا تا ہے کیسبین یعنی کسی ناجا ئزنظر بے کی اولا دلیکین ایسانہیں ہے ۔ہم نے آپس میں سکھ ،امن ،شان وشوکت اور سرشاری کی انتہا

ڈھوندھ لی ہے۔ابتم جاسکتے ہو''۔(کا تیائن بہنیں)

191

**ہند**وستانی

مشرف عالم ذوقی نے فسادات کے حوالے سے متعددا فسانے قلم بند کیے ہیں جو محض کہانی نہیں بلکہ صدافت پر بنی واقعات کی عکاسی کرتے ہیں۔سماج وسیاست کے ننگے پیچ ،ظلم و ہر بریت کی داستان ،نسل کشی کے انگنت واقعات اور محکمہ پولیس کے متعصّبانہ رو سی بھی کچھان کی کہانیوں میں دیکھا جاسکتا ہے، جس سے قاری متاثر ہی نہیں ہوتا بلکہ موضوع کے انتخاب کی دادو تحسین دیے بغیر نہیں رہ پا تا۔

ذوقی کی کہانی '' ہندوستانی'' کا موضوع فرقہ وارانہ فسادات ہے۔ اس کہانی کی اہم بات ہیہ ہے کہ اس میں حقائق سے آشنا کرانے کی کوشش کی گئی ہے۔ سیاسی پارٹیاں کس طرح اپنے دورِ اقتدار کو بچانے کے لیے پولیس اہلکاروں کے ذریعہ خون خرابے کراتی ہیں، جس کی وجہ سے ہندواور مسلمانوں میں کشیدگی کا ماحول قائم ہوجانے کے سبب حالات ناخوشگوار ہوجاتے ہیں۔ کہانی کے اہم کردار عبد اللہ بیگ اور رماشکر ہیں۔ دونوں کا فی اچھے دوست ہونے کے ساتھ ساتھ ایک ہی دفتر میں ملاز مت بھی کرتے ہیں لیکن فسادات کے بعد دونوں کے درمیان دوریاں حاکل ہوجاتی ہیں۔ کہانی کا دوسرا اہم پہلو یہ ہے کہ مسلمانوں کے ہندوستانی ہونے پر جوشبہات مستقل قائم کیے جارہے ہیں، ان غلط فہمیوں کو زائل کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ کہانی کا بیا قتہ با

''ول پرمیل ی جم گئی ہے پنڈ ت میداحسا سن ہیں تھا کہ اب آ ٹھ سال کا کوئی بچہ میہ پوچھنے آئے گا کہ ہندوستان کیا ہوتا ہے۔' ' مجھے افسوس ہے مولوی ۔' رماشنگر نے سر جھکا لیا ہے ۔ کس کس شے پر افسوس کرو گے پنڈ ت ۔ وقت سب بچھ چھین رہا ہے اور ہرگز رے ہوئے وقت کے ساتھ ہم غدار ہوتے جارہے ہیں ۔ پنڈ ت چونک گیا ہوت کے ساتھ ہم غدار ہوتے جارہے ہیں ۔ پنڈ ت چونک گیا اور یہاں گشت جاری ہے ۔ جوتے چپل نج رہے ہیں اور جیپ پر اور یہاں گشت جاری ہے جوتے چپل نج رہے ہیں اور جیپ پر فسادات میں مسلمانوں کی لا چاری ، پولیس اہلکاروں کے تعصب کی منظرکشی بھی ذوقی نے کی ہے۔

دیکھیے ۔ایک قطار سے لاشیں بھی ہیں۔ مارنے والے تو مار گئے اب کیا بیہ تجہیز وتلفین کی اجازت بھی نہیں دیں گے۔'' ہم اس کی اجازت حاصل کریں گے۔''(۱۲۵)

فساد کا ماحول ایسا دردنا ک ماحول ہوتا ہے، جس میں علاقے کی معزز ہتیاں بھی محفوظ نہیں رہ پاتیں انھیں بھی بے رحمی سے قتل کردیا جاتا ہے۔

حالات معمول پر بیں ذوقی کا بیہ افسانہ مختلف شہروں میں ہونے والے دردناک فسادات کی عکامی کرتا ہے، جس میں ہزاروں جانیں جاتی ہیں۔ سیکڑوں مکانات منہدم کردیے جاتے ہیں، دوکانیں نذرآتش کردی جاتی ہیں۔ اس کے باوجود میڈیا اور محکمہ پولیس کاوہی مخصوص جملہ حالات معمول پر ہیں' زیر ساعت ہوتا ہے، جس کی بیا فسانہ پرزور مذمت کرتا ہے۔ کہانی میں ایک ایسا خودار نو جوان اہم کردار میں ہے جوابیخ والدکوچھوڑ کر دوسر ے شہر میں آکر ملازمت کرتا ہے۔ اس کی اتنی استطاعت نہیں کہ وہ اپنے گھر میں فون لگا سکے اور اپنے والد کی خیریت معلوم کر سکے، جب کہ والد کا شار کپڑے کے بڑے تا جروں میں ہوتا ہے۔

ایک روز اخبارات میں خبر شائع ہوتی ہے کہ والد کے شہر میں ماحول خراب ہو چکا ہے، فرقہ وارا نہ فساد مجر ک چکا ہے۔ وہ رابطہ کرنے کی کوشش کرتا ہے لیکن رابطہ کمکن نہیں ہو پا تا۔ علاقائی پولیس اسٹیشن سے حالات دریافت کرتا ہے تو پولیس والوں کا جواب سب کچھتاہ ہوجانے کے بعد بھی وہ ہی ہوتا ہے 'حالات معمول پر ہیں' نوجوان آخر کار کر فیوٹوٹنے کے بعد والد سے ملاقات کی غرض سے جاتا ہے، مگر تب تک وہاں کا نظارہ تبدیل ہو چکا ہوتا ہے۔ والد کی دکان نذر آتش کردی گئی تھی، مکان ملبوں کے ڈھیر میں تبدیل ہو چکا تھا اور والد دنیا سے رخصت ہو چکے تھے۔ کہانی کا بیا قتباس دیکھیے :

''روا تھی سے ایک دن پہلے انسپکڑ سے ایک بار پھر ملنے کا اتفاق ہوا تھا اور میں نے اس سے پھر کہا تھا 'انسپکڑ صاحب ، اب حالات کیے ہیں؟ معاف تیجیے گا، آپ کو بار بارز حمت د مربا ہوں۔ مراآ پ تا ہے ، آپ سے نہ نوچھوں تو پھر کہاں جا ڈں؟ پر میثان ہوں۔ وہاں سب بچھ ٹھیک ٹھا ک ہے تا؟ ' اور انسپکڑ نے سپاٹ لیچ میں کہا 'حالات معمول پر ہیں۔ سب ٹھیک ٹھا ک ہے' یکا یک میرے اندر دھما کہ سا ہوا۔ سارے جسم میں لرزہ طاری ہو گیا۔ اب اور کس سے پوچھوں؟ یہی کہ کہ چی یہاں مشاق بھا کی ہو کہاں ہو گیا۔ اب اور کس سے پوچھوں؟ یہی کہ کہ چی یہاں مشاق بھا کی طاری ہو گیا۔ اب اور کس سے پوچھوں؟ یہی کہ کہ چی یہاں مشاق بھا کی حضور اس ریت کے ٹیلے کا مظر کیا میں ای گھر کے لیے آیا ہوں۔ اب حضور اس ریت کے ٹیلے کہ منظر کیا میں ای گھر کے لیے آیا ہوں۔ اب کانوں میں گون خر رہ ہیں؟ ' سب پچھ معمول پر ہے، سب ٹھ کے لیے سو گئے؟ ہمانی میں محکمہ پولیس کی جھوٹی تسلیوں کا ہم رپور خراق اڑا یا گیا ہے، سی ایک حقیقت بھی ہے کہ پولیس اہلکار خراب حالات کو ہیشہ سیچ قرار دینے میں سرگر مر ہے ہیں۔

ے ان کے گھر میں دہشت کا ماحول قائم ہوجا تا ہے۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ جب فضا خراب ہوتو انسان اپن<sup>عک</sup>س سے بھی خوف کھانے لگتا ہے۔ یہاں اسی خوف ودہشت کوموثر انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ مسلمانوں پرلگائے جار ہے جھوٹے الزامات کی بیا فسانہ بہترین طریقے سے منظرکشی کرتا ہے۔ بے حد نفر توں کے دنوں میں مشرف عالم ذوقی کی بید کہانی خوف ود ہشت کے سبھی مناظر کو مکالماتی اسلوب میں سوشل نیٹ ور کنگ سائٹ کے ذریعہ پیش کرتی ہے۔ کہانی کا اہم کر دار را جند رراٹھورایک ہند وستانی نو جوان ہے جب کہ شائستہ فہیم خان پاکستان کے ایک مغزز خانوادے سے تعلق رکھتی ہے۔ ان دونوں کی ملاقات سوشل نیٹ ور کنگ سائٹ پر ہوتی ہے، جب کہ ہندو پاک کے تعلقات ساز گارنہیں ہیں۔ اس کے باوجود دونوں کی محبت پر وان چڑھتی ہے۔

شائستہ اور را جندر چیٹنگ کے ذریعے اس قدر قریب آجاتے ہیں کہ انھیں سرحد کی کوئی پر داہ نہیں ہوتی۔ نوبت یہاں تک پہنچتی ہے کہ دونوں شادی کرنے کا فیصلہ کر لیتے ہیں، لیکن دشواریاں درپیش ہیں۔ را جندر کے دالد ہندو شریبند تنظیم سنگھ سے تعلق رکھتے ہیں، وہیں شائستہ کا بھائی فرحان پاکستان کے بارسوخ اشخاص میں شامل ہے۔

آ خرکار آن لائن نیٹ پر نکاح ہوتا ہے اور شائسۃ والدین کے ساتھ ہندوستان آتی ہے، کین ان لوگوں کو پیۃ چل جاتا ہے کہ بیلوگ ہندو ہیں ۔ کیکن شائسۃ اور راجند ران نفر توں کے درمیان اپنی محبت کو پر وان چڑھاتے ہوتے دونوں ملکوں کے درمیان مصالحت کر اکر محبت کا پیغام عام کرنے کے خواہاں ہیں۔ ذوقی نے بہت ہی خوب صورت انداز میں عدالت، میڈیا، سیاسی لیڈران اور ہندو مسلم دہشت گرد تنظیموں کی کہانی کے ذریعہ پرز ور فد مت کی ہے۔ شائسۃ اور راجند رکے درمیان ہور ہے مکالے کا بیا قتاب دیکھیے : میں دور فد مت کی ہے۔ شائسۃ اور راجند رکے درمیان ہور ہے مکالے کا بیا قتاب دیکھیے : میدوستان کو ختم کرتے ہیں اور تم ... ؟ تم دہشت گرد شیچھے ہو... دریم تو صرف بارش کرتے ہیں اور تم ... ؟ تم دہشت گرد شیچھے ہو... دری ہوں خار کا محمد کی ہے۔ شائسۃ اور راجند رے لیے میں میں کی ہوں ہے مکالے کا بیا قتاب کہ کہ ہوں ۔ میدوستان کو ختم کرنے کے لیے کشیر میں کی ہوں ہے کہ میں دیکھیے : دریم ہو کی درخت کی ہوں بارش کرتے ہیں اور تم میں گرد ہوں ہے کہ ہے ہو... دری ہوگی محمد کا مہت ہوں ہوں کہ کا ہوں ۔.. ''

اسی طرح سے ہندو پاک کے درمیان پھیل رہی نفرتوں کا بھی بےبا کی کے ساتھ احاطہ کیا گیا ہے۔ (۱۷) معین الدین احمد جینا بڑے

برسورام دھڑا کے سے 'برسورام دھڑا کے سے فسادات پرمنحصرافسانہ ہے ،، افسانے کا پلاٹ امام<sup>حسی</sup>ٹن کی شہادت پرمبنی

برسورام دھر اسے حسادات پر مطر السانہ ہے، السانے کا پاہمی انتشار کی عکاسی کی گئی ہے۔ کہانی کا اہم کر دار ہے، ۔اس افسانے میں ہندو مسلم فسادا در مسلمانوں کے باہمی انتشار کی عکاسی کی گئی ہے۔ کہانی کا اہم کر دار محصنہ میں ام ہے جو ہندو ہونے کے باوجودایک سچ حسینی ہے، جس کی اہم وجہ اس کے دالد بلائیتی رام ہیں جس کی حسینیت کا عالم ہیہ ہے کہ جب بچھ شریبند ہندو'نشان' والی مسجد شہید کرنے آگے بر ھتے ہیں تو بلائیتی رام خود شہید ہوجا تا ہے مگر مسجد شہید نہیں ہونے دیتا۔ بلائیتی رام کی شہادت کے بعد مسجد شہید کی جاتی ہے اور مسجد کا حسینیت کا عالم اوں بے حوان سے کھر دیا جاتا ہے ۔ بلائیتی رام کی شہادت کے بعد مسجد شہید کی جاتی ہے اور مسجد کا حسین نے میں اوں بے خون سے کھر دیا جاتا ہے ۔ بلائیتی رام مرنے سے قبل شھنڈ کی رام کو دوسیت کرتا ہے کہ ہم امام

دو پېر

ساجدر شید کاایک افسانہ'' دو پہ'' ہے۔اس میں ایک غریب اور بے کس گھرانے کی زندگی پیش کی گئی ہے۔ بیگھرانہ طبقاتی اعتبار سے دلت سماج کا حصبہ ہوتا ہے۔ پورا گھرتین افراد پرمشتمل ہوتا ہے ایک بوڈ ھا ، دوسرااس کا نوجوان بیٹا اور تیسرااس کی بہو۔

ایک روزبادشاہ کے بیٹے کی نظراس غریب کی بہو پر پڑجاتی ہے۔ چنانچہ وہ شہزادہ اس پر بری نگاہ ڈالتا ہے اور اس کے ساتھ چھیڑ خانی کرتا ہوا گز رجا تا ہے۔ وہ بڈھا شخص بادشاہ سلامت کے دربار میں انصاف کے لیے صدالگا تا ہے۔ لیکن عدل کے اس مندر میں اسے انصاف ملنے کے بجائے ظلم وستم سے دوچا رہونا پڑتا ہے۔ بادشاہ کے اشارے پر رات کے وقت اس غریب گھر پر دھاوا بولا جا تا ہے۔ مال واسباب لوٹ لیے

اس اقتباس کو پڑھ کرایک باشعور قاری تلملانے لگتا ہے کہ مظلوم و بے بس افراد کو تخصیل سے عدل وانصاف کی امّید ہوتی ہے لیکن اگریہی تھانے ،عدالتیں کر پشن اور بدعنوانی کا اڈابن جائے تو پھر سماج کا کیا ہوگا۔لوگ کہاں جا کیں گے۔، ۔اس کہانی میں ساجدر شید نے کمز ور ویسما ندہ طبقوں کے تیک حکمراں جماعت، موجودہ سیاست اورا نظامیہ کے بہیانہ رویوں کو بڑی فن کاری سے اُجا گر کیا ہے۔کہانی کا اختنام دیکھیے کتنا

> '' وہ نتیوں تھلے ہارے آگ برساتے آسمان کے بنچے اور پتی زمین کے او پرایک نہ ختم ہونے والی سڑک پر دھیرے دھیرے چلے جارہے ہیں۔''

> > (177)

یہ پندختم ہونے والی سڑک ظلم وستم کی وہ سڑک ہے جس میں حاشیائی آبادی صدیوں سے سفر کررہی ہے اوراس کے مقدر میں نجات کی کوئی منزل نہیں آتی ۔ یہاں بوڑ ھا، اس کی بہواوراس کے بیٹے کی المناک زندگی کو دیکھ کر مدیر ہو

قاری آبدیدہ ہوجا تا ہے۔قاری کوان نتیوں کرداروں سے یک گونا ہمدردی ہونے گتی ہےاور نتیوں کردار قاری کےحواس پر چھاجاتے ہیں۔

ڈ اکو

ساجد رشید کا ایک افسانہ'' ڈاکو'' ہے ۔ اس افسانے میں ایک ایسے گاؤں کی منظرکتی کی گئی ہے جہاں پچ پڑ ے طبقہ کے لوگ آباد ہیں ۔ اس گاؤں پر ڈاکوؤں کا خطرہ ہر آن منڈ لاتے رہتا ہے۔ گاؤں والوں کو تحفظ فراہم کرنے کے لیے حکومت کی طرف سے پولس عملے کو روانہ کیا جاتا ہے۔ پولیس کے ساتھ دارو نہ بھی اس گاؤں میں بمپ لگا کر عوام کے تحفظ کا فریف انجام دیتا ہے کیمپ کے دوران تھا نیدار گاؤں کے لوگوں سے عمدہ عمدہ کھانا بنوا کر کھاتا ہے اور اس کا کوئی معاوضہ بھی نہیں دیتا ہے۔ اتنا ہی نہیں اس گاؤں میں ایک بیوہ عورت کو اپنی ہوں کا شکار بناتا ہے۔

ساجدر شید کا بیافسانہ پولیس عملہ پرایک بھر پورطنز ہے۔تھانیدار جسے قانون کا محافظ بنایا گیا ہے۔وہ تو ڈاکوؤں سے بھی دوقد م آ گے نکل جاتا ہے۔اور پورے گا ؤں خوف ودہشت کا ایساما حول قائم کردیتا ہے کہ کسی بھی پہلک کوزبان کھولنے کی ہمت نہیں ہوتی ہے۔

ساجدر شید کا ایک مشہور اور نمائندہ افسانہ '' ایک چھوٹا ساجہ نم'' ہے۔ بیا فسانہ مبلی کے فرقہ وارا نہ فساد پر مبنی ہے۔ اس افسانے کی مقبولیت کا بی عالم ہے کہ اسے کتھا ایوارڈ سے بھی نواز اجا چکا ہے۔ ساجدر شید کے بیشتر افسانوں میں صحافتی رنگ غالب نظر آتا ہے وہ مسائل نہیں اٹھاتے بلکہ احتجاج بلند کرتے ہیں۔ بیا یک صحافی کی ہی فطرت ہوتی ہے۔ ایک چھوٹا ساجہنم خالص سپاٹ بیا نی اسلوب میں لکھا گیا افسا نہ ہے، جس میں مقصدیت کی ترسیل بڑی آسانی سے ہوگئی ہے۔ افسانے میں مذہبی نفرت نمایاں ہے۔ اس افسانے میں مریضوں کی زندگی بچانے والے ڈاکٹر وں او رفسادات ہر پا کرنے والے سیاست دانوں کے در میان زبر دست کشکش دکھائی گئی ہے۔ اس افسانے کے دو کردار سیما مشر ااور شہز اد ایک دوسرے کی محبت میں تر فرز اور ہے ہیں۔ وہ دونوں با ہمی رضا مندی سے شادی کرتے ہیں۔ لیکن شریند منا مرکو ہی قطعی پند نہیں آتا

> <sup>در</sup> یو نیورسٹی کے دہ مسلمان دوست جو شہزاد کی شادی میں پیش پیش تھے دہ بھی اب میہ مطالبہ کرنے لگے تھے کہ شہزاد سیما کو کلمہ پڑ ھوادے، سیما مذہب تبدیل کرنے کے لیے قطعی تیار نہیں تھی اور شہزاد دین میں جبر کے سخت

نگار عظیم کا ایک افسانہ'' کہن'' ہے اس میں ایک ایسے کر دار کو پیش کیا گیا ہے جس کے اندر کیس بین ازم کے عناصر موجود ہوتے ہیں ۔ بیعناصر در اصل ہمارے سماج کے بیجا جبر سے پیدا ہوا ہے ۔ اس افسانے کا مرکزی کر دار نازش نام کی ایک لڑکی ہے جو بڑی ہنر مندار وفیشن ڈیز انٹر ہے ۔ ان کی ہنر مندی کے چرچ زبان زدخاص وعام ہے ۔ کیکن اس کے ساتھ سماج کا جبر بیہ ہے کہ اس کی شادی نہیں ہو پاتی ہے ۔ ایک اقتباس: ''نازش چار بھائی بہن تھے۔ بڑی دونوں بہنوں اور بھائی کی شادی نہیں ہو پاتی ہے۔ ایک اقتباس: میں قطعا دیز نہیں گی ۔ نازش کے بھی رشتہ آئے لیکن جب بھی کوئی دیکھنے آیا بھی اس کا چھوٹا قد آڑے آجا تا تو بھی سانولار تگ ۔ خود کوئی مرتبہ دکھانے کی پیریڈ سے وہ اوب گئی تھی ۔ شایداسی لیے اس نے شادی کا ارادہ ہو پان دھت ہو کان نہ کی ایک ان کی میں ہوں اور جاتا ہو کہ کی شادی ہونے کہ ہوں کی شادی ہو کے بھی کوئی دیکھنے زبان زدخاص و باس کا چھوٹا قد آڑے آجا تا تو بھی سانولار تگ ۔ خود کوئی مرتبہ دکھانے کی پیریڈ سے وہ اوب گئی تھی ۔ شایداسی لیے اس نے شادی کا ارادہ ہو کہ کر کے اپنے کا م کی طرف توجہ بڑھادی تھی ۔ اب وہ کی رشتہ پر کان

نازش اپنی شادی سے مایوس ہوجاتی ہے۔وہ کام کی دنیا میں مگن رہتی ہے اور ہر آن اپنی دنیا بنانے کی فکر میں سرگرداں رہتی ۔جنسی ضروریات کی تکمیل کے لیے وہ لڑ کیوں سے دوستی کرتی ۔ان کے دوستوں میں روز بروز اضافہ ہونے لگا: '' ادھر کچھ دنوں سے نازش کی سہیلیوں میں ایک نٹی سہیلی ستارہ کا اضافہ ہواتھا۔کیا حسین تھی، جب سمجھی ماڈرن فیشن ہاؤس میں اس کے قدم آتے چاروں طرف رونق ہی رونق بکھر جاتی۔نازش گرم گرم پکوڑے چائے اور سمو سے منگاتی اور خوب اس کی خاطر مدارت کرتی ۔کام کے ساتھ بڑی خاموش سرگوشیاں ہوتیں۔نہ جانے کتنی آنکھیں ستارہ کے دیدار کے لیے بے چین رہتیں''۔(گہن۔۔۔ص:۸۴)

نازش کااپنے ہم جنسوں کی طرف مائل ہونا۔ایک طرح سے مردساج پر تیکھا طنز ہے۔مردوں کا بیوی کے انتخاب میں نت نے شرائط کا عائد کرنا اور جہیز جیسی لعنت کا مطالبہ وغیرہ ایسے اسباب ہیں جو ہمارے سماج کو برائی کی طرف دھکیل رہے ہیں۔ فریم

نگار مخطیم کا ایک افسانہ' 'فریم' ہے۔ اس افسانے میں جزیش گیپ کو دکھایا گیا ہے۔ نگار عظیم چاہتی ہیں کہ ان کی بہوشر تی تہذیب کی پر وردہ ہو لیکن اس کے بیٹے سے سارے دوست مغربی تہذیب کے پر وردہ اور غیر مسلم ہوتی ہیں ۔ افسانہ نگارا اپنے بیٹے سے پوچھتی ہے تمہارے کالج میں کوئی مسلم لڑکی نہیں پڑھتی ہے کیا۔ لڑکا جواب دیتا ہے کہ بہت کم مسلم لڑکیاں ہیں اور اگر کچھ ہیں تو وہ سب بہت ہی بدد ماغ اور مغرور ہیں ۔ ایک روز نگیم نام کی لڑکی افسانہ نگار ایپن میں اور اگر کچھ ہیں تو وہ سب بہت ہی بدد ماغ اور مغرور ہیں لوگ متاثر ہوتے ہیں۔ وہ اب اکثر و بیشتر ان کے گھر آتی جاور ماں کو نہ سکم لڑکی نہیں پڑھتی ہے اوگ متاثر ہوتے ہیں۔ وہ اب اکثر و بیشتر ان کے گھر آتی جاتی کہانی کا اختیام بہت ہی چوکانے والا ہوتا ہے: ایک روز نگیم نام کی لڑکی افسانہ نگار ان کے گھر آتی جاتی ۔ کہانی کا اختیام بہت ہی چوکانے والا ہوتا ہے: اوگ متاثر ہوتے ہیں۔ وہ اب اکثر و بیشتر ان کے گھر آتی اور میں حسب معمول '' لیکن اس مرتبہ ماہ دمضان میں جب نیام گھر آئی اور میں حسب معمول '' لیکن اس مرتبہ ماہ دمضان میں جب نیام گھر آئی اور میں حسب معمول '' ایکن اس مرتبہ ماہ در مضان میں جب نیام گھر آئی اور ہیں حسب معمول '' لیکن اس مرتبہ ماہ در مضان میں جب نیام گھر آئی اور ہیں حسب معمول '' کین میں اس کے لیے چائے بنانے گئی وہ بھی ہیں پائی ڈالا ہی تھا کہ اس نے اپناہاتھ بہت اپنائیت سے میر سے باتھ پر کھا اور دھتے سے ہوں ۔ '' اماں میر اروزہ ہے''۔ '' میں میر اور تلے سے زمین کھ کی گئی چائے کی کیتلی میر ہے ہاتھ سے چھوٹ گئی آواز حلق میں اندر (۲۰) المجم عثمانی شہر کر بیرکا مکین الجم عثمانی کا ایک افسانہ''شہر کر بیکا مکین' ہے۔ اس افسانے میں جو چیز الجر کر سامنے آتی ہے وہ ثقافتی تشخص ہے۔ ایک انسان جب اپنے سماج سے کٹ جاتا ہے تو اسی کے ساتھ ساتھ اس کا ثقافتی تشخص بھی معدوم ہونے لگتا ہے۔ بہت دنوں کے بعد جب وہ اپنی سوسائٹ میں لوٹنا ہے تو اسے محسوس ہوتا ہے کہ اس نے پچھ کھودیا ہے ۔ کھونے کا بیدا حساس اسے رنے والم میں مبتلا کر دیتا ہے۔ تہذیب و ثقافت بھی زندگی کا تعمیر وتشکیل سے ہوتا ہے۔

اس افسانے میں گاؤں اور شہر کی زندگی کے درمیان فرق کو واضح کیا گیا ہے۔اس میں یہ بھی واضح کیا گیا ہے کہ شہر کی زندگی کس طرح لوگوں کو بے حس بنادیتی ہے۔ شہر میں کچھ عرصہ زندگی گزار کر جب آ دمی واپس اپنے گا ؤں جاتا ہے تواسے یہاں کی ساری پرانی یادیں ستانے لگتی ہیں وہ اپنے آپ میں ٹوٹنا بکھر تامحسوں کرتا ہے۔

<sup>‹‹</sup>شہر کر بیر کا ملیں'' باہر سے آنے والے ایک شخص کی کہانی پر شمت کا افسانہ ہے۔ وہ شخص مدت مدید کے بعدا پنا آبائی وطن واپس آتا ہے۔ شہر کا مہیب سناٹا، گھر کی تنہائی اور خامو شی کو دیکھ کر وہ شخص پر بیثان ہو جاتا ہ قصبے کے بڑے بڑے دالانوں والے گھروں میں آج سناٹا اور پسرا ہوا ہے۔ جو گھر کبھی اس کے لیے بہت زیادہ مانوس ہوا کرتا تھا آج وہی اس کے لیے وحشت کا سبب بن گیا ہے۔ اپنے گھر کو دیکھ کر وہ کر کی گہرائیوں میں پچکولے کھانا ہے لگتا ہے۔ وہ نور کرتا ہے کہ زمانہ کس تیزی سے بدل رہا ہے۔ پورا قصبہ شہر خمو شاں بنا ہوا ہے رہر چہار جانب سکوت طاری ہے۔ تمام چیزیں آپس میں گر بیہ وزاری کر رہی ہیں بید سب دیکھ کر وہ شخص بھی گر یہ وزاری شروع کر دیتا ہے۔

المجم عثانی نے اس افسانے میں بید کھانے کی کوشش کی ہے کہ وطن سے کٹ جانا کتنا دشوار کن مرحلہ ہوتا ہے ۔اسے اپنا گھر ،رشتہ دار ، سماج اور سوسائٹی ہر پچھ سے کٹ جانا پڑتا ہے ۔ آ دمی کو اپناوجود جھوٹا معلوم ہونے لگتا ہے اورا بنی شخصیت بہت کوتاہ نظر آ نے لگتی ہے ۔اسے احساس ہوتا ہے کہ شایداس پرکسی غیر کا قبضہ ہوتا جارہا ہے ۔ماضی کے گزرے ہوئے حسین کمحات اسے یا دآنے لگتے ہیں :

ہیروا پنی پناہ گاہ تجھتا آیا ہے۔لیکن وقت بدل گیا ہے، وہ جب اپنے گھر میں پہنچتا ہے تو تمام چیز وں پرخوف کی پر چھا ئیاں بکھری ہوئی محسوں ہوتی ہے ۔ انجم کا کمال یہ ہے کہ وہ چھوٹے چھوٹے استعاروں سے خوف کاماحول پیدا کرتے ہیں۔مثال کے لیے لالٹین اور اس کا تیل ختم ہونا،ٹمٹماتی ہوئی لو، باہر تیز آندھی کا چلنا اور بھاری بھاری بولوں کی آواز، یہاں زیادہ کی گنجائش نہیں ہے۔چھوٹے استعارے قاری کے ذہن میں دہشت اور خوف کا وہی جال بن دیتے ہیں، جو گذشتہ پچپس برسوں سے ہمارا مقدر رہا ہے۔شہر گر بیکا کمیں اند ھیرے میں خود کوخوف کے دلدل سے نکالنے کے لیے کتاب تلاش کرنا جا ہتا ہے۔ اقتباس: ''اب لالٹین کواس نے نیچ رکھ دیا اور پاس بیٹھ کر ٹمٹماتی لوکو دیکھنے لگا۔ دفعتاً اسے لگا کہ گھر کے باہر تیز آندی چل رہی ہے، بھاری بھاری بوٹوں اور نعروں کی آوازیں دور سے آتی سنائی دے رہی ہیں۔ اس نے درواز بے کی طرف کان لگا دیے مگر سنا ٹے کے سوا کچھ سنائی نہ دیا۔ اب وہ پنج چنج اکتا چکا تھا۔ وقت گزاری کے لیے اس نے عاد ناً گھر

اب وہ چی چی الما چکا تھا۔وقت کر اربی کے لیے اس کے عادتا لھر میں کتاب تلاش کرنی شروع کردی۔ ہاتھ میں لالٹین لٹکائے وہ کتاب تلاش کرتا پھرر ہاتھا، جہاں جہاں وہ لالٹین لے کرجاتا گھر کا باقی حصہ اند ھیرے میں ڈوب جاتا۔ اسے اپنے گھر میں ہی خوف کا احساس ہونے لگا جب کہ وہ بچپن سے نہ جانے کتنی بار اس گھر میں اکیلا رہ چکا تھا۔ اسے پورے گھر میں کبھی بھی اکیلے رہنا برانہیں لگا تھا بلکہ ایک طرح کی طمانیت کا احساس ہوتا تھا، مگر آج اسے ڈرلگ رہاتھا۔'( ۱۳۸)

ایک ہاتھ کا آدمی ایج عثانی کا ایک افسانہ 'ایک ہاتھ کا آدمی' ہے ۔ یہ ایک تمثیلی افسانہ ہے ۔ جس میں علامت استعارہ اور آفاقی حوالوں سے کام لیا گیا ہے ۔ کہانی ایپ آغاز سے انجام تک اسطوری فضا سے باہر نہیں نگل پاتی ہے ۔ یہ ایک نامعلوم سبتی کی کہانی ہے جس کے کردار میں سبتی کے تمام لوگ شامل ہیں ۔ اس کہانی میں کسی کردار کو نہ خصوص کر کے انجم عثانی نے کہانی کو مکاں سے لا مکاں میں کھڑ اکر دیا ہے ۔ اور اس لا مکانی کے سبب افسانے کی مخصوص کر کے انجم عثانی نے کہانی کو مکاں سے لا مکاں میں کھڑ اکر دیا ہے۔ اور اس لا مکانی کے سبب افسانے کی مخصوص کر کے انجم عثانی نے کہانی کو مکاں سے لا مکاں میں کھڑ اکر دیا ہے۔ اور اس لا مکانی کے سبب انسانے کی محصوص سبتی کسی بھی عام سبتی سے مماثل ہوگئی ہے۔ اس طر ح اس سبتی کے باشند ہے کی کہانی ، ان ک انسانے کی محصوص سبتی کسی بھی عام سبتی سے مماثل ہوگئی ہے۔ اس طر ح اس سبتی کے باشند ہے کہ کو کر کی کہانی کر کے انہ کہانی کو مکاں سے لا مکان میں کھڑ اکر دیا ہے۔ اور اس لا مکانی کے سبب افسانے کی محصوص سبتی کسی بھی عام سبتی سے مماثل ہوگئی ہے۔ اس طر ح اس سبتی کے باشند ہے کہ کہانی ، ان ک '' ایک ہاتھ کا آدمی' نبیادی طور پر علامتی افسانہ ہے جس کی معنوبت میں بڑی تہہ داری چھی ہو کی

لستی کے لوگ اپنے قائداور مرشد کے پاس جاتے ہیں تا کہ انہیں معلوم ہو سکے کہ آخرید کس گناہ کی سزا ہے جس کی دجہ سے سارا کا م الٹا ہور ہا ہے ۔ جو کا م داہنے ہاتھ سے انجام پانا چا ہے تھا وہ بائیں ہاتھ سے انجام پار ہا ہے لیکن لوگوں کو بہت ہی مایو تی ہوتی ہے کیونکہ قائد وصلح بھی اس کی دجہ نہیں بتا پاتے ہیں ۔ یہاں قابل غور بات یہ ہے کہ گاؤں کے لوگوں کو جس پرامیدتھی ۔ وہ بھی اس بیاری میں گرفتار تھا نہوں نے لوگوں کو سمجھاتے ہوئے کہا:

> " ایسے لوگ جھوٹے اور بیار میں اس طرح کا عذاب نازل ہونے کی کوئی خبر نہیں ہے۔ ہر آ دمی اپنے دانے ہاتھ کا کام دانے ہاتھ سے اور بائیں ہاتھ کا کام بائیں ہاتھ سے انجام دےرہا ہے۔ بستی کے ہر فر دکا دا ہنا ہاتھ تو سلامت ہے۔ نہ دایاں بائیں سے تعارض کر رہا ہے اور نہ بایاں دائیں

ہزیان

خالد جاوید کی کہانی 'ہزیان' بابری مسجد کی شہادت سے متعلق ایک خوبصورت اور نے رنگ وآ ہنگ پر مبنی ا نسانہ ہے ۔ بابری مسجد کی اپنی شاندار اور روثن تاریخ رہی ہے ۔ مگر اس تاریخی مسجد کورفتہ رفتہ کس طرح سے ڈ ھانچ میں تبدیل کیا گیا اور بیڈ ھانچہ آخر کا رکس انجام سے دوجا رہوا ۔ اس اندھوناک المیہ کا تصور ہی اس کہانی کی اصل روح ہے۔

اس لفظ ' ڈھانچہ' کوخالد جاوید نے ایک علامت کے طور پر استعال کیا ہے۔ خالد کا کمال ہی ہے کہ

"

<sup>21</sup> جب سے اسے ہلکا ساائیک ہوا تھا وہ مشکل ہی سے چل پھر سکتا تھا کو ش چلتے وقت اس کا سارا جسم عجیب بے ڈھنگے پن سے لڑ کھڑ اجا تا تھا۔ کو ش کرنے پر وہ چل تو لیتا تھا لیکن اس کی چال میں کوئی ربط یا تو از ن نہیں رہا تھا۔ یہی نہیں ، اس کی تحریر اور گفتگو میں بھی کوئی ربط نہیں رہا تھا۔ ویسے تو ایک معمولی سا حادثہ پیش آیا تھا۔ چا رسال پہلے اس کا شار ملک کے چوٹی کے صحافیوں میں ہوتا تھا۔ ایسا صحافی جس نے زندگی بھر سیاست سے تھا۔۔۔۔ متو اتر تین ماہ اسپتال میں رہنے کے بعد اس کی جان تو نچ گئ تھا۔۔۔۔ متو اتر تین ماہ اسپتال میں رہنے کے بعد اس کی جان تو نچ گئ کی ایک نازک رگ سے ہلکا ساخون کا رساؤ ہو کر وہیں منجمد ہو گیا تھا'۔(۱۳۰)

وہ اکثر چیزوں اورلوگوں کے نام بھول جاتا ہے۔ بیماری کی وجہ سے اس نے بستر پکر لیا ہے۔ اور اب دھیرے دھیرے اس کا بستر سے اٹھنا بھی دشوار ہو گیا ہے۔ سوتے رہنے کی وجہ سے اس کی پیٹھ پر بیڈ سر کا گھا ق ہوجاتا ہے۔ اس کے باوجود وہ روز انہ اخبار کا مطالعہ کر لیتا ہے۔ ایک دن جب وہ اخبار پڑ رہا ہوتا ہے تو اسے معلوم ہوتا ہے کہ وہ قدیم ڈھانچ گرادیا گیا:

> ''اب وہ کروٹ سے لیٹا تھااوراس کی نظریں میز پر کھے ہوئے اخباروں پر جم گئی تھیں۔ایک اخبار پر تین بڑے بڑے گنبدوں کی تصویریں تھیں۔ گھنے درختوں کے درمیان وہ بالکل خاموش کھڑے تھے اوران پر جگہ جگہ سے کائی اور خود رو گھاس اگ آئی تھی۔ پچھ دور پر کسی ندی کے وریان کناروں پر پانی ہلکورے لے رہا تھا۔تصویر کے ساتھ ہی کوئی سرخی بھی جمی

اور درختوں پر بیٹھے بندروں سے کیا رشتہ ہے؟ دراصل یہی وہ مسلہ ہے جسے سب سے پہلیحل کرنالازم ہے۔'(۱۴۳۳)

اس وقت جوطوفان اٹھااوراس طوفان میں کیا کیا بہا۔ کس طرح لوگوں کواپنی زمین ، اپناوطن حیصوڑ نا پڑا، ہجرت کرکے دوسری جگہ نئے آشیانے کی تلاش میں سرگرداں ہونا کتنا مشکل اور خطرناک امرتھا اس کا اندازہ صرف وہی کرسکتا ہے، جس کےاوپر میسب کچھ گزرا ہو۔ایسا لگتا ہے جیسے خالد جاوید نے ان کیفیات کو

<sup>21</sup> جہاں تک ہمارے شاعر اور ادیب حضرات کا سوال ہے تو ان کے لیے اس مسماری کے بعد صرف ایک اییا منظر ہے جو ان کی تخلیقات کا موضوع بن سکتا ہے ۔ مثال کے طور پر اگر وہ اس احساس کو پاسکیس کہ ... ساڑھے چار سوسال پرانی مٹی جب بلندی سے زمین پر آگری ہوگی تو وہاں کیس بھیا تک اور دردناک آ واز کونجی ہوگی اور اس مٹی میں پوشیدہ حشرات لارض بھیا تک اور دردناک آ واز کونجی ہوگی اور اس مٹی میں پوشیدہ حشرات لارض بھیا تک اور دردناک آ واز کونجی ہوگی اور اس مٹی میں پوشیدہ حشرات لارض بر چین اور بے گھر ہوکر ایک ایس ہجرت کی تلاش میں بھٹک رہے ہوں تے جواب ان کا مقصد نہیں۔ اس ندی کے کنارے اور بھی ہیت نما اور پر آسیب ہو گئے ہوں گے ۔ یہ بھی غور کرنے کی بات ہے کہ اب وہ ہاں سورج کے تیور بدل گئے ہوں گے ۔ دھوپ کسی اور چال اور انداز س وہاں بگھرتی ہوگی اور ہوا کی آنے جانے میں بھی اتنا فرق ضرور پڑا ہوگا کہ آس پاس کے درخت تیزی سے ملنے لگے ہوں گے یا یہ بھی ہو سکتا ہے کہ واضح طور سے بچھی نہیں کہا جا سکتا ہے' ( ۱۳۴۲)

پیٹ کی طرف مڑے ہوئے گھٹنے

خالد جاوید کی کہانیوں میں'' پیٹ کی طرف مڑے ہوئے گھٹے''ایک شاہ کارا درعمدہ افسانہ ہے۔ اس افسانے کی سب سے علیحدہ شناخت اس کی فلسفیانہ موش گافی ہے ۔ اس کہانی کی بنت میں بیو فلسفیانہ موش گافی شروع سے آخر تک پوری کہانی پر حاوی نظر آتی ہے۔ کہانی بہت ہی پر پیچ واد یوں میں سیر کراتی ہوئی اپنے اخت ام کو پنچتی ہے۔ اس افسانے کی فضابند کی اور منظر نگاری میں نہ ہند وستانی کھیت کھلیان نظر آتا ہے اور نہ ہی رومان کا کوئی چشمہ پھوٹتا ہے جس عام قاری کے لیے دل بستگی کا سامان پیدا ہو۔ بلکہ یہاں تو فضا آفرینی کی جگہ جغرافیائی حالات اور فن ریاضی کے عناصر دکھانے کی تجر پورکوشش کی گئی ہے۔ کہانی کی ابتدا ہے ہی خالد جاوید کی ذہنی فلسفیانہ طرازی کا پتہ چل جاتا ہے۔کہانی کا پہلا پیرا گراف ملاحظہ ہوں:

> <sup>در</sup> میں اس وقت جس مقام پر کھڑا ہوں اس کا جغرافیہ بیان کرنے سے قاصر ہوں ۔ لیکن میں مایوس کن جغرافیے کواپنے احساس بیچار گی کے ذریعہ آپ تک پہو نچانے کی ایک کوشش ضرور کرنا چا ہتا ہوں ۔ بس اییا سمجھ لیج جیسے میں ریت کے بگو لے اوڑ ھے ایسے ریگ تانی صحرا میں ایک ایسے مقام پررک گیا ہوں جہاں ایک دل افروز اور راحت کن نخلستان میر ۔ قد موں کے پاس آ ہت آ ہت ملکورے لے رہا ہے ۔ مگر واقعہ بیہ ہے کہ اب شام ہو چکی ہے اور نخلستان کے چاروں طرف اگے ہوئے کھوروں کے پاکیزہ ہونے پیر پچھ دیر بعد یقدیناً قابل رحم حد تک ٹھنڈ ے ہوجا کیں گے ۔ لیکن ایک مسلہ اس سے زیادہ سکین ہے اور وہ بیہ ہے کہ ان لانے پاکیزہ مونے پیر پچھ دیر بعد یقدیناً قابل رحم حد تک ٹھنڈ ے ہوجا کیں گے ۔ لیکن درختوں سے گھرا بی آبی ٹکڑا اب مجھے المناک حد تک بے تکا نظر آتا ہے ۔ اسی لیے میری دلچیں تقریبا تمام ہو چکی ہے'۔ ۔ (۱۳۵)

پیٹ کی طرف مڑے ہو کے گھٹے دراصل استعارہ ہے اس شخص کے لیے جو مجبور محض ہوں۔ اس کے پاس چہرہ چھپانے کی کوئی جگہ نہ فتج گئی ہواور دہ کسی بھی طرح کی دفاعی قوت کا استعال کرنے سے قاصر ہو۔ ایسے عالم میں مجبور شخص اپنے گھٹنے کو پیٹ کی طرف موڑ کر بیٹھ جاتا ہے اور چہرہ کو اپنے دونوں ہاتھوں کے درمیان چھپالیتا ہے۔ '' پیٹ کی طرف مڑے ہو کے گھٹنے ' میں خالد جاوید نے ایک ایسی کہانی بیان کی ہے جو بہت ہی تہہ دار ہے۔ اس کی پرتیں بہت عرق ریز کی کے بعد کھلتی ہیں۔ یہ کہانی واحد شکلم کے صیغ کی ہے جو بہت ہی تہہ دار ہے۔ اس کی پرتیں بہت عرق ریز کی کے بعد کھلتی ہیں۔ یہ کہانی واحد شکلم کے صیغ کی ہے جو بہت ہی تہہ دار ہے۔ اس کی پرتیں بہت عرق ریز کی کے بعد کھلتی ہیں۔ یہ کہانی واحد شکلم کے صیغ ہوں ایک ایس شروع ہوتی ہے۔ گویا کہانی کار نے خودا پنی کہانی بیان کی ۔ یہ کہانی در اصل ہمار سے سان کا آئینہ ہے مہانی میں ایک ایس شخص کی داستان حیات ہے جو شادی شدہ ہونے کے باوجو دعیا شی کی دنیا کا بی تا جا باد شاہ ہے۔ وہ نت نے طریقوں سے غیر شادی شدہ لڑکیوں کو اپنے دام فر یب میں مبتلا کر تا ہے۔ اور پھر اس کے ساتھ رنگ

(۲۲) ترتم ریاض کے افسانے

ترنم ریاض ان افسانہ نگاروں میں سے ہیں جنھوں نے جموں وکشمیر کے حالات کی زبر دست عکاس کی ہے۔وہ بہت ہی شدت کے ساتھ ماحول کے کرب وانتشار کو محسوس کرتی ہیں اور مضبوط انداز میں وقت کے المیہ کو پیش کرنے کا طریقہ کار سے قاری کو اپنی گرفت میں رکھتی ہیں۔ ترنم ریاض اپنے موضوعات عام زندگی سے چنتی ہیں ۔ ان کے یہاں علامتیں ان کی فکری زمین سے پھوٹتی ہیں۔ وہ کہانی کی بنت میں فضا اور ماحول سے بھی علامتیں یا اشارے اکٹھا کرتی ہیں ۔ وہ بھی ایک مصور کی طرح کہانی کی بنت میں فضا اور ماحول ذریعہ مختلف شیڈس ابھارتی ہوئی نظر آتی ہیں تو کبھی سنگ تر اش کی طرح کہانی کی بنت میں وضا اور او ل یہ ننگ ز مین کشمیر کے حوالے سے ان کے بے شمار افسانے ہیں۔ ان میں سے یہ ُ تنگ ز مین 'نہایت ہی مختصر افسانہ ہے، جس میں ترنم ریاض نے بچوں کی نفسیات کو پیش کیا ہے۔ بچپن میں پیش آئے واقعات بچوں پر کس قدر اثر ات مرتب کرتے ہیں اس کی بہترین مثال بیا فسانہ ہے۔ کشمیر اور ہندو پاک کی سرحد پر دوز ہونے والی فائر نگ اور دہشت گردانہ حملوں کے اثر ات بچوں پر کس طریقے سے اثر انداز ہوتے ہیں، نچ بھی ان حالات کو دیکھ کر اس قدر متاثر ہوتے ہیں کہ ان کے طیاوں میں بھی سرحد پر چل رہی گولیاں اور بم بلاسٹ کے مناظر نظر آتے ہیں۔ بچوں کی ٹیم نے مصنوعی گولیاں چلائی ہیں اور ایک بچہ گولیوں کی آواز نکا لتا ہے۔ معصوم سی بچی دروازے پر بہر ادیتی ہے تاکہ وہ اندر جانے والوں کو ہوشیار کر سکے کہ اندر نہ جا دفائرنگ ہور ہی ہوں پر کا ن سے اقتباس ملاحظہ ہو:

''بڑے کمرے کے درواز بر پر اس کی منی سی بہن ہونوں پر انگلی رکھ ہرا دے رہی تقلی ۔ 'ثی... ادھر نہیں جانا، فائر نگ ہور ہی ہے۔ وہ بچھ خبر دار کرتے ہوئے مرکوثی میں بولی ۔ ' اندر جما اکا تو عجیب منظر دیکھا۔ مار ۔ گھر کے تلیے اور سر بانے ایک کاو پر ایک اس طرح رکھے ہوئے تصح چلسے ریت کی تصلیاں رکھ کر مور چ بنائے جاتے ہیں۔ وہ در میان میں اوند ہا لیٹا ہوا ایک بڑی سی کلڑی کو بندوق کی طرح کپڑے منہ سے میر بے دونوں بیٹے اپنی پر انی تچھوٹی تچھوٹی بندوقی کی طرح کپڑے منہ سے میر بے دونوں بیٹے اپنی پر انی تچھوٹی تچھوٹی بندوقیں لیے ہوئے اس کا میر بر دونوں بیٹے اپنی پر انی تچھوٹی تچھوٹی بندوقیں لیے ہوئے اس کا میڑے دونوں بیٹے اپنی پر انی تچھوٹی تچھوٹی بندوقیں لیے ہوئے اس کا میر بر دونوں بیٹے اپنی پر انی تچھوٹی بندوقیں ایے ہوئے اس کا میڑے دونوں ایک بڑی دی کہ کہ کہ میں ہو کہ دوسرا کو ان میں بی عمل الماری کے بیچھے چھپ کر، جست لگا کر دیوار کے ساتھ چپک جا تا اور دہ خود مور چہ سنجا لے بھی ان کو ہمایت کرتا کہ میں ہو کر دوسر کی طرف کو دتا ہے ہی دوسرا خود مور چہ سنجا لیک وال ہو ہو ایت کرتا کہی ہو کہ دوسرا کو در میں کہ کی اور دیس خود مور چہ سنجا لیک ہی ان کو ہو ہی تک کی آ ڈیلی ہو کر دوسر کی طرف کو دتا ہے ہوں دوسرا خود مور چہ سنجا لیے بھی ان کو ہو ایت کرتا کہی ان پر بندوق تان دیتا۔''

1980 کے بعد کے افسانہ نگاروں کی جونٹی نسل اٹھر کر کر سامنے آئی ہے اس میں ایک اہم نا م احمد صغیر کا بھی لیے ایک اہم نا م احمد صغیر کا بھی لیے ایک ہوں کے معادہ معلمہ کا معرف اگر دو کے افسانہ نگار ہی نہیں ہیں بلکہ ہندی میں بھی لکھتے ہیں۔ اس کے علاوہ

انہوں نے متعدداُردوافسانوں کے تراجم ہندی میں بھی کئے ہیں۔ان کے افسانوں کے دومجموعے'' منڈ سر پر بیٹھا پرندہ''اور' امّا کوآنے دو' شائع ہو چکے ہیں۔احم صغیر کا اہم کا رنامہ نویں دہائی کے نمائندہ افسانہ نگار کے انتخاب'' نئی کہانی نیامزاج'' کی تہذیب وتد وین ہے۔

ڈاکٹر احمد صغیر کے افسانوں کا بنیادی ربحان احتجاج اور بغاوت ہے۔ دہشت ، تشد دُسابی واخلاقی استحصال جیسے مسائل نے ان کے افسانوں میں زیادہ جگہ پائی ہے۔ ان کے افسانوں کی فضا خوف و ہراس ہے۔ احمد صغیر اس فضا سے باہر نہیں نکل سکے ہیں۔ احمد صغیر کے افسانوں میں علاقائیت کا اثر زیادہ ہے۔ اس لیے ان کے افسانوں کے مطالع کے لیے بہار کا موحول ، صورت حال اور سیاسی حالات سے باخبر رہنا ضروری ہے۔ احمد صغیر سے متعلقھانی القاسی لکھتے ہیں:

> ''احمد صغیر کے سینے میں دہشت کی نہیں 'درد' کی جوالا کھڑک رہی ہے اور یہی جوالا ان کے نظام فکر وفن اور اظہاری جمالیات کوروشن رکھتی ہے۔ان کے افسانے 'ایک خاص تنا ظر اور سیاسی سیاق وسباق میں لکھے گئے ہیں۔ بہار کے خصوص سیاسی پچویشن سے شناسائی کے بغیر ان کے فکشن کی تفہیم' تفسیر و تفظیر ممکن نہیں''۔(۱۵۰)

> > انا کوآنے دو

احمر صغیر کاایک افسانہ 'انا کوآنے دو' ہے۔ بیا فسانہ نکسلائٹ موومنٹ کی داستان ہے۔ اس میں 'انا' کا کر دار علامت کے طور پر انجراہے۔ 'انا' گویا اس افسانے کا استعارہ ہے جس سے ایک نے انقلاب 'ایک نئ صحن 'نئی جہت 'نئی امید' نئی روشنی کوا جا گر کیا گیا ہے : محصن نئی جہت 'نئی امید' نئی روشنی کوا جا گر کیا گیا ہے : " کیا اکیلا ہی انا اس نظام کو بدل دے گا یا ہر گھر میں ایک انا کا وجود اب لازمی ہے؟ ہر گاؤں ہر قصبے اور ہر گھر میں انا کی ضرورت ہے جو موجودہ نظام کو بد لنے میں معاون ہو سے اس قدر انا آئے گا کہاں؟ ......بر سوں یا جبل کی سلاخوں کے پیچھے ڈال دیا جا تا ہے۔ پر ماں کوایک انا۔....

منڈ بر بر بیٹھا پرندہ

یہ احمد صغیر کا ایک نمائندہ افسانہ ''منڈ ہیر پر بیٹھا پرندہ' ہے۔ اس میں دہشت کے پہلو کو ظاہر کیا گیا ہے۔ یہ ایسی دہشت ہے جس نے تمام سمتوں کو اپنی گرفت میں لے رکھی ہے۔ ماحول اس طرح ابتر ہو چکا ہے کہ کب کیا ہوگا کہانہیں جاسکتا ہر طرف ہو کا عالم بیا ہے۔ دہشت' عصبیت' فرقہ داریت' خوف دہراس آج کے عام انسان کی تقدیرین چکے ہیں۔ جن سے اسے کوئی فرار کی صورت نظر نہیں آتی۔ ''منڈ ٹر پر بیٹھا پرندہ'' کا اقتباس دیکھئے: اُف! میں نے پھر اس پرندہ کو یا دکر لیا۔ اس نے تو اب میر ک

پرندہ کوخوف ودہشت کے پس منظر میں علامت بنا کر پیش کیا گیا ہے اس افسانے میں احمد صغیر کافن عروج پرنظر آتا ہے۔اس افسانے میں پرندہ ایک ایسے خوف کے طور پر نمودار ہوا، جس کا تصور ملک میں ہور ہے فرقہ وارانہ فسادات کی ضمانت ہے اور وہ فرقہ وارانہ فسادات آزاد ہندوستان کی تاریخ میں تا حال برقرار ہیں:

> <sup>•••</sup> میں اپنی تقطیلی کودیکھتا ہوں۔خون… بیخون آیا کہاں سے؟ پھر کو دور پھینے دیتا ہوں اور رومال نکال کرخون صاف کرتا ہوں مگر رہ رہ کرخون کا دھیہ نظر آجا تا ہے… لال لال خون…

احمد صغیر نٹی نسل کے ان انسانہ نگاروں میں سے ہیں، جنھوں نے اپنے فن کو فرقہ وارانہ نسادات، دہشت گردی اور معاشرے کے استحصال کے موضوع پر خود کو محدود کررکھا ہے، جس میں انھوں نے پختگی بھی حاصل کر لی ہے۔جس کا نتیجہ ہے کہ منڈ سر پر بیٹھا پرندہ 'جیسی کہانی انھوں نے خلق کی۔ (۲۴۴) ابن کنول کے افسانے

ابن كنول ايك اہم افسانہ نگار كى حيثيت سے جاني بېچانے جاتے ہيں۔مابعد جديديت نے بيانيك طرف مراجعت كا جور بحان عام كيا ہے ۔ اس رجحان كى عكاسى ابن كنول كے افسانوں ميں كلمل طور پر موجود ہے۔ ان كے افسانوں ميں بيانيہ جو كا انداز ہے وہ داستان كى سرحد سے جاملتا ہے۔ اس اعتبار سے اگر يہ كہا جائے كہ ابن كنول كا افسانوى انداز بيچھے كى طرف لوٹ كر برسہا برس پرانى روايت سے ناطہ جوڑنى كى كامياب كوشش ہے تو غلط نہ ہوگا۔ ابن كنول نے داستانوى اسلوب اينايا ضرور ہے مگر ان كے موضوعات موجودہ عہد كے مسائل ہوتے ہيں ۔ ان كے افسانوى كى موارد ہے مالا ہوں اينايا خرور ہے ماران كے موضوعات ، بلكہ وہ تو انسانى زندگى محفظ نہ ہوكار كى جيتى جاگتى تصوير يں ہيں۔

ابن کنول کے بیشتر افسانوں میں داستانوی فضا کے اثرات ملتے ہیں ۔نہ صرف میہ کہ ان کی تکنیک داستانوی معلوم ہوتی ہیں بلکہ اکثر کردار، مقام کے نام اور الفاظ کے استعال بھی ان کہانیوں میں داستانوی رنگ وآ ہنگ پیدا کردیتا ہے۔

وارث

> " رفیقو! ہماری زندگی کا سفراب تمام ہونے کو ہے۔ ہم نے پوری عمرتم ہماری مدد سے اپنی سلطنت کو قائم رکھا اور اس کی حدوں کو وسعت دی ، لیکن اس خالق کا نئات نے دنیا کی تمام تعتیں ہمیں عطا کیں بجز ایک وارث کے آج جب کہ ہمارا آفتاب حیات غروب ہونے کو ہے ہم خود کو تنہا محسوں کرر ہے ہیں ۔ اس لیے کہ اس تحت کا کوئی وارث نہیں۔ آج تک ہم نے تم کو اپنی اولاد کی طرح عزیز رکھا۔ اس لیے تاج شاہی کے حفد اربھی تم ہی ہو... اب ہم چاہتے ہیں کہ تم اس بار عظیم کو سنجا لو، کین اس بات کا فیصلہ کرنا ہے کہ تم چاروں میں سے زیادہ لائق کون ہے؟ جو کا رسلطنت کو بحسن وخوبی انجام دے سکن ۔ (۱۵۲)

بادشاہ چاروں وزیروں کو چھ مہینے کی مہلت دیتا ہے۔تا کہ اس عرصہ میں ہر کوئی ایسا کارنامہ انجام دے جس کی وجہ سے اس کے سر پر پاباد شاہت کا تاج رکھا جا سکے ۔چاروں اس مہم میں نگل پڑے اور پھر چھ مہینہ کمل ہونے کے بعد دربار میں حاضر ہوئے ۔چاروں نے اپنے اپنے کار ہائے نمایاں کا بکھان پیش کیا ۔لیکن باد شاہ کو ابو شاطر وزیر کا کارنامہ سب سے زیادہ پسند آیا۔ابو شاطر نے جو کارنامہ انجام دیا تھا اسے انہیں کی زبانی سنیہ:

> "جہال پناہ کے قد موں سے رخصت ہوکر میں ملک خلد آباد میں پہنچا، دیکھا کہ وہاں کی قومیں آباد ہیں اور سب خوشحال ہیں۔ ایک دوسرے

٣٢٣

سے بے بناہ محبت رکھتے ہیں ۔اٹھنا بیٹھنا، کھانا پینا سب ایک ساتھ ہے ۔ ملک جنت نظیر ہے کیکن اس خوشحالی سے باد شاہ اور امراء پریشان تھے اس کی وجہ پہتھی کہ رعایا تمام فکروں سے بے نیاز ہونے کے سبب ہر وقت بادشاہ ،امرااوراس کے انتظام پر تنقید کرتی رہتی تھی۔ آئے دن بادشاہ کے خلاف جلسے ہوتے اور جلوس نکلتے ۔ حکمراں طبقہ اس سے پریشان تھا۔ ایک دن ا تفاق سے میں بادشاہ تک پہو پنچ گیا۔ بادشاہ نے مجھ سے مشورہ طلب کیا ۔ میں نے کہاا گراس ملک میں رہنے والی قوموں کو آپس میں لڑاودیا جائے توان کا ذہن حکومت کی کمزور یوں کی جانب سے ہٹ جائے گا۔بادشاہ کو بدتجویز پیندآئی ۔اس نے بہذ مہداری میر ے سیرد کی ۔ پھر میں اس ملک کے شہروں میں گھومتا رہااور سوچتا رہا کہ کس طرح قومی یک جہتی کوختم کیا جائے ۔بالآخرمیں کامیاب ہوا ۔میں نے قوموں کے دلوں میں ایک دوسرے کے لیےنفرت کا زہر بھر دیا اور جب یہ زہر اگلا تو يورے ملک میں فرقہ وارانہ فسادات پھیل گئے۔ یک جہتی ٹوٹ گئ۔جولوگ ہم نوالداورہم پیالہ تھے وہ خون کے پیاہے ہو گئے۔رعایا کا سكون ختم ہواليكن بادشاہ كاعيش وآ رام لوٹ آیا کیوں کہاب لوگ بادشاہ کے بجائے ایک دوسرے پر کیچڑا چھال رہے تھے۔اتنا کرنے کے بعد میں وہاں سے حِلا آیا''۔(۱۵۲) ابوشاطر کابیہ کارنامہ سن کربادشاہ بہت خوش ہوا اورانہوں نے اپنے نتیوں وزیروں کو در کنار کرتے ہوئے ابوشاطر کو بادشاہ بنانے کا اعلان کر دیا: ''ماہدولت خوش ہوئے کہتم نے ہمارے حکم کی تعمیل کی اور ہماری موت کو آسان کردیا کہاب ہمارے بعد ہماری سلطنت قائم رہے گی کہ ہمیں اس ملک کابادشاہ مل گیاہے ۔ہم اعلان کرتے ہیں کہ ہمارے بعد ہماری

سلطنت کا دارث ایوشاطر ہوگا'' ۔

خديثه

ابن كنول كاايك افسانه ' خدشه' ب - بيدا فسانه بهارى بهندو مسلم تهذيب كا بهترين عكاس ب - اس ميں بهندوستانى تهذيب كو پيش كيا گيا ہے - بهارى گنگا جمنى تهذيب بہت قديم ہے جسے بهم مشتر كه تهذيب كے نام سے بھى ياد كرتے ہيں - اس مشتر كه تهذيب كا تحفظ صديوں سے لوگ كرتے آئے ہيں - ليكن جب قائدين قوم وطت كى نيت ميں فطور آجان تو پھر بهارى تهذيب كو بھى خطرات لاحق ہوجاتے ہيں - اس افسانے ميں بهندوستان كے دوم شہور تيو بار ' محرم' اور ' رام ليلا' كو پيش كيا گيا ہے - بهندوستان ميں محرم ہو يا رام ليلا - بر ميز واحلت كى نيت ميں فطور آجان تو پھر بهارى تهذيب كو بھى خطرات لاحق ہوجاتے ہيں - اس افسانے ميں بهندوستان كے دوم شہور تيو بار ' محرم' اور ' رام ليلا' كو پيش كيا گيا ہے - بهندوستان ميں محرم ہو يا رام ليلا - بر ميز واحلان كے مولون كے ساتھ منايا جا تار ہا ہے - نه بندو كو مسلم كى سى عيد سے بير بوتا ہے اور نه بى مسلم كو سى بيندو بيمائى كے تيو بار سے عداوت ہوتى ہے بلكہ دونوں ايك دوسرے كى خوشى وغى ميں شريك ہوت ہندو بي مسلمان رام ليلا ڪيلتے ہيں اور بندو بھائى تحربيكوسلام كرتے ہيں - ليكن اس سال ايسا اتفاق ہوا كہ مولار

> "سال کے ابتداء ہی سے میہ بات زیر بحث تھی کہ اس بار محرم اور دسہر کی تاریخیں عکرار ہی ہیں ۔لوگوں کو شبہ تھا کہ ضرور کچھ نہ کچھ تنازع کھڑا ہوگا۔ بات بھی تنازع کی تھی۔ فیصلہ چاند کے طلوع ہونے پر تھا اور جب محرم کا چاند طلوع ہوا تو ایسا لگا کہ عاشقین امام حسین کی تلواریں فضا میں لہرانے لگیں اور شری رام کے تیروں کی بارش سے آسان ابر آلود ہوگیا۔ محرم کی پہلی تاریخ سے امام باڑے میں مجلس کا آغاز ہوگیا تھا اور رام لیلامیدان میں رام لیلا کھیلی جارہی تھی' ۔ (ے 10)

حاجی ابراہیم مسلمانوں کی طرف سے قائد بنے ہوئے تھے اور دوسری طرف جسونت سنگھ ہندوسان کے رہنما تھہرے۔رام لیلا اور محرم کے دن جیسے جیسے قریب آتے جارہے تھے لوگوں میں تشویش بڑھتی جارہی تھی۔ کیونکہ دونوں تیو ہار کے لیے صدیوں سے لال چوک کا استعمال ہور ہاتھا۔ حاجی ابراہیم اور جسونت سنگھ کا خاندان بھی صدیوں سے دوستانہ انداز میں راہ ورسم نبھاتے چلے آرہے تھے۔لیکن اب معاملہ بگرتا ہوا محسوں ہور ہاتھا:

''حاجی ابراہیم اور ٹھا کر جسونت سنگھ کہ جن کے خاندان کٹی صدی سے

کے افراد کی عکاسی کی گئی ہے۔دلتوں کے مسائل پر بحث کرنا اس پر فلمیں بنانا، ڈارا مدھیلنا وغیر ہ فن کا روں کے لیے فیشن کی طرح ہو گیا ہے۔لیکن ان کے مسائل کو حقیقی طور پر حل کرنے کی طرف سی کی دلچ پسی نہیں ہوتی ہے ۔ اس میں انتظامیہ سے لے کر حکومت تک سب خا موش تما شائی بنے رہتے ہیں۔ اس طرح صدیوں سے ان کی زندگی کا مذاق اڑایا جا تا رہا ہے لیکن اب دلتوں میں بھی کا فی بیداری پیدا ہو چکی ہے۔ اب وہ اپنی زندگی کا زندگی کا مذاق اڑایا جا تا رہا ہے لیکن ان کے مسائل کو حقیقی طور پر حل کرنے کی طرف سی کی دلچ پسی نہیں ہوتی ہے ۔ اس میں انتظامیہ سے لے کر حکومت تک سب خا موش تما شائی بنے رہتے ہیں۔ اس طرح صدیوں سے ان کی زندگی کا مذاق اڑایا جا تا رہا ہے لیکن اب دلتوں میں بھی کا فی بیداری پیدا ہو چکی ہے۔ اب وہ اپنی زندگ کا خول اُڑانے والوں کو یوں ہی نہیں چھوڑ دیتے بلکہ ان سے انتظام لیتے نظر آتے ہیں۔ اس کہانی میں ایک دلت ستی کا نقشہ کھینچا گیا ہے ۔ جہاں فلم کا ڈائر کیٹر جا کر اس ستی کے مسائل پر

> ایک فلم بناناجا ہتاہے: '' جب ہماری جماعت گاڑیوں سے اس مقام پر پنچی تو ......ہم سے کچھ فاصلے پرایک جھونپرٹری سے باہرز مین پرلکڑ ی کا چولہا جلائے ایک عورت اینے روزمرہ کے کام میں مصروف تھی۔اس دن ہواکھ ہری ہوئی تھی۔موسم یرایک عجیب طرح کی اکسی اور تھکن سی طاری تھی۔ کچھ فاصلے پران لوگوں کی پالی ہوئی غلاظت میں کتھڑی سور نیاں اپنے بچوں کو پیچھے پیچھے لیے اس جھاڑ جھنکاڑ میدان کی طرف سے واپس آرہی تھیں جسے وہ لوگ رفع حاجت کے لیے استعال کرتے تھے۔ کیچر زدہ راستے کے کنارے جھاڑیوں کی جانب ایک کشادہ گڑ ھاتھا جس میں برساتی پانی لبالب بھرا تھا۔اس کے کنارے پڑے پتھروں پر دونتین کم سن لڑ کیاں کپڑے دھور ہی تھیں۔ میں نے کھلےاور شفاف آسان پر کچھ گدھوں کومنڈ لاتے دیکھا۔ شایدستی کے سی چہارنے گاؤں کی سرحد پرکسی مُر دہ جانور کی کھال کچھ بی دىر يېلےاً تارى ہوگى كبھى كبھى اگر ذرائھى ہوا چلتى تو شال كى جانب سرنگوں قدیم بون مل (Bone Mill) کے اوبڑ کھابڑ کمیاؤنڈ میں جانوروں کی ہڈیوں کے ڈعیر سےمل کی ادھڑی دیواروں کو بھاند کر شدید ہو کا ایک تیز جهوزکا آتا-'(۱۵۹)

فلم کا ڈائر کٹر رام کمار شرما جب دلت نسبتی میں پہنچتا ہے تو گاؤں کا تکھیاان کا احتر ام کرتا ہے۔ ڈائر کٹر تکھیاسے کہتا ہے۔''یار پچھ پانی وانی پلادو'' یکھیاایک ہیل گاڑی والے کواشارہ کرتا ہے جو پانی لاتا ہے۔تکھیا کہتا

ہے۔''یانی برتن سب ٹھا کرگاؤں کا ہے۔''فلم ڈائر کٹر کہتا ہے۔''ہم تمہارے برتن میں یانی پئیں گے۔اٹھاؤوہ گلاس'' کئی بارڈ ائرکٹر کےاصرار کے باوجود جب کھیا گلاس نہیں اُٹھا تا تو ڈائرکٹر چولیے کے پاس بیٹھی عورت سے کہتا ہے۔''ارے وہ گلاس تو دینا''عورت اُٹھ کر ڈائر کٹر کو گلاس دیتی ہے۔ ڈائر کٹر گلاس کو دھو کریانی بیتا ہے اور کھیا سے کہتا ہے: <sup>•••</sup>ہم شرماہیں، بنڈت!تم اتناسکوچ کیوں کررہے تھےگلاس دینے میں؟'' ''وہ آپ کے پانی پینے کے لیے ہیں تھاصا حب'' · · کیوں؟ تم پی سکتے ہو، تو ہم کیون ہیں پی سکتے ؟ · · ڈائر کٹر نے یو چھا۔ ''اس سے ہماری عورت سور کے بیار بیچ کودود ھی بلاتی ہے۔'' "، ""." یہاں دلت عورت بغیر کسی بچکچاہٹ کے ڈائر کٹر کوگلاس دے کر دراصل اس انتقامی جذبہ کا مظاہر ہ کرتی ہے جواس طبقہ کے اندراونچی ذاتوں کےخلاف صدیوں سے میں رہاہے۔اس جذبہ کا مظاہرہ کرکے عورت كويك گونامسرت كااحساس ،وتاي: " مجھے لگا جیسے اس پیش قدمی سے ڈائر کٹر کی جانب سے ہونے والے خاطرخواہ ممل کے سبب وہ عورت کچھالیں مسروراور مطمئن تھی جیسے اس کا یورا وجود کسی لمبی اذیت ، اندو ہنا کی اور دردوداغ کو سہتے سہتے رکا یک نگلنے والی ایک ایس سنگی بن گیا تھا جس سنگی کے نکل جانے سے روح کو کچھا پیا آرام مل جاتا ہے جیسے دیر سے ظہرے ہوئے پیشاب کے نکل جانے سے ملتاب\_'(۱۲۱) ہددلت عورت اتنے ہی انتقام عمل پربس نہیں کرتی ہے بلکہ ڈائر یکٹر کے ذریعہ استعال کیا گیا المونیم کا گلاس کولوہے کے چیٹے سے پکڑتی ہے۔ اسے شعلوں پر رکھ کر گرم کرتی ہے تا کہ گلاس کا جھوٹا پن ختم ہوجائے۔اس دلت عورت کے انتقامی عمل اور بغاوت کے جذبہ کو دیکچ کراہیا لگتا ہے کہ اب دلتوں کا استحصال کرنایان کی زندگی کامذاق اُڑانا آسان نہیں ہے کیوں کہابان میں بھی بیداری اور بغاوت کی لہریں جنم لے چک ہیں۔ بغاوت کی بہ لہر کب شعلہ بن جائے کہنا مشکل ہے۔ اس لیے اب حکومت کو کچھٹر ے دلتوں کے مسائل پر سنجیدگی سے سوینے اورانھیں ان کے بنیادی حقوق دینے کی ضرورت ہے۔

جنگل کٹ رہے ہیں اقبال متین کا ایک افسانہ'' جنگل کٹ رہے ہیں'' ہے۔ پیفر قہ وارانہ فساد پر مبنی افسانہ ہے جو کہ چار فسطوں پر شتمل ہے۔ پہلی اور دوسری قسط میں فرقہ واریت پر ایک دوا قتباس مل جاتے ہیں چوتھی قسط میں فرقہ واریت کے تاریخی، مذہبی، سیاسی اور معاشی حالات کو کر دار (کمواور اشوک) کی زندگی کے پس منظر میں پیش کیا گیا ہے۔ بیا فسانہ ایک بڑے کینوس پر پھیلا ہوا ہے۔ ہندوستان، ایشیا اور دنیا کے چیدہ چیدہ مسائل تاریخی

کرداروں کی آرا کی وضاحت نیج البلاغہ، حضرت علیؓ کی وصیت کے اقتباسات، حضرت امام زین العابدینؓ کی دعا، صفین کی ہولناک جنگ سے واپسی پر حضرت امیر المونین کی وصیت امام حسین کے نام کے حوالے سے کی گئی ہے۔ پورے افسانہ میں سنجید گی طاری ہے۔ افسانہ کے مطالعہ سے محسوس ہوتا ہے گویا اقبال مجید نے ہر کردار کی شخصیت کواپنی نگاہ کے کیمرے میں محفوظ کرلیا ہے۔ (امثوک اور کمو) کے کردار مسلمان فرقہ کی بنیاد پرستی، دقیا نوسیت، سیاسی زوال، جہالت، پھیڑا پن اور ہندوفرقہ کی روشن خیالی، تعلیم وتر قی، فرقہ پرستی اور فسادات پر مدل عالمانہ اظہار خیال کرتے ہیں ۔کل ملا کر افسانہ میں اقبال محید نے مسلمانوں کی توجہ

(۲۲) خورشيد حيات

خورشید حیات ایک انجرتا ہوافن کار ہے ۔جس کے افسانوں کی دنیا بہت ہی وسیع وعریض ہے ۔انہوں نے مختلف موضوعات پرافسانے تخلیق کئے ہیں۔ان کے افسانوں میں وطن کی مٹی کی خوشبو پائی جاتی ہے۔ان کے یہاں فرسودہ روایات کے دائروں کوٹو ٹنا بکھرتا دیکھا جاسکتا ہے۔ ایڈرز

''ایڈز' میں ایک ایسے خاندان کا ذکر ہے جو مشرقی تہذیب کا پروردہ ہے اور متوسط گھرانے سے تعلق رکھتا ہے لیکن اس کے گھر میں'' آشی' نام کی ایک خاتون بیاہ کر کے لائی جاتی ہے ۔وہ خاتون بھی متوسط گھرانے سے تعلق رکھتی ہے مگراس کی زندگی رفتہ رفتہ نیٹیش پسند ہونے لگتی ہے۔وہ اب متوسط طبقہ کے پنچ زندگی گزانانہیں چاہتی ۔وہ راتوں رات بڑا آ دمی بننے کا خواب دیکھنے لگتی ہے۔اس خواب کا شرمندہ تعبیر ہونا انڈیا

شوہ ہر چند چاہتا ہے کہ وہ ہندوستان ہی میں اپنے آبا واجداد کی چوکھٹ پر زندگی گزار دے مگر ہیوی کے اصرار کے سامنے وہ گھنے شیکنے پر مجبور ہوجا تا ہے ۔ بالآخر شوہ ہر کوایک کمپنی کی جانب سے پوری فیلی کے ساتھ لندن جانے کا آفر مل جا تا ہے ۔ آشی کی خوشیوں کا کوئی ٹھکا نہ ہیں رہ جا تا ہے ۔ وہ اپنے شوہ ہر کے ساتھ لندن پہو پنچ جاتی ہے ۔ لندن جانے کے بعد اس کا شوہ ہرا یک مشین کی طرح استعال ہونے لگتا ہے۔ اس کا ہر ہر عضو مشین کے پرزے کی طرح دن بھر کا میں مصروف ہوجا تا ہے ۔ لندن کی مصروف زندگی اور وہاں کی ہر عضو مشین نے پر نے کی طرح دن بھر کا میں مصروف ہوجا تا ہے ۔ لندن کی مصروف زندگی اور وہاں کی ہونے لگا تھا۔ وہ دن بھر کی میں بھر کا میں مصروف زندگی نے رفتہ رفتہ اس کے شوہ ہر سے اش کی میں بہا چیز یں سلب کر لیں ۔ مگر اس سلب کا احساس آشی کو بہت در یعد ہوا۔ اس کا شوہ ہر سے آشی کی ہونے لگا تھا۔ وہ دن بھر کی تھکا وٹ کو میں ہے کہ اس کا حساس آشی کو ہوتا ہے ۔ لندن کی مصروف زندگی جاتی کے متند مونے لگا تھا۔ وہ دن بھر کی تھکا وٹ کو میں ہو ہوا تا ہے ۔ لندن کی مصروف زندگی کی ہوں کے شر کی کی ہو ہو ہو ہم ہر مونے لگا تھا۔ وہ دن بھر کی تھکا وٹ کو میں ہے ہو ہوا تا ہے ۔ لند کی نہ دندگی اور دہاں کی شوہ ہر سے اس کی کے مشین کی طرح دو پا مگر اس مصروف زندگی نے رفتہ رفتہ اس کے شوہ ہر سے ان کی کی میں بھر

''وقت گزرر ہاتھا کہ آسانیاں ساری بہم تھیں۔دوڑ دھوپ، دن بھر کا مشغلہ ۔ پھر شام کی فرصت عیش کی ضرورت کی جانب مائل کردیتی تح ریکات جسمانی سے مجبور ہو کر آغوش حسن میں پناہ گزیں ہوتارفتہ رفتہ صنف نازک

خور شید حیات کا بیا فسانہ انسانی زندگی کے بدلتے منظر نامہ کو بحسن وخو بی پیش کرتا ہے۔ بیکا میاب افسانہ ہے جو بہت ہی مختصر ہونے کے باوجود افسانے کے تمام ابعاد کو چھونے کی کوشش کرتا ہے۔ اس افسانہ نے جنسی بے راہ روی کے پرت در پرت کے راز کو افشال کیا ہے اور اہل ثروت کے بدلتے جنسی رجحان کے منفی اثر ات کو واضح کیا ہے۔ آج کا انسان وفت کی آہنی سلاخوں میں قید ہے۔ آفس کی ڈیوٹی کے بعد وفت کہاں رہ جاتا ہے کہ پچھاور کیا جائے۔ ایسے میں وہ انسان جو راتوں رات قاروں کا خز انہ حاصل کرنے کا خواہاں ہوتا ہوات کے لیے بڑی مشکل کا ساں ہوتا ہے۔ آج کا انسان اندر سے کتنا کھو کھلا، کتنا بے جان اور کتا بھر اہوا ہوتا ہے ان کے لیے بڑی مشکل کا ساں ہوتا ہے۔ آج کا انسان اندر سے کتنا کھو کھلا، کتنا ہے جان اور کتنا بھر اہوا ہوتا ہوتا ہوں کی اندازہ خور شید حیات کے ان اندان اندر سے کتنا کھو کھلا، کتنا ہے جان اور کتنا بھر اہوا ہوتا ہے ان کے لیے بڑی مشکل کا ساں ہوتا ہے۔ آج کا انسان اندر سے کتنا کھو کھلا، کتنا ہے جان اور کتنا بھر اہوا ہوتا ہے ان کا اندازہ خور شید حیات کے اس افسانے سے بخو بی لگایا جا سکتا ہے: سب کے نیچ لوگوں کی مصنوع ہنی۔ جہاز ساتر تے ہی مجھولا کہ میں نے باہر پچھ پایا ضرور ہے۔ لیکن ساتھ ہم ان سانہ ہوا کہ ہوا کہتی ہوئی تکار کی ہوا ہے۔ ایڈرجیسی کہانی نہ صرف مادی اسباب کی طرف اشارہ کرتی ہے بلکہ ذہنی کشا کش اور نفسیاتی منظرنا مے کوبھی اجا گر کرتی ہے ۔غرض کہ نئے حالات میں ہمارا ساج اورانسانی ثقافت کا رخ کس سمت مڑر ہا ہے اس کو سمجھنے کی طرف بیا فسانہ اشارہ کرتا ہے۔

مابعد جدید افسانہ نگاروں میں ایک اہم نام انور خاں کا بھی ہے۔ انہوں نے نوآبادیاتی نظام کی تمام تر سفا کیوں کواپنے افسانہ میں جگہ دی ہے۔ گلو بلائیزیشن کے جواثرات ہماری تہذیب وثقافت پر پڑے ہیں اس کاعکس انور خاں کے افسانوں میں جابجا موجود ہے۔ ان کے افسانوں میں جزئیات نگاری کی تکنیک کا خوب استعمال ہوا ہے۔ وہ ایک کہنہ مشاق افسانہ نگار ہے جس کی دجہ سے ان کے یہاں زبان کا برکل و بر جستہ تخلیقی استعمال ملتا ہے۔

(۲۷) جابر حسین آ دی واسی ادب کے فروغ میں اردوافسانوں کا بہت اہم رول رہا ہے۔ آ دی واسی ادب کے حوالے سے جب بات ہوتی ہے تو اس سلسلے میں سب سے اہم نام جابر حسین کا الجر کر سامنے آتا ہے۔ کیونکہ انہوں نے اب تک اپنی تحریروں میں سب سے زیادہ آ دی واسی مسائل کو مختلف انداز میں پیش کیا ہے۔ اردو کے مشہور نقاد پر وفیسر گویی چند نارنگ لکھتے ہیں:

> ''زیادہ نہیں تو پچھلے دس پندرہ برسوں سے میں جابر حسین کی تحریروں کو پڑ ھتا آرہا ہوں ۔ کس طرح خاموشی سے ان تحریروں نے اردوفکشن کی دنیا میں ایک نئی جہت کا اضافہ کیا ہے ۔ یہ دنیا ہی الگ ہے وہ اپنی کتاب کا انتساب''ساجی آئینہ داری کی اس صنف کے نام جو ان کی تحریروں میں اجا گر ہوئی ہے'' کے نام کرتے ہیں ... جابر حسین جس مخلوق کی بات کرتے ہیں وہ بظاہرانسان ہیں لیکن جو گذر بسر کرتی ہیں اور جس ساجی فضا میں وہ سانس لیتی اور جو برتا وَ اس کے ساتھ کیا جا تا ہے وہ جانو ورں سے بھی برتر ہیں یعض دوسری زبانوں میں تو چھڑ بے لوگوں اور جانوروں کی

زندگی جینے والوں پر آنچلک کے نام سے بہت پچھلکھا گیا ہے لیکن اردو میں بیہ پنا ابھی خالی تھا جس طرف جابر حسین نے توجہ کی ہے ۔اس لحاظ سے جو پچھانہوں نے لکھاوہ ایک الگ تجربہ ہے'۔(۱۶۴)

حابر حسین کی اکثر و بیشتر کہانیاں آ دی واسی سماج کے آئینہ دار ہیں ۔ان کے کئی افسانوی مجموعیں اور ڈائریاں حیجب چکی ہیں۔ان کی ایک ڈائری کا نام بےاماں ہےان میں درجنوں کہانیاں ایسی ہیں جوآ دی واسی مسائل کا بہترین عکاس ہیں۔ان کا ایک افسانوی مجموعہ 'سن اے کا تب' ہے۔اس مجموعے کو بڑی شہرت حاصل ہوئی ۔اس میں بھی آ دی واسی ادب کو پیش کیا گیا ہے۔ان کی ایک مشہور کہانی '' آلوم لا جادا'' ہے۔اس کہانی میں جھار کھنڈ کے موجودہ حالات کو پیش کیا گیا ہے ۔ آج حجار کھنڈ کے ساتھ ساتھ دیگر ریاستوں میں آ دی داسی کے تیک ایک منفی سوچ الجمرر ہی ہے اور وہ سوچ ہیہ ہے کہ آ دی واسی ہند دستانی نظام پر یقین نہیں رکھتے جس کی وجہ سےان کے اور حکومت کے عملے کے درمیان ٹکراؤ کی صورتیں پیدا ہوتی رہتی ہیں ۔اس منفی سوچ کے شکار بے گناہ اور سید ھے ساد ھے آ دی واسی لوگ زیادہ ہوتے ہیں ۔جابرحسین نے اسی پس منظر میں جوزف نامی ایک شخص کی کہانی بیان کی ہے۔جوزف ایک ساج سوی آ دمی ہے جواپنے دوستوں کی ایک ٹو لی بنا کرگلی کو چوں میں گھوم گھوم کرتعلیمی اور دیگرانسانی قدروں سے متعلق بیداری پیدا کرتا ہے ۔مگر وہ څخص یولیس کے انکاونٹر کا شکار ہوجاتا ہے۔ یولیس اس کی لاش گھر والوں کو سیر د کرنے کے بجائے خود ٹھکانے لگا دیتی ہے ۔جوزف کی موت کی خبراسکی بیوی کےعلاوہ گا ؤں کے ہر خص کو ہے۔گا ؤں کا پر دھان اس شخص کی موت کی خبر یے جھوم اٹھتا ہے۔ کیونکہ اب انہیں موقع ہاتھ آیا ہے کہ جوزف کی بیوی جینی سے معاملات طے کرے۔ '' بردھان اس کے پاس پڑی جاریائی کے سرے پر بیٹھ گیااس نے اپنا ایک ہاتھ جینی کے سر پر رکھ کر کہا... آلوم لاجاوا پیہا جرورام کان کوئنگ میں (یعنی شرم مت کرنا پیپہ کی ضرورت ہوتو مانگ لیزا)۔ (سن اے کا تب ص:۲۵) جینی نفرت بھری نگاہوں سے بردھان کودیکھتی ہے پھر غصے کے عالم میں جواب دیتی ہے ۔''ان دو پیپہ باگ جرور ینگ کینا(یعنی مجھے پیسیوں کی ضرورت نہیں ہے( ۱۲۵) جینی گاؤں ودیہات میں جہالت کےخلاف بیداری پیدا کرنے کے لیے راجد ھانی جاتی ہے تا کہ وہاں اپنے شوہر کے دوستوں کے ساتھ مل کر جوزف کے ادھورے سپنوں کو ساکار کریں ۔مگروہ جہاں کہیں جاتی ہے انہیں ہر جگہ ایک ہی جملہ سنائی دیتا ہے'' آلوم لا جاوا'' جینی انسانی در ندگی کو سمجھ چکی ہے۔ ''اس نے راجد هانی میں اپنے شوہ ہر کے دوستوں اور گا ؤں کے پر دھان کی بات مان کی ہے اب وہ شرم نہیں کرے گی ۔ گر گا ؤں اور شہر کے پر دھا نوں سے پیسے بھی نہیں لے گی ۔ راجد هانی کے تج بات نے اسے ازادی کا احساس دلا دیا ہے ۔ اب وہ گا وں کے مہما جنوں اور شہر کے انقلابی نیتا ؤں کے نیچ کا رشتہ بچھ گئی ہے۔ وہ سمجھ گئی ہے کہ آ گے کی زندگی کا راستہ اسے اکیلے ہی طے کرنا ہے ۔ جولوگ اس کے جسم کی قیمت لگا نے کو بتاب ہیں وہ آ گی زندگی میں اس کے ساتی جسم کی قیمت لگا نے کو بتاب ہیں وہ آ گی زندگی میں اس کے ساتھی نہیں بن سے ۔ ''(۱۲۱) ہوہ عورت کے ساتھ پولس، گا ؤں کے طاقتو راور نیتا لوگوں کے رویے اور سلوک کی کتنی ٹر چیڈی ہے ۔ آلوم لا جاوا کے علاوہ جا برحسین کی مندر دجہ ذیل کہانیاں جھار کھنڈ میں آباد لوگوں کی بے لی کے نمائند کے افسانے ہیں ۔ (1) مالن مائی (1) اختباہ کے بول (س) شک کا فائدہ (۳) بال چرواہوں کے درمیان (۵) ایک

گاؤں کٹی گاؤں (۲)ایک اور بانجھی (۷) جھار کھنڈ کی بابت۔ گاؤں کٹی گاؤں (۲)ایک اور بانجھی (۷) جھار کھنڈ کی بابت۔

\*\*\*\*

حواشى (۱) عابد سهیل فکشن کی تنقید چند مباحث ص:۸۷ ۷۰ ۸ پر کاش آف سیٹ پر نٹنگ پریس، نوادہ روڈلکھنٹو ۔ س طباعت۲۰۰۲ (۲)جميل حالبي به ماكتتاني كلچر( قومي کلچري تشکيل کامسکه )ص۲۶ مشاق بک ڈیو، کراچی به سناماعت ۱۹۶۴ء (٣) پاکستانی کلچر( قومی کلچر کی تشکیل کامسکه )ص ۲۹۹ مشاق بک ڈیو، کراچی ۔ سن طباعت ۱۹۶۴ء (۴) انتظار حسین معلامتوں کا زوال ،ص:۷۷ (۵) آصف سلیم، شموله سه ما بی شهیر، ص: ۷۱ (۲) مهدیجعفر: نئی افسانوی نقلیب ،ص: ۱۶ معیار پبلی کیشنز، دبلی ۱۹۹۸ به (۷) قېررئيس، چېره، رساله عصري آگېي م. ۲۷ (٨) ہمایوں انثرف، 'عبدالصمد سے بالمشافہ ایک مکالمہ' عبدالصمد عکس در عکس مص ا۔ ا۔ ایجو کیشنل پبلشنگ ماوس\_د بلي (٩) بحسن رضارضوی،افسانه خاتون(مرتبین) آسان ہی آسان ہی۔۹۰۹۔عبدالصمد کے منتخب افسانے،ایچوکیشنل پېلشنگ ما ؤس\_د،ملی \_۱۴ ۲۰ ء (۱۰) عبدالصمد،ميوزيك چر،ص:۱۲\_ايچكېشنل پېلشنگ ماؤس \_ دېلې ۲۰۰۶ء (۱۱) عبدالصمد'' آسان 'ی آسان'' بحوالہ عبدالصمد کے منتخب افسانے م ہے۔۔۔۔۔۔۔ مرتبین محسن رضارضوی ،افسانہ خاتون \_ا يحويشنل پېلشنگ ما وَس\_د ، ملى \_۱۳ • ۲ ء (۱۲) عبدالصمد: سياه کاغذوں کی دھجیاں،ص49-48۔سمتا پرکاشن مبیجی۔۱۹۹۱ء (۱۳) جوگندریال، کھود وبابا کامقبرہ ہے: ۲۱ ۔، موڈرن پباشنگ ہاؤس۔ دریا تیخ، دبلی ۔ ۱۹۹۴ء (۱۴) جوگندریال، کھود وبابا کامقبرہ ہے :۳۔،موڈرن پباشنگ ماؤس۔دریا تیخ، دبلی ۔۱۹۹۴ء (۱۵) جوگندریال، کھود وبابا کامقبرہ ۔ص: ۸،موڈرن پباشنگ ہاؤس۔دریا تیج، دبلی ۔ ۱۹۹۴ء (١٦) جوگندریال، کھود وبابا کامقبرہ ہے: ۹۔موڈرن پبلشنگ ہاؤس۔دریا تینج، دہلی یہ ۱۹۹۱ء (۱۷) جوگندریال، کھود وبابا کا مقبرہ ہے: •ا۔موڈرن پباشنگ ہاؤس۔دریا تیخ، دہلی ۔۱۹۹۴ء

(۱۸) جوگندر بال، کھودویا ما کامقبرہ ہے: ۱۱۔موڈرن پیلشنگ باؤس۔دریا گنج، دہلی یہ ۱۹۹۹ء (۱۹) جوگندریال، کھود وبابا کامقبرہ ہےں: ۲۹، موڈرن پیلشنگ پاؤس۔ دریا گنج، دبلی ، ۱۹۹۴ء (۲۰) اقبال متین ۔'' جینے والا عابر شہیل'' عابد شہیل بند کتاب سے کھلی کتاب تک۔ص: ۲۰۔ایم ،آ ر، پبلیکیشنز ۔نگ د بلي ۲۱۶ ا ۲۰ اء (۲۱) محمد حسن'' دوکہانیاں ایک تاثر'' عابد سہیل بند کتاب سے کطی کتاب تک ۔ص: ۴۱ عابد سہیل بند کتاب سے کطی كتاب تك به ايم ، آر، پېليكېيشنز ينځ د ، پلي به ۲۱۰۲ ء (۲۲) ڈاکٹرمجرا شفاق، 'اردوا فسانہ اور عابدل سہیل' عابد سہیل بند کتاب سے کھلی کتاب تک ص: ۹۰ ۔ مرتب شکیل احمد،ایم \_ آر\_پبلکیشنز \_ در ماشخ،نگرد ملی \_ بن \_ ۲۰۱۶ء (۲۳)خالدانثرف(مرتب) برصغير ميں اردوافسانه 'بازگوئی' یص: ۲۹۵ موڈرن پبلشنگ پاؤس۔دریا تنج ،نگ د ہلی۔•ا+۲ء (۲۴)الضایص: ۲۷ (٢۵) ایضایص: ۲۹ (٢٦) ایضا: ص، ۲۷۷ (۲۷) ایضا م ۲۸۷ (۲۸) شموکل احمد عنکبوت پے ۱۰۹ یہ دا،ایجو پیشنل پبلشنگ ماؤس، دہلی۔ ۲۰ (۲۹) عنگبوت پے ۲۲ پی ۲۲ پیشنل پیلشنگ ماؤس، دہلی پہ ۱۰ ( ۲۰۰ ) شموّل احمه : سنگهاردان ،ص۵ معار پیلی کیشنر ، نئی د بلی ۱۹۹۱ء (۳۱) شموَّل احمد :عنبکوت ،ص:۲۴ ۱۳۳۱ ما یجویشنل پېښنگ ماوّس ، د بلی مه ۱۰ (۳۲) شموّل احمر: جهگمانس،ص۱۲۹-بحواله''لهوادمان افسانهُ'ص:۱۵۲-عینین علی حق ۱۷۸، تر، پبلیکیشنز، در ما شخ ، دبلی ۲۱٬۰۱۶ ء (۳۳) ایضاً، ص۱۲۹ (۳۴۴) شموّل احمد : سنگهاردان ،ص ۴۴ ۷ ۵٬۰ معیار پیلی کیشنر ، نئی د ملی ۴۹۹۱ء (۳۵) پېغام آفاقى:مافيا، ص109 \_ايجويشنل پېاشنگ ماؤس، دېلى \_۲۰۰۹ء (٣٦) يغام آفاقي: مافيا، ص ااا\_ايضا (سے) پیغام آفاقی:مافیا، ص۲۴ \_ایضا

(۲۷) د غفتفر، تیزابی محبت، مجموعه<sup>د</sup> خیرت فروش<sup>،</sup> مص۱۸۹: ۲۰۰۱ می بیشنگ پاؤس دو بلی ۲۰۰۲ء (۲۷) جدیلانی بانو، سیخ کے سواح<sup>ص</sup>: ۵۵ مـ ۵۶ مـ ۵۱ می بیشنگ پاؤس، د بلی میشنز ممبی که ۲۰۰۰ء (۲۵) سید محمد انثرف، با دصبا کا انتظار ۲۰ خرکی موڑ پر مص ۲۰۱۰ میڈیشاٹ پیلی کیشنز، ممبی ۲۰۰۰ء (۵۵) سید محمد انثرف، با دسبا کا انتظار ۲۰ خرکی موڑ پر مص ۲۰۱۰ میڈیشاٹ پیلی کیشنز، ممبی ۲۰۰۰ء (۲۵) سید محمد انثرف، با دسبا کا انتظار ۲۰ خرکی موڑ پر مص ۲۰۱۰ میڈیشاٹ پیلی کیشنز، ممبی ۲۰۰۰ء (۲۵) سید محمد انثرف، با دسبا کا انتظار ۲۰ خرکی موڑ پر مص ۲۰۱۰ میڈیشاٹ پیلی کیشنز، ممبئی ۲۰۰۰ء (۲۵) سید محمد انثرف، با دسبا کا انتظار ۲۰ خرکی موڑ پر مص ۲۰۱۰ میڈیشاٹ پیلی کیشنز، ممبئی ۲۰۰۰ء (۲۵) سید محمد انثرف، آخری موڑ پر میاد حسابا انڈ طار، ص: ۱۱۰ ایڈیشاٹ پیلی کیشنز، ممبئی ۲۰۰۰ء (۲۵) سید محمد انثرف، آخری موڑ پر میاد حسابا انتظار مص: ۱۱۰ ایڈیشاٹ پیلی کیشنز، ممبئی ۲۰۰۰ء (۲۵) سید محمد انثرف، حسابا کا انتظار می ۲۰۰۰ میڈیشن میلی کیشنز، ممبئی ۲۰۰۰ء

(۸۱) سلام بن رزاق، آوازگر بید مجموعه محتومه محتور کے درمیان میں ۱۳۰ ۔ ایڈ شاٹ پبلی کیشنز ممبئی ۔ سن، ۲۰۱۱ء (۸۲) سلام بن رزاق ، آوازگر بید ص: ۱۲ ۔ ۷۷ مجموعه ''شکسته بتوں کے درمیان ۔ ایڈ شاٹ پبلی کیشنز ممبئی ۔ سن، ۲۰۱۱ء

(۳۸ سلام بن رزاق، آوازگریہ، ص:۱۱ مجموعہ''شکستہ ہنوں کے در میان۔ایڈشاٹ پبلی کیشنز میبنی۔ س:۱۱۰ ۶ (۸۴) سلام بن رزاق،اوازگریہ: ص،۱۹-۲۰ مجموعہ''شکستہ بنوں کے در میان۔ایڈشاٹ پبلی کیشنز میبنی۔ س:۱۱۰ ۶ء (۸۵) سلام بن رزاق، آوازگریہ: ص،۲۲-۲۲ مجموعہ ''شکستہ بنوں کے در میان۔ایڈشاٹ پبلی کیشنز میبنی ۔ س:۱۱۰ ۲ء

(۸۸) سلام بن رزاق ، نتگی دو پہر کا سپاہی۔، ص: ۲۷۵ ، نیورا سُٹرس پبلیکیشنز ، ممبئی۔ ۲۷۵ء (۸۸) سلام بن رزاق ، فصد دیوجانس جدید مجموعہ ' <sup>دنگ</sup>گی دو پہر کا سپاہی' ص: ۳۹، نیورا سُٹرس پبلیکیشنز ، ممبئی۔ ۲۹۵ء (۸۸) سلام بن رزاق ، انجام کا رُمجموعه ' <sup>دنگ</sup>گی دو پہر کا سپاہی' ص: ۱۹۰ ، نیورا سُٹرس پبلیکیشنز ، ممبئی۔ ۲۵۹ء (۹۹) سلام بن رزاق ۔ شکتہ بتوں کے در میان ۔ ص: ۱۹۰ ، ایڈ شاٹ پبلی کیشنز ۔ ممبئی ۔ سن ۱۹۱۰ ء (۹۰) سلام بن رزاق ۔ شکتہ بتوں کے در میان ۔ ص: ۱۹۰ ، ایڈ شاٹ پبلی کیشنز ۔ ممبئی ۔ سن ۱۹۰ ء (۹۰) سلام بن رزاق ۔ شکتہ بتوں کے در میان ، ص: ۱۹۰ ، ایڈ شاٹ پبلی کیشنز ۔ ممبئی ۔ سن ۱۹۰ ء (۹۰) سلام بن رزاق ۔ شکتہ بتوں کے در میان ، ص: ۱۹۰ ، ایڈ شاٹ پبلی کیشنز ۔ ممبئی ۔ سن ۱۹۰ ء (۱۹) سلام بن رزاق ۔ زندگی افسانہ نہیں ہے ص دالا ، میڈ پبلیکیشنز ، د ، پلی کیشنز ۔ ممبئی ۔ سن ۱۹۰ ء (۱۹۰ ) سلام بن رزاق ۔ زندگی افسانہ نہیں ہے ص دالا ، عرشیہ پبلیکیشنز ، د ، پلی کیشنز ۔ ممبئی ۔ سن ۱۹۰ ء (۱۹۰ ) سلام بن رزاق ۔ زندگی افسانہ نہیں ہے ص ۵۵ م - ۲ م میڈ پبلیکیشنز ، د ، پلی کیشنز ۔ مبئی ۔ سن ۱۹۰ ء

(۱۷) اقبال متین، حیجت، مشمولہ، اقبال متین کے افسانے (جلداوّل) ص، ۲۰۷۷

پانچواں باب

نياافسانه ڪفني امتيازات

قصدا تنابی قدیم ہے جتنا کہ آ دمی کا وجود ۔ کیونکہ آ دمی جہاں جہاں گیا، زندگی کی جن جن را ہوں سے گزرا، کہانی بھی اس کے ساتھ رہی ۔ پھر جیسے جیسے آ دمی دشت ودریا کی وسعوّں اور کا نئات فطرت کی آ زاد فضا وَں کو چھوڑ کر تہذیب وتھدن کے نام سے خود کو چھوٹے چھوٹے دائروں میں تقسیم کرتا گیا، ویسے ویسے کہانی کا کینوس اور قد بھی چھوٹا ہوتا گیا۔ آ فاقیت یا بین الاقوامیت کے بجائے اس پر مقامیت کا رنگ غالب آ لگا اور آ خرکار جب آ دمی اپنے بنائے ہوئے تہذیبی دائروں سے بھی تنگ آ گیا اور ان دائروں کی اقد ار کو نظر انداز کر کے اپنی ذات کے خول ہی کو سب پچھ بھیے لگا، دوسر لفظوں میں جب آ دمی کا سابیآ دمی سے بڑا بن گیا تو اس کی ہمزادیعنی کہانی کو بھی سامی کاروپ دھارن کر نے میں زیادہ دیر نہ گی۔ چنا نچر آ می کار کا کا بابی بڑی پہچان کہی سابیہ ہے ۔ جدیدا فسانہ نگار اس سابیکو زندگی کی تھنی چھاؤں یا پن ہے جہائی کی کار بانی کی کہانی کی مزی پن پن ان کا قاری اور نقاد اس کے سابیکاروپ دھارن کر نے میں زیادہ دیر نہ گی۔ چنا نچر آ می کی کہانی کی میں گیا تو اس کی ہمزادیعنی کہانی کو بھی سامیکاروپ دھارن کر نے میں زیادہ دیر نہ کی ہے تک آ رہی کی سابیآ دمی سے بڑ مزی پیچان کہی سابیہ ہے ۔ جدیدا فسانہ نگار اس سابیکو زندگی کی گھنی چھاؤں یا پن تھی۔ جب آ دمی کا سابیآ دن کی کی کی سے میں بڑی بیچان کی سابی آ دی کی کی کی کی کھی تھا ہوں کی ہمزاد ہے کہ کہانی کی کو بھی سابی کو ہو کی کھی کہ تھی تھا وی پی ہے ہو کر اس کی دوسر کی کو شن میں گی ہو کی بیچان کی سابیہ ہے ۔ جدیدا فسانہ نگار اس سابیکو زندگی کی گھنی چھاؤں یا پناہ سم ہور کر نے کی کوشن سے میں لگا ہے۔

نیااردوافسانه یامابعد جدید کی ابتدا کے سلسلے میں بیرکہا جا سکتا ہے کہ ۲۹۱ء کے آس پاس سے اس کے خد وخال الجرنے شروع ہو گئے تھے۔ اس کامکمل رنگ وروپ ۲۰۵۵ کاء کے آس پاس نگھر کر سامنے آیا۔ اس لیے کہا جا سکتا ہے کہ اردوادب میں مابعد جدیدیت کا زمانه ۲۰۵۰ کا اور اس کے بعد کا زمانه ہے۔ مابعد جدیدیت ایک وسیح تر فلسفیانه اصطلاح ہے۔ اس اصطلاح کا اطلاق دنیا کے دیگر علوم کے ساتھ ساتھ ادب پر بھی ہوتا چلا آیا ہے۔ اردوادب میں جب مابعد جدیدیت کی بات آتی ہے تو اس کا مطلب بی ہوتا کہ ہمارے ادیب ہر طرح کے نظریات کی حصار بندی سے آزاد ہیں۔ ان فن کا رول کے نزدیک ، ساجی سروکا رکا خیال رکھنا، تاریخ و تہذیب اور ثقافت وغیرہ پر زور دینا لازمی ہے۔ مابعد جدیدیت کا تعارف کراتے ہوئے گو پی چند نارنگ رقم طراز ہیں:

> <sup>22</sup> مابعد جدیدیت نظریہ نہیں، نظریوں کارد ہے۔ دوسر ے لفظوں میں آزاد تخلیقیت جس پرنٹی پیڑھی زور دیتی ہے اس کا دوسرا نام مابعد جدیدیت ہے۔ اس اعتبار سے مابعد جدیدیت کی راہ ترقی پسندی اور جدیدیت دونوں سے الگ ہے کہ مابعد جدیدیت کسی سکہ بندنظر بے کونہیں مانتی کیکن

٣٣٣

آزاداند آئیڈیولو جی کے تخلیقی نفاعل کی محکر بھی نہیں۔ ترقی پیندی اور جدیدیت کے بعد کے (لیعنی مابعد جدید) ادب کی سب سے بڑی پہچان یہی ہے کہ اس میں سما جی سروکا را کہرا اور سطحی نہیں ہے کیوں کہ وہ کسی پارٹی مینی فیسٹو کامتاج نہیں بلکہ فنکا رکی تخلیقی بصیرت کا پر وردہ ہے۔'(1) گو پی چند نارنگ مابعد جدیدیت کی خصوصیات بیان کرتے ہوئے ایک جگہ رقم طراز ہیں: <sup>2</sup> تکثیریت، بے مرکزیت، تجر پورتخلیقیت، رنگارنگ، ہوقلمونی، فیر کیسانیت اور مقامیت بہ تقابلہ کایت پندی وآ مریت مابعد جدیدیت کے نمایاں خصائص ہیں۔'(1) گو لی چند نارنگ کے مذکورہ بالا بیانات سے اس امر پر روشنی پڑتی ہے کہ مابعد جدیدیت سے مراد ہوئی۔

مابعدجد بداردو افسانہ نگاروں کا کمال ہے ہے کہ انھوں نے اپنے تمام اجتہادی رویوں کے باوجوداردوکی افسانوی روایت کونظر میں رکھ کراس کا ایمانداراندا خساب، hostility کے رویے سے گریز اور ہرنسل کے تج بوں سے مستفیض ہونے کی کوشش کی ہے۔ اس طرح مابعد جدید اردوا فسانہ نگاروں نے انحراف سے زیادہ انجذ اب کا روید اپنایا اورادب کی تمام روایت کوجذب کر کے پُر اثر طریقے سے اپنی بات پیش کرنے کی کوشش کی ۔ گویا مابعد جدید اردوا فسانہ نگاروں نے ادب کی پوری روایت کی مٹی سے عطر کشید کر کے اپنی کہانیوں کے مشام جاں کو معطر کرنے کی کوشش کی۔

مابعد جد يداردوا فسانه نگاروں نے ترقی پسند وجد يدا فسانوں كا نتها پسندا نه رويوں سے گريز كرتے

ہوئے ماڈریٹ اور پختہ رویوں سے کام لیا۔ یعنی مابعد جدیدار دوافسانہ نگاروں نے نامانوس، مہمل علامت نگاری، نا قابل فہم تجریدیت وتمثیلیت اورلایعنی استعاراتی طرز اظہار سے گریز کرتے ہوئے ایسا طرز اظہار اپنایا جوابلاغ وترسیل اور فنکاری کا بہترین نمونہ ہے۔

مابعد جدیداردوافسانہ نگاروں نے کلیشے کے استعال اور سپاٹ بیانیہ سے گریز کیا اور موضوعات اور ہیئت و تکنیک کے انتخاب کے معاملے میں آ زادانہ وفن کا رانہ روش اختیار کی ۔ اور انھوں نے مقبول ویتہ دار علامتوں تمثیلوں،استعاروں اورنٹی نئی تکنیکوں کا استعال افسانہ کے حسن میں اضافہ کرنے کے لیے کیا۔

مابعد جدیدارد وافسانه نگاروں نے چرب زبانی، کرتب بازی اور لفظوں کا گور کھ دھندا بنانے سے گریز کیا اور افسانہ میں فکری نقطہ نظر اور ساجی موقف کا خیال رکھا اور افسانہ کو زندگی سے آنکھیں چار کرنا سکھایا۔ اس طرح انھوں نے افسانہ کو زندگی کی سکین حقیقتوں کا ترجمان بنایا جس میں پوری زندگی اپنے تیز دھاروں کے ساتھر واں دوان نظر آتی ہے۔

مابعد جدیدارد دافسانہ نگاروں نے اپنی ثقافت، تشخص اور ساجی سروکاروں نیز سیاسی بصیرت کے ٹوٹتے ہوئے دھا گوں کوا کٹھا کر کے،ان کے رشتوں کی اہمیت کو تسلیم کیا۔اس طرح انھوں نے افسانہ کوزندگی کی توسیع وارتقا کا ذریعہ بنایا اوراس کے تغیر میں اپناتخلیقی رول ادا کرنے کی کوشش کی۔

مابعد جد بداردوا فسانہ نگاروں کا ایک وصف میہ ہے کہ انھوں نے حقیقت کو محض آئینہ دکھانے کے بجائے حقیقت میں داخل ہو کراس کے اندر نئے معنوی افق دریا فت کرنے کی کوشش کی۔اوروہ اپنے فن اور زندگی کی حقیقتوں میں ناقد انہ حیثیت سے بھی اثر انداز ہوئے اور اپنے تجر بوں کے نتائج کی روشنی میں بصیرت افر وزمفکر کا فریضہ انجام دینے اور جد لیاتی قوتوں کو سیٹنے کی تخلیقی کوشش کی۔

مابعد جدیدارد وافسانہ نگاروں نے ترقی پسند تحریک اور جدیدیت کا نہ تو یکسر انکار کیا نہ اقرار، بلکہ دونوں کے نفی عناصر سے گریز کرتے ہوئے،ان کے مثبت عناصر کوفن میں برتنے کی کوشش کی۔گویا نھوں نے انحراف وشلسل دونوں رویوں سے کا م لیا۔اس ضمن میں شو کت حیات کی بیدائے ملاحظہ ہو: '' اییا نہیں ہے کہ +2ء کے بعد والوں نے جدید افسانے سے کچھ نہیں سیکھا۔ اس نسل نے بڑے بھائیوں سے پرو پیکنڈہ، نعرے بازی اور اشتہاریت سے گریز کا سبق مبتدی کی طرح سیکھا۔ مخصوص عہد کے ناظر میں <sup>(ر</sup> کمپوزیشن سیر یز'' کی اہمیت سمجھی اور برا ت کا اظہار کرتے ہوئے الم یر حکر <sup>(ر</sup> یچویشن سیر یز'' کے افسانے لکھ کرزندگی کے بدلے ہوئے سنگین منظرنا موں کو گرفت میں لیتے ہوئے ساجی سروکا روں اور مسائل اور سیاسی بصیرتوں سے اپنے فن کوہم آمیز کیا۔ان کی بغاوت کو اپنے افسانوی ٹولس کا حصہ بناتے ہوئے اسے روایت کا درجہ دیا۔ دیگر امور مثلا منفی داخلیت کہانی بن کے انہدام اور مربوط بیانیہ کی غارت گری کے خلاف انھوں نے ضرور بغاوت کی۔ اور انھیں مابعد جدید افسانے کی روایت کا حصہ بنایا۔یعنی ۵ نے بحد کے جینوین افسانہ نگاروں نے بیک وقت انحراف اور تسلسل دونوں رویوں سے کا م لیا۔'(۲)

مابعد جدیداردوا فساند کی ایک خوبی بیہ ہے کہ اس کی تخلیق میں قاری کی شمولیت کا خیال رکھا گیا۔ اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ مابعد جدید افسانہ، جدید افسانہ کی طرح آ فاقی مسائل کی تلاش میں بے زمینی اور بے سمتی کا شکار نہیں ہوا بلکہ اس کی فکر کا انکور اپنی تہذیب، ثقافت اور زمین سے پھوٹے لگا۔ یہی وجہ ہے کہ مابعد جد یداردو افسانہ مقامی اور زمینی رنگ سے مزین نظر آتا ہے۔ مثال کے طور پر سریندر پر کاش کا افسانہ ''بجوکا'' ہے۔ یہ افسانہ مقامی اور زمینی رنگ سے مزین نظر آتا ہے۔ مثال کے طور پر سریندر پر کاش کا افسانہ ''بجوکا'' ہے۔ یہ ساتھ نئے مسائل سے اس طرح دوجار ہوتا ہے کہ وہ ہماری جیتی جاگتی دنیا کا کردار بن جاتا ہے اور ہماری ثقافت اورتاریخ کا حصہ معلوم پڑتا ہے۔

مابعد جدیدارد وافسانه کی ایک خصوصیت میہ ہے کہ اس میں ان کہی باتوں کو اہمیت دی گئی۔ وہ اس طور پر کہ افسانہ سے مناظر اور جزئیات کی بہت سی تفصیلات کا اخراج کر دیا گیا کیوں کہ مختلف کہانی کا روں کی کہانیوں کو پڑھنے اور فلموں کے دیکھنے کی وجہ سے بہت سارے مناظر قاری کے ذہن و د ماغ میں پہلے سے موجود ہیں۔ اس موجودگی کو پیش نظرر کھتے ہوئے مابعد جد بدافسانہ میں غیاب کو اہمیت دی گئی۔ اس غیاب کو پُ کرتے ہوئے قاری اپنی ذہنی فتح اور مسرت و شاد مانی کا احساس کرتا ہے۔ اس غیاب کو بر سنے میں مابعد جد ید ار دوافسانہ نگاروں نے فذکاری کا مظاہرہ کیا ہے۔

مابعد جدیدارد دافسانه نگاروں نے فراری رویوں سے گریز کیا اورزندگی اوراس کے مسائل میں پوری طرح شریک ہونے کی کوشش کی۔اورانھوں نے افسانہ کی زبان کو شاعری سے دوراورافسانو ی زبان اورلب و لہجہ سے قریب کیا۔

مابعد جد بدارد وافسانہ کا ایک امتیازی وصف میہ بھی ہے کہ اس نے عصری وآفاقی حقیقتوں کی آمیز ش سے زندگی کونٹی سطحوں پر دریافت کر کے معنو می ابعاد پیدا کیا ہے۔ اس کے باعث مابعد جدید اردوا فسانہ بڑے رینچ، ویژن اور بڑے کینوس کا متحمل ہو گیا۔

مابعد جدیدارد وافساند کی خوبی مید بھی ہے کہ اس نے علیحد کی جیسے شفی رویوں سے گریز کر کے کھلے سابتی سروکار، سیاسی آگہی اور ثقافتی ڈسکورس پر زور دیا۔زندگی اور افرا دکو پوری ٹوٹلیٹی میں پیش کیا۔فرد اور سان کو لازم وملز وم گردانا۔انہیں جزولا یفک قرار دیا۔ان کے انٹرا یکٹ پر خصوصی استغراق کے بعد زندگی بین اور اس کی سچائی کواپنے فن کامحور و مرکز بنایا۔ مختصراً میہ کہ مابعد جد یدار دوافسانہ نے توسیعی صورت اختیار کرتے ہوئے عام زندگی کے زندگی پن، اس کے کھر درے پن اور ٹھوس پن ہے آنکھیں چار کر کے، اپنے عہد کی انسانی صورت حال کا سامنا کر کے افسانے کی معروضیت اور اثر پذیری کو دو چند کیا اور وسیع تناظر میں اپنے متنوع اسلوب، تازہ لیج اور رویوں سے زندگی کے آلام، جدوجہد، حرارت، تمام منفی قو توں کونیست و نابود کرنے کی چھٹیٹا ہٹ کو پیش کرتے ہوئے افسانوی ذخیرے میں رنگارنگ تج بات کا اضافہ کیا ہے۔

مابعد جدیدارد وافسانہ کے یہی وہ امتیازات ہیں جو مابعد جدیدارد وافسانہ کی شناخت کا وسیلہ بھی ہیں اوراس کی فکری وفنی عظمت کا باعث بھی۔

مابعدجد بداردوا فسانه نگاروں نے جدیداردوا فسانه نگاروں کے انتہا پیندا نه رویوں سے گریز کرتے ہوئے ا فسانه میں پلاٹ، کر دار، نقط عروج، اور کہانی پن پر زور دیا اور آ فاقی مسائل کے بجائے سابی مسائل کو اہمیت دی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ ما بعد جدید اردوا فسانه، جدید اردوا فسانه سے الگ دکھائی دینے لگا۔ اسی لیے عموما یہ خیال کیا جانے لگا کہ مابعد جدید اردوا فسانه، جدید اردوا فسانه کا رعمل ہے۔ حالانکہ ایسانہیں ہے صحیح یہ ہے کہ مابعد جدید اردوا فسانه، جدید اردوا فسانه، جدید اردوا فسانه سے الگ دکھائی دینے لگا۔ اسی لیے عموما یہ مابعد جدید اردوا فسانه، جدید اردوا فسانه، جدید اردوا فسانه کا رعمل ہے۔ حالانکہ ایسانہیں ہے صحیح یہ ہے کہ مابعد جدید اردوا فسانه، جدید اردوا فسانه، کا شوت ہے ہے کہ مابعد جدید اردوا فسانه نگاروں نے چرید اردوا فسانه، جدید اردوا فسانه کی توسیع ہے۔ اس کا شوت ہیہ ہے کہ مابعد جدید اردوا فسانه نگاروں نے جدید اردوا فسانه، سے یکسر انحراف نہیں کیا ہے، بلکہ اس کے منفی عناصر سے احتراز کرتے ہوئے، اس کے مثبت

مابعد جدید اردوافسانہ نگاروں نے ترقی پسند افسانہ کے مثبت عناصر کو بھی اپنایا ہے۔ اس لیے مابعد جدید اردوافسانہ نگاروں کے بارے میں کہاجاتا ہے کہ انھوں نے ترقی پسندی اور جدیدیت کے درمیان سے ایک نگی راہ نکالی ہے۔اس ضمن میں طارق چھتاری رقم طراز ہیں:

> <sup>(\*,</sup> - 2 اء کے بعد نئے لکھنے والوں نے محسوس کیا کہ ابہام سے پر افسانوں کی عمر زیادہ نہیں ہو سکتی اور ترقی پیندیت اب از کا ررفتہ ہو چکی ہے لہذا ان دونوں کے درمیان سے نئے لکھنے والوں نے ایک راہ ڈھونڈ نکالی۔ … نئے لکھنے والوں نے دونوں رجحانات میں جو خامیاں تھیں ان سے صرف نظر کرتے ہوئے ان دونوں رجحانات کے کا میاب افسانوں سے بہتر عناصر کا انتخاب کرلیا۔ ترقی پیند تح یک کے دور میں افسانے جس اکہرے پن میں مبتلا ہو گئے تھے اور جس سے ان میں سپاٹ بیانی اور یکسانیت آگئی تھی اس سے نئے لکھنے والوں نے اجتناب برتا اور

مذکورہ اقتباس سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ مابعد جد بداردوافسانہ نگاروں نے ترقی پسندی کی خطابت،اشتہار بازی، نعرہ بازی اور پرو پیگنڈہ بازی کو یکسر مستر دکیا اور جدیدیت کی فیشن زدہ علامت نگاری، تجریدیت، بے جاابہام پسندی، اشکال پسندی اور اہمال پسندی کو بھی باہر نکالا دیا اور دونوں رجحانات کے کا میاب تجر بوں سے فائدہ اٹھاتے ہوئے افسانے کے ضروری اجزائے ترکیبی کوسامنے رکھ کرافسانے تخلیق کئے۔اس طرح مابعد جدید اردوافسانہ میں کہانی پن کا عضر برقر ارر ہااور سپاٹ بیانیے کا خاتمہ ہوا۔

مابعد جدیداردوافسانہ نگاروں نے اپنی بات کہنے کے لیے داستانوی انداز، علامتی وتمثیلی اوراستعاراتی طرزا ظہار سے کریز نہیں کیا بلکہ بعض افسانوں کی تکینک میں اس کا استعال بحسن وخوبی کیا۔ گویا مابعد جدید اردوافسانہ نگاروں نے مختلف موضوعات کے مطابق مختلف اسالیب بیان اور پیرایہ اظہار کا سہارالیااورافسانوں کو چیستاں بنانے سے بچالیا۔

مابعدجد بداردوا فسانه نگاروں کا ایک اہم وصف میہ ہے کہ انھوں نے افسانے کواپنی ذات کے حصار سے نکال کر، اس کارشتہ ساج ، این ماحول اور گردو پیش سے قائم کیا۔ یے چیدہ قسم کے فلسفیا نہ مسائل سے گریز کیا اور سماجی مسائل کوا فسانہ میں اہمیت دی۔ افسانوں کی بنت میں این عہد کے پر آمثوب مسائل اور زندگی کے حقائق سے اس کا تانابانا تیار کیا۔ اس طرح مابعد جد بد اردوا فسانه نگاروں نے این عہد کی بدلتی تہذیب و ثقافت ، سکین حالات اور نت نے مسائل کی تر جمانی کر کے گہر سے سای شعور اور سماجی سوج ہو کا شروت پیش کیا۔ مابعد جد بد اردوا فسانه نگاروں کے اس سیاسی، سماجی سوج ہو کے احمد میز رقم طراز ہیں:

> ''•۱۹۸۰ء کے بعد کے افسانہ نگاروں میں جوآگ ہے،وہ اس سیاسی شعوراور ساجی بصیرت کا نتیجہ ہے جس کے تانے بانے ترقی پیندی سے جاملتے ہیں۔ آج کے افسانہ نگارزیادہ بیدار، پر مغزاور عالمی حالات و

احد على جو ہررقمطراز ہيں:

مابعد جد یداردوا فسانه میں منظر نگاری اور جزئیات نگاری کونه تو سیسر رد کیا گیا اور نه منظر نگاری کے نام پر غیر ضروری تفصیلات جمع کی گئیں۔ بلکه مابعد جد یداردوا فسانه میں ایسی منظر نگاری کی گئی جو کہانی کے مرکز ی خیال یا کردار کی نفسیات پر روشنی ڈالنے کا باعث ہوئی ساتھ ہی ضروری فضا سازی میں بھی معاون ہوئی۔ اس سے بیفائدہ ہوا کہ مابعد جد یداردو افسانه میں منظر نگاری اور جزئیات نگاری بوریت اور غیر دلچیں کا باعث بنے کے بجائے لطف وانبساط، دلچیں، جمالیاتی حظ اور معنی آفرینی کابا عث بن گئی'(۸)

کا بعد طبر بیداردوا سنا نہ کا روں سے بیانیہ سیک کی بیاد بھر کی پیر (visualised inages) پر رکھی۔ اس فلمی تکنیک کوا پنانے کی وجہ سے مابعد جد بداردوا فسانہ میں دلچیپی کا پہلو پیدا ہوا۔ ذیل میں ان افسانوں کے فکر وفن اور اسلوب پر گفتگو کی جائے گی جو میرے مقالے کا حصہ ہےاور جس کو میں نے باب چہارم میں شامل کر کے اس پر تجزیبہ کرنے کی کوشش کی ہے۔ جو گندر پال کی افسانہ نگاری اردوفکشن کی دنیا میں جو گندر پال تکنیک ، ہیئت ، موضوع ، تلازم اور تخلیقی جہات کے اعتبار سے منفرد شناخت کے حامل فذکار ہیں ۔ جو گندر پال ۵ تمبر ۱۹۲۵ء کو سیا لکوٹ میں پیدا ہوئے ۔ اس کے والد کے نام لال چند پیٹسی تھا۔ سیٹھی صاحب معمولی پڑھے کیسے کاروباری آ دمی تھے۔ پال جب فقط ۸ سال کے تھے اسی عرصہ میں والد کا پورا کاروباری سرمایہ لٹ گیا ۔ انہوں نے بڑی سمپری کے عالم میں اپنے اہل وعیال کی پرورش کی ۔ اسی سمپری کے عالم میں جو گندر پال کی تعلیمی زندگی کا آغاز ہوا تھا۔ اسمواء میں پال نے گنڈ استگھ ہا کی اسکول اسی سمپری کے عالم میں جو گندر پال کی تعلیمی زندگی کا آغاز ہوا تھا۔ اسمواء میں پال نے گنڈ استگھ ہا کی اسکول اسی سمپری کے عالم میں جو گندر پال کی تعلیمی زندگی کا آغاز ہوا تھا۔ اسمواء میں پال نے گنڈ استگھ ہا کی اسکول سیا لکوٹ سے میٹرک اور ۱۹۳۵ء میں مرے کا کچ سیا لکوٹ سے بی، اے پاس کیا۔ سے ۱۹۷ نے ایم، اے انگریز میں داخلہ لیا ہی تھا کہ تقسیم ہند کا واقعہ رونما ہوا۔ تقسیم کے وقت جو گندر پال اپنے والد ین کے ساتھ سیا لکوٹ پاکستان سے ہجرت کر کے ہند وستان آ گئے ۔ یہاں انہوں نے بڑی جدو ہم دکی زندگی شروع کی۔ شادی کے بعد جو گندر پال کی نی چل گئے اور نیر وبی کے ایک اسکول میں انگریز دی کے استاد مقرر ہو کے ساتھ سیا لکوٹ پاکستان سے ہجرت کر کے ہند وستان آ گئے ۔ یہاں انہوں نے بڑی جدو ہم دکی زندگی شروع می میں دیں معمول تخواہ اور خوشحال زندگی میسر ہوئی۔ چنا نچ ایک سکول میں انگریز دی کے استاد مقرر ہو کے سیاں انہیں معقول تخواہ اور خوشحال زندگی میسر ہوئی۔ چنا نچ ایک سے خور کو آغاز ہیں انگریز دی کے استاد مقرر ہو کے میں ای پی سے تھا افریقہ کی پر سکون زندگی خیاں نے ان کے اور اور فو مہیز کیا ، پھر کیا تھا کہا نی لکھنے کا ایک سلسلہ میں ہوں ہو ہوگا ہے۔

جو گندر پال بہت ہی حساس طبعت کے مالک اورانسان دوست واقع ہوئے ہیں۔وہ جہاں بھی رہے اپنی نظریں کھلی رکھیں۔افریقہ میں من کے کالے اورتن گورےانگریز قوم کے ہاتھوں افریقیوں پرظلم واستحصال دیکھ کران کی روح زخمی ہوگئی۔ان کا افسانوی مجموعہ ؒسیاہ کال ُانہیں سیاہ فام لوگوں پرمشتمل ہے۔ان افسانوں سے جو گندر پال کے اعلی انسانی قدروں پر گہرےایمان ویقین کی شہادت ملتی ہے۔

جوگندر پال اپنی عمر عزیز کے چودہ سال کینیا میں گذار نے کے بعد ہندوستان واپس آئے۔ کینیا سے واپسی کے بعد اور نگ آباد (دکن) کے ایک کالج میں ملازمت اختیار کی ۔جوگندر پال کو یہاں مولوی یعقوب عثانی ، یوسف بھیا فضیل جعفری ، ڈاکڑ عصمت جاوید ، وحید اختر ، ڈاکڑ معین شاکر ، شاعر بشرنواز جیسے دوستوں ، پروفیسرصا دق اور پروفیسر ختیق اللہ جیسے باذ وق ارادت مندوں کا حلقہ ملا۔ اسی شہر میں رہتے ہوئے جوگندر پال نے اپنے دوناولٹ 'بیانات' اور' آمدور فت' کھا۔ ناولٹ کے علاوہ یہیں پرایک درجن سے زیادہ کہا نیاں بھی لکھیں۔ ساسال دکن میں گذارنے کے بعد جوگندر پال د ، پل آگے اور یہیں سکونت پز رہو گئے۔

ارد وفکشن کی دنیا میں جوگندریال کا نام بہت ہی معتبراور قابل ذکر ہے۔ان کے فکشن میں اسلوب کی سطح کے ساتھ ساتھ موضوعات اور تکنیک کی انفرادیت کوبھی محسوس کیا جاسکتا ہے۔انہوں نے فلسفہ اور استفہام کی آمیزش سے کہانی کو نئے جہان معانی سے روشناس کرایا ہے ۔ان کی کہا نیاں مختلف زبانوں جیسے انگریزی ، جرمن، ہندی، پنجابی وغیرہ میں ترجمہ ہوکر حصب رہی ہیں۔ان کی تخلیقات روح اور ضمیر کے معاملے میں بہت ہی سنجیدہ اور دیانت دار ہیں ۔وہ انسانیت کی تبلیغ کے علاوہ کسی اور چیز کی تبلیغ نہیں کرتے ۔وہ محض لفظوں سے نہیں کھیلتے۔وہ جو کچھ کہتے ہیں اس میں ان کی سوچ کا گہرا پن موجود ہوتا ہے۔وہ خود لکھتے ہیں : ·' بِضمیرتحریریں کتنی دلچسپ ہوں پوری ہوتے ہی پڑھنے والے کے ذہن سے کافور ہوجاتی ہیں۔لڑیچر کے باب میں تو دہی کہانیاں آتی ہیں جو پارش کے قطروں کی طرح سوکھی زمین میں سرایت ہوتی چلی جائیںاور انہیں پڑھ لینے کے بعد آنکھوں میں سبزہ الجمرآنے کا احساس ہو۔ایس کہانیاں مصنف کے ضمیر سے قطرہ قطرہ مادلوں میں منتقل ہوتی رہتی ہں''۔(۱۱) جو گندر پال کی تخلیقی کاوشوں میں افسانے ،افسانے،ناول اور ناولٹ شامل ہیں۔ان کے تخلیقی کارناموں کی تفصیل حسب ذیل ہے افسانوی مجموعے(۱)دھرتی کا کال۲۹۱ء(۲) میں کیوں سوچوں ۱۹۲۲ء (۳) رسائی ۱۹۲۹ء (۴) مٹی کاادراک ۱۹۷۰ء (۵) کیکن ۲۷۷ء (۲) بے محاورہ ۸۷۹۱ء (۲) بے اراده ۱۹۸۱ء (۸) کھلا۱۹۸۹ء (۹) کھودوماما کامقبرہ ۱۹۹۳ء افسانح (۱)سلوٹیں ۱۹۸۲ء (۲) کتھا نگر ۲ ۱۹۸ ء ناول (۱) ایک بوندلہو کی ۱۹۲۲ء (۲) نا دید ۱۹۸۳ء ناولط (۱) بیانات ۵ کواء (۲) آمدورفت ۵ کواء (۳) خواب رواوواء (۳) یار برے ۲۰۰۴ء دیگرتخلیقات:(۱)رابطہ(سفرنامہاور مکالمے)۹۷۹اء(۲) بےاصطلاح (مجموعہ مضامین)۱۹۹۸ء

جوگندر پال نے روایتی کہانی سے ہٹ کر تجریدی وار علامتی کہانیوں پر زیادہ زور دیا ہے۔ ان کے افسانوں میں قصد مربوط و منصبط ہوتا ہے۔ پلاٹ، کر دارا ور ابتدا و خاتمہ کا اہتما م نہیں ملتا، کوئی واقعہ کوئی خیال یا تصور کہیں ہے بھی شروع ہوسکتا ہے اور کہیں بھی ختم ، اکثر ان کے کر دارعمل اور حرکت نہیں کرتے ، ٹوٹی پھوٹی کہانی کی تحمیل کر داروں کے شعور ، خیال اور سوچ میں ہوتی ہے۔ بیر کر دارا نسانوں کے علاوہ جنگل پیڑ ، ز مین ، آسان اور دیگر بے جان چزیں بھی ہو تکتی ہیں۔ افسانہ میں بیدانسان کی خوبیوں کے ساتھ آتے ہیں۔ ان کا تعلق معاشرہ سے ہوتا ہے کی من خص ہوں جا ہے ، دنیا میں ، خیالوں میں ہی ساتا کی خوبیوں کے ساتھ آتے ہیں۔ ان کا ذات پات ، طبقہ واریت ، بھوک اور بے ایمانی پر غور وفکر کیا جاتا ہے ۔

اکثر تجریدی افسانہ نگاروں کا بیکہنا ہے کہ موجودہ زندگی منتشر ہوچکی ہے۔اس لیے افسانہ کے کر دار کلمل شخصیت کے حامل نہیں ہو سکتے۔ جب زندگی اورانسان کونگی دنیا کے تقاضوں نے تنجلک بنا دیا ہے تو ایسی زندگی اورا یسے آ دمی کو مربوط و منصبط افسانوں میں کیسے پیش کیا جاسکتا ہے۔اس کے لیےنگ ہیئت کے افسانے کی ضرورت ہے۔ جو گندر پال بھی پچھا ہی تسم کا خیال رکھتے ہیں:

> ''موجودہ زندگی میں فارم کی نت نئی تبدیلی کی خواہش بڑی نیچرل ہے۔ ہر دور کے انسان کی پیچان اس کے باپ کی پیچان سے مختلف ہے۔ اپنے اظہار کی اس تبدیلی کے بغیر وہ اپنی شخصیت کو ادا کرنے سے قاصر ہے۔ نئی ہیئتیں دراصل انسان کی بدلتی ہوئی سوچوں کی بھی نشاند ہی کرتی ہیں۔ اس لیے مختلف ادوار کی کہانیوں کی ایک ہی دستار بندی کر کے ہم انھیں بے سبب متاز عہ فیہ بناد بتے ہیں۔'( ۱۲)

جوگندر پال کاماننا ہے کہ کہانی کی صورت بدلنی اس لیے لازمی ہے کہ زندگی بدل گئی ہے۔اس خیال کی وضاحت انہوں نے اس طرح کی ہے:

> ''لیکن کہانی کے حلیہ کی تبدیلی اس کی صرف اپنی ہی سوچ کی آئینہ دار نہیں ، ہماری تیزی سے بدلتی ہوئی زندگی بھی اس کی موجودہ ہیئت کا باعث ہے۔ گذشتہ دو تین دہائیوں سے ہماری زندگی جس رفتار سے تغیر پذیر ہور ، ی ہے، اتنی شاید دو تین صدیوں کے گھیرے میں بھی نہ ہو پائی ہو۔ اگر زندگی

کائنات ہےاورکا ئنات آ دمی میں پوشیدہ ہے، یہی ایک ادیب کی پہچان کہلاتی ہے۔جو گندر پال لکھتے ہیں:

· · کہانی وہی کارگر ہوتی ہے جوابنے سچ سے اُگ اُگ کر کوئی شکل

اختیار کرتی ہے۔ تخلیق کار ہمارے خالق کی مانندا پنی تخلیق میں اتنے

بھر پورانداز میں موجود ہوتا ہے کہ رقص آ فریں کیفیت میں جو کچھود یکھا

جاتا ہے، وہی بنتا چلاجاتا ہے۔'(۱۵)

عابد سہیل کی افسانہ نگاری

• ١٩٨٠ء کے بعد لکھنے والوں کی فہرست میں جو لوگ شامل ہیں ان کے یہاں ایک طرح کی افرا تفری، جمود اور منتشر مزاجی بھی دیکھنے کو لمتی ہیں ۔ جس کی وجہ سے اس دور کے بعض فذکار جو کہ بہت ہی وضع دار تصودہ ناقد بن کو اپنی طرف متوجہ کرنے میں کا میاب نہ ہو سکے۔ اس دور میں پچھا فسانہ نگارا یسے تھے جو بغیر کسی از ماور تحریک کو اپنی طرف متوجہ کرنے میں کا میاب نہ ہو سکے۔ اس دور میں پچھا فسانہ نگارا یسے تھے جو بغیر کسی ازم اور تحریک کے انسلاک کے افسانے لکھنے رہے۔ انھیں افسانہ نگاروں میں ایک نام عابر سہیں کا بھی کسی ازم اور تحریک کے انسلاک کے افسانے لکھنے رہے۔ انھیں افسانہ نگاروں میں ایک نام عابر سہیں کا بھی کسی ازم اور تحریک کے انسلاک کے افسانے لکھنے رہے۔ انھیں افسانہ نگاروں میں ایک نام عابر سہیں کا بھی آت ہے۔ عابر سہیل کا بھی آت ہے۔ عابر سہیل کا بھی آت ہے۔ عابر سہیل نے انسازک کے افسانے لکھنے رہے۔ انھیں افسانہ نگاروں میں ایک نام عابر سہیل کا بھی آت ہے۔ عابر سہیل نے اس ایک کا میں ایک کا افسانے کلکھنے رہے۔ ان کا افسانہ نگاروں میں ایک نام عابر سہیل کا بھی آت ہے۔ عابر سہیل نے اس بات کی چنداں پر واہ نہیں کی کہ ان کے افسانے نافد میں ایک نام عابر سمیں کا بھی آت ہیں۔ جب معرف کے بعد معلوم نہ ہیں بلکہ دہ کسی شہرت اور لالے کے لکھتے چلے گئے۔ ان کا افسانوی مجمومہ' جنی والے' کو پڑھنے کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ عابر سہیل نے واقعہ اور حقیقت نگاری سے کام لے کراپنے افسانوں کو برڈی جالیے تھے۔ اور بڑی ہوتا ہے کہ عابر سہیل نے واقعہ اور حقیقت نگاری سے کام لے کراپنے افسانوں کو برڈی جالیے ہوں۔ پر یا ہوتا ہے کہ وہ ہو اصول وقوانین سے بالکل آز اونظر آتے ہیں۔ عابر سہیل کے افسانے مرقع نگاری، تکنیک، ابہام اور غیر معمولی پلا نے جیسے عناصر سے بالکل عاری عاربی

ہیں۔وہ نہایت ہی سادگی اور سنجیدگی سے حقائق کی عکاسی پریفین رکھتے ہوئے حقائق کی عکاسی اپنے فطری انداز اور لہجے میں کرتے ہیں۔عابد سہیل کی افسانہ نگاری سے متعلق پروفیسر محم<sup>ر حس</sup>ن ککھتے ہیں: ''عابد سہیل کوقصہ گوئی کافن آتا ہے۔ان کے افسانوں میں دلچیپی آخری

جملےتک قائم رہتی ہے'(۱۸)

عابد سہیل نے ادب اور ساج دونوں کے درمیان بدلتے ثقافتی مناظر کو بہت قریب سے دیکھا ہے۔افسانہ نگاری کے سلسلے میں ان کا شماران افسانہ نگاورں میں ہوتا ہے جس کوہم کسی تحریک یا ازم کے دائرے میں مقید نہیں کر سکتے ہیں۔

جيلاني بانوكي افسانه نگاري

جیلانی بانو کاوطن حیررآباد ہے۔ ان کی پرورش علم وادب کے ماحول میں ہوئی۔ جیلانی بانو نے دکن کے سیاسی عروج وز وال اور تلنگان تحریک کو بہت قریب سے دیکھا ہے۔ اردو کے بڑے افسانہ نگاروں کی طرح جیلانی بانو کے ہاں بھی واقعہ، کردار، پلاٹ، فضا اور فلسفہ زندگی کا مکمل احترام ملتا ہے۔ ان کے افسانوں میں زیادہ تر واحد متعلم کا کردار نظر آتا ہے۔ ان کے افسانوں کا کردار ہمارے ساج اور معاشرے کی تہذیبی رویوں کی بخوبی نمائندگی کرتا ہوانظر آتا ہے۔ ان کی زبان اور کردار میں اعتدال وتو ازن پایا جاتا ہے۔ ان کے تعلق سے انور سدید کھتے ہیں:

> ''ان کی ایک منفرد خوبی میہ ہے کہ وہ زندگی اور زندگی کے مسائل کو انو کھے زاویے سے دیکھتی ہیں۔ چنانچہ ان کا افسانہ تبھی تھلچھڑی کی طرح اچا نک مسکرانے لگتا ہے اور تبھی ایک مجسم آنسو بن کر گالوں سے لڑھک جاتا ہے۔''(19) بھا گو بھا گو بحا گو کے عنوانات سے مختلف رسائل وجرائد میں شائع ہوء۔

سلام بن رزاق

سلام بن رزاق کے ادبی سفر کا آغاز ۲۲ء سے ہوتا ہے جب ان کا پہلا افسانہ 'رین کوٹ' شاعر (ممبئ) سے شائع ہوا۔ان کا شاراردو کے ان افسانہ نگاروں میں ہوتا ہے جنہوں نے جدیدیت کو حقیقت کے آئینے میں دیکھا ہے اوران ہی راستوں پراپنے افسانوں کو ہموار کیا ہے ۔وہ ایک آزاد ذہن کے مالک ہیں

سلام بن رزاق موضوع کے سلسلے میں نہایت دانشمندی کا ثبوت پیش کرتے ہیں اور سجیدہ مسائل پر غور کرتے ہیں۔ان کے یہاں رنگینی اور شاد مانی کم و کیھنے کو ملتی ہے۔معاشرے میں اخلاقی اور روحانی حالت کی محرومی ،غلط مذہبی رویے اور سماج میں فرد کے استحصال کی کہانی کو وہ علامتوں کے ذریعہ پیش کرتے ہیں ۔ان کیفیات کو وہ محسوس کر کے اور انہیں ذاتی تجربات بنا کر اس طرح پیش کرتے ہیں کہ وہ قاری کو اپنے او پر گزرتی ہوئی کہانی لگتی ہے۔خوف ،محرومی ،اور ناامیدی کی فضانے ان کے افسانوں میں کیسا نیت پیدا کر دی ہوا''' تصویر'' زخصی'' '' کا لے رنگ کا پجاری' '' دنگی دو پہر کا سپاہی' '' زیری' اور صلیب خاص طور پر قابل ذکر ہے۔

> سلام بن رزاق پر تبصر ہ کرتے ہوئے ڈاکڑ احمد صغیر لکھتے ہیں: ''سلام بن رزاق کہانی پن کی تلاش ،الفاظ ،محاوروں اور علامتوں سے کرتے نظر آتے ہیں۔ مگرزیادہ دور نہیں جاتے۔ چونکہ مسائل پر گرفت اور ان کی پیشکش پر انہیں قدرت حاصل ہے۔ اس لئے ان کی کہانیاں فطری طور پر اپنے انجام پر پہنچتی ہیں۔ جہاں تک اسلوب کا سوال ہے سلام بن رزاق کہانی کے بیاند کو معنوی اظہار یا شعری لب ولہجہ سے دور رکھنا چا ہے

شوکت حیات کی افسانہ نگاری ٭۷ء کی دہائی میں افسانہ نگاری کا میدان جدیدیت کے علمبر داروں کے لئے بڑی کشکش کا میدان ثابت ہورہاتھا۔ان کے لئے دوہی راستے تھے یا تو وہ جدیدیت کوترک کریں اورتر تی پسندی کوقبول کرلیں یا پھر

افسانہ نگاری کوسلام کرکے خاموش میڑھ جائیں ۔ شوکت حیات نے اس کشکش اور جدیدیت وترقی پسندی کے ہنگامے میں''انامیت''و''انام'سل''اور''انام افسانے'' کی تخلیقی صدا بلند کی ۔انامیت کا نصب العین افسر دگی ، بےاطمینانی ،خوف و دہشت اور جمود ونغطل کے کرب انگیز ماحول کو پیش کرنا تھا۔انامیت ،انامنسل ،اورانام افسانے کا اچھا خاصا چرچہ ہونے لگا۔اس روپے کے تحت واضح طور پر داخلیت اور خارجیت کی آمیز لیش کے ساتھا یک نگی راہ استوار کرنے کا کام لیا گیا اورتر قی پسندی اور جدیدیہ یت دونوں سے انحراف کرتے ہوئے ایک ایسے انداز اور اسلوب کا دعوی کیا گیا جوخالص اپنے اندرون اورا پنے عہد کا آئینہ تھا۔ شوکت حیات نے داخلی د نیا کی تنہائی اورخود آگاہی کے ساتھ ساج اور معاشرے کے حقائق سے رابطہ رکھنے کاعزم کیا۔انہوں نے سچائی پیش کر کے مروجہ طریقوں کو تبدیل کیا اورنٹی سچائی کو نئے انداز میں پیش کیا۔جس میں زندگی کی بے معنویت ،محز ونبیت اور وجودی مسائل کوخصوصی طور پر اولیت دی گئی۔اس رجحان کے پیش نظر انہوں نے بے دست و یا،سبز منڈ پر سیاہ کبوتر ، تین مینڈک ، مسافت اور با نگ جیسے افسانے تخلیق کئے جن میں فرد اور معا شرے کے ساتھ حیات و کائنات کے تمام کیف وٹم کو سمیٹنے کی سعی کی گئی۔انہوں نے یہ سارا کام ایک لفظ لینی''انامیت''وضع کر کے کیا۔اس لیے بہروبہان کے نام کے ساتھ منسوب ہو گیا۔حالانکہ شوکت حیات سے قبل یاان کے معاصرین کے یہاں بھی بیہ چیز پہلے سے موجودتھی اور جدیدیت کے عروج کے وقت بھی بعض افسانہ نگار ہرطرح کے حصار، پابندی، ازم اور فارمولا سے الگ ہوکر داخلی وخارجی کیفیات کو تھیک اسی طرح پیش کرر ہے تھے جس طرح شوکت حیات جاتے تھے لیکن لفظ' 'انامیت'' سے ان کا دور کا علاقہ نہ تھا۔ اس نسل کی شناخت بے نامنسل کی تھی جس میں بڑے اور متعد دحساس اور باخبرا فسانہ نگار شامل تھے۔ شوكت حيات كي افسانه نگاري مے متعلق ڈاكٹرنگہت ريجا نگھتی ہیں: ''شوکت حیات کے افسانے عصری زندگی کے خارجی و داخلی دونوں پہلوؤں کی عکاسی کرتے ہیں ۔ان کے کردار معاشرے سے الگنہیں ہوتے ۔اسی کا ایک حصہ ہوتے ہیں ۔شوکت حیات انفرادی اور اجتماعی زندگی اوراس کے داخلی اور خارجی پہلوؤں کے درمیان ربط قائم کرنے کی ہر ممکن کوشش کرتے ہیں ۔اس طرح وہ اپنے فن میں گہرائی و گیرائی پیدا کرتے ہیں۔ نئے تج بات کے ضمن میں شوکت حیات کا نام قابل ذکراور

اہم ہے خصوصا ''لا''،'شگاف''،''درار''،''خلا''،''ہوا''اور''اننت کا انت ''میں نے ڈھنگ سے زندگی کی عکاسی کی گئی ہے۔''ڈھلان پرر کے قدم ''،'' کا غذ کا درخت''،''توسل''،''ہوشل''،''ساخت''،' کہ''،'ختم سفر کی ابتداء'' آٹھویں دہائی کے اچھے افسانوں میں ثمار کئے جاسکتے ہیں،۔ (۳۳) شوکت حیات نے اردو کے جدید افسانوں کے ارتقا میں اپنے''انام افسانوں'' سے نئے لیچ اور نئے تورں کا اضافہ کر کے نئی کہانی کے نئے

افق اورنٹی جہات تلاش کیں اور افسانوں کو ذاتی ، سماجی ، اقتصادی وسیاسی بیداری اور ہوش مندری کے نئے خلیقی تناظر سے ہم کنار کیا۔

> اورقارئین کی خصوصی توجہ کا مرکز ہے۔ سید محمد انثرف کی افسانیہ نگاری

مابعد جدیدافسانه نگاروں میں ایک اہم نام سید محمد اشرف کا بھی آتا ہے۔ان کے دوافسانوی مجموع میں ۔' بادصا کا محموع' ڈار سے بچھڑ ے' اور' بادصا کا انظار' بہت ہی اہمیت کا حامل افسانوی مجموع میں ۔' بادصا کا انتظار' پر انہیں ساہتیہ اکیڈی ایوارڈ سے بھی نوازا جاچکا ہے ۔سید محمد اشرف نے اپنے افسانوں میں انسانی قدروں کی پالی کو بخسن وخوبی پیش کیا ہے ۔انہوں نے افسانوں میں انسانی محمد مند قدروں کو پیش کیا ہے ۔انہوں نے ای انتظار' پر انہیں ساہتیہ اکیڈی ایوارڈ سے بھی نوازا جاچکا ہے ۔سید محمد اشرف نے اپنے افسانوں میں انسانی قدروں کی پالی کو بخس ساہتیہ اکیڈی ایوارڈ سے بھی نوازا جاچکا ہے ۔سید محمد اشرف نے اپنے افسانوں میں انسانی قدروں کو پیش کیا ہے ۔انہوں نے ای انسانی صحت مند قدروں کو پیش کیا ہے ۔انہوں نے افسانوں میں انسانی محمد مند قد روں کو پیش کیا ہے ۔انہوں نے افسانوں میں انسانی صحت مند قد روں کو پیش کیا ہے ۔انہوں نے افسانوں میں انسانی صحت مند قد روں کو پیش کیا ہے ۔انہوں نے افسانوں میں انسانی محمد مند قد روں کو پیش کیا ہے ۔انہوں نے افسانوں میں انسانی محمد مند قد روں کو پیش کیا ہے ۔انہوں نے افسانوں میں ان انسانی صحت مند قدروں کو پیش کیا ہے ۔انہوں نے افسانوں میں ان انسانی صحت مند قد روں کو پیش کیا ہے ۔انہوں نے افسانوں میں ان انسانی صحت مند قد روں کی پالی میں کر نے کا طرح ہے جو دوں کو ایک دوسرے سے جوڑ نے کی کا میا ہے کو میں کرتا ہے ۔سید محمد اشرف نے کر نے کی طرح ہے جو دوں کو ایک دوسرے سے جوڑ نے کی کا میا ہے کوش کرتا ہے ۔سید محمد اندوں نے کا میں کو شنی کرتا ہے ۔سید محمد اندوں کر نے کی طرح ہے جو دوں کو ایک دوسرے سے جوڑ نے کی کا میا ہو کو شنی کرتا ہے ۔سید محمد اندوں کر نے کی طرح ہے جو دوں کو ایک دوسرے سے جوڑ نے کی کا میا ہو کو شنی کرتا ہے ۔سید محمد اندوں کو شنی کر نے کی طرح ہے جو دوں کو ایک دوسرے سے جوڑ نے کی کا میں کر دوس

اینے اکثر افسانوں میں دیہات اورقصبات کی زندگی سے متعلق مسائل کوموضوع بنایا ہے ۔لہلہاتے کھیت ، باغ باغیچہ، کچی سڑک، پگڈنڈیاں دغیرہ ان کےافسانوں میں نٹی جان ڈال دیتے ہیں۔سیدخمدا شرف نے گاؤں اور قصبوں کے ان مزدور کسان طبقے کے دکھ دردکو بیان کیا ہے جو ہرسوں سے استخصال کا شکار رہا ہے اور جس کی طرف ہماری نگاہیں بہت کم جاتی ہیں۔اپنے دیگر معاصرین کی طرح سید محد اشرف بھی انسانوں کی نئی نئی تکنیکوں کا استعال کرتے ہیں فلیش بیک اورفوٹو گرافی کی تکنیک کا استعال ان کے یہاں بکثرت ہوا ہے ۔ ان کے افسانے کے مطالعہ کے دوران معلوم ہوتا ہے کہ ہم کوئی فلم دیک<u>چر</u> ہے ہیں۔ سيرمحدا شرف كي افسانه نگاري مي متعلق صغيرا فرا ہيم لکھتے ہيں : ''اشرف کی سب سے بڑی فنی خوبی بیر ہے کہ انہوں نے روایت سے جر پور آ گہی حاصل کی اور ہیئت ،مواد ،اور موضوعات کو اپنے عمیق مشامدے ہے آمیز کرکے اسے فکشن کے قالب میں فن کارانہ شعور کے ساتھ ڈھال دیاہے۔وہ نوع بنوع تخلیقی تج بوں کے ساتھ نہ صرف علامتی ،استعاراتی او تمثیل کہانیاں کھور ہے ہیں بلکہ جانورستان (Bestiary)

کون کا حصہ بنا کراردوفکشن میں ایک نٹی جہت بھی پیدا کرر ہے ہیں۔اس کی واضح مثال' ڈار ہے بچھڑ ے' کی لکڑ بگھاسپریز کی کہانیاں اور ناول' ' نمبر دار کا نیلا'' ہے ۔جانوروں کے وسلے سے انسانی اعمال اور افعال پر تصره کی روایت ہمارے یہاں زمانہ قدیم ہے موجود ہے'۔ (۲۵)

سیر محد اشرف کی کے فکشن کی بافت صاف ، شفاف اور تہہ دار ہوتا ہے۔ ان کے یہاں قصہ گوئی کی صلاحیت بدرجہاتم موجود ہے۔کلا سیکی کہانی کا شاید کوئی ایسافٹی تقاضہ ہیں ہے جسےانہوں نے کسی قدر بدلی اور نکھری ہوئی شکل میں پیش نہ کیا ہو۔ پروفیسر شافع قد دائی ان کے ایجاز بیان کی کرشمہ سازیوں کے بارے میں لکھتے ہیں:

''اشرف نے ایک ایسااسلوب وضع کیا ہے جس کی اپیل Multi-Sensory ہے یعنی ان کا بیا نیہ ترقق پسند جدید افسانه نگاروں کی طرح افقی نہیں بلکہ اس کی نوعیت دائر وی ہے۔جس کی وساطت سے انثرف نے حوال خمسہ، ماصرہ، سامعہ، شامہ، اور لامسہ کی یہ یک وقت خاطر خواہ مدارات کا اہتمام کیا ہے۔ اشرف نے روز مرہ کے مانوس حقائق اور واقعات یا وقوعات کے بیان میں بھی Emprobable element داخل

سید محمد اشرف کا ایک افسانہ' لکڑ بگھا ہنسا'' ہے ۔اس افسانہ میں اشرف نے گھر اور سماج میں بڑھتی ہوئی بے اعتمادی کو دکھا کر سماج کی پیشانی پر ایک سوالیہ نشان قائم کیا ہے ۔اگر گھر کے سارے ممبران آپس میں اعتماد کے رشتے کو مضبوط کرنے کے بجائے ایک دوسرے پرشک اور شبہ کا اظہار کرنے لگیں تواس پھراس سماج کا مستقبل کیا ہوگا۔

> اس کہانی میں بظاہر گھر کا ہر فرد ایک دوسرے کے لیے قابل اعتماد اور بھروسے کے لائق بیں ۔ گر باطنی طور پر ہر خص اپنے اندر لکڑ بگھا پن محسوں کرتا ہے ۔ یہاں ہر شخص اپنی دنیا میں گم ہے ۔ با تیں اگر چہ ایک دوسرے سے ملی ملائی ہیں گرمل کے اعتبار سے معمولی خوشیاں اور فوائد آڑ ہے آکر ایک دوسر کے فریب دینے پر مجبور کرر ہے ہیں ۔ ایک فردکود وسر فرد پر

چپ چاپ حملہ کرنے کے لیے اکسار ہے ہیں۔ بیجنگل کی وحشیانہ فطرت ہے۔ کیونکہ افراد کی چالوں میں لکڑ بگھا سرایت کر گیا ہے۔

یہاں علامت کی سطح انفرادی مرکز سے پھیل کراجتماعی سیاست تک پہو پنچ گئی ہے۔ یعنی سارا معاشرہ جنگل کے قانون کی گرفت میں آگیا ہے۔ بیافسانہ تہذیبی شکست وریخت، استحصال اور فرد کے منافقانہ رویوں کو بے لاگ اور حقیقت پسندانہ انداز میں نمایاں کرتا ہے۔

سید محد اشرف کا ایک افسانه<sup>د د</sup>لکر بگھا چپ ہو گیا'' ہے۔ اس افسانہ میں اشرف نے انسانی سان کی تہذیب و ثقافت اور اس کے بگر تے اقد ار کا المیہ پیش کیا ہے۔ اس میں اخلاقی آلودگی، انسانیت سوز رویے اور خود غرضی و بے حسی کا ایسا منظر پیش کیا ہے جسے دیکھ کر انسان تو انسان لکر بلکھے پر بھی سکتہ طاری ہوجا تا ہے ۔ لکر بگھا چپ ہو گیا اور لکر بگھا ہندا ان دونوں افسانوں کا مرکز ی کر دار ایک بچہ ہوتا ہے۔ یہ بچا بھی نو خیز ی ک منزل میں ہوتا ہے ۔ ان کے لیے دنیا بہت ہی معصوم پاکیز ہ اور خوبصورت ہے ۔ معصومیت اور تج بے کے تصادم پر بینی بید دونوں افسانوں کا مرکز ی کر دار ایک بچہ ہوتا ہے۔ یہ بچا بھی نو خیز ی ک تصادم پر بینی بید دونوں افسانے بنیا دی طور پر سادگی ، نیکی اور معصومیت کی نمائندگی کرتے ہیں۔ اس لیے پورے سان اور معاشرہ کے سامنے سوال قائم کرتا ہے کہ کیا آنے والی نسلوں کی سادگی اور معصومیت کو ہما پی خود غرضی اور دنیا دی تجربات سے اسی طرح مجروح کرتے رہیں گی کیا ہم اپنے بچوں کولکر بگھا بنے کی طرف راغر

کوز بے میں ڈال دیا ہے۔ اس افسانہ کی سب سے بڑی خوبی میہ ہے کہ اس کی اپنی ایک تہذیبی اور ثقافتی پہلو بھی ہے۔ اس افسانے سے بیہ بات بالکل واضح ہوجاتی ہے کہ آج کا ساج کس تیزی سے اپنا رنگ بدل رہا ہے ۔ تہذیب کس طرح سے کروٹ لے رہی ہے اور ثقافت کی جڑیں کس طرح سے کمز ور ہور ہی ہیں۔ اس افسانے کا مرکزی تصور سائبر دنیا میں نو جوانوں کی دلچیپی اور اس کا بدلتا رجمان ہے۔ آج کا نو جوان ندیٹ میں الجھار ہتا ہے۔ ندیٹ جہاں بہت سار فو اند کا ذریعہ ہے وہ ہیں اس کا غلط استعال نو جوان کے لیے کئی جہت سے نقصاندہ بھی ہے۔ اس غلط استعال سے انسانی اعلی اخلاق کا زوال اور تہذیب و ثقافت کا بگاڑ کا امکان بہت زیادہ بڑ محتاجار ہا ہے۔ شموکل احمد نے اس افسانہ میں ندیٹ کے ذریعہ کی جاتے والی چیٹنگ کو موضوع گفتگو بنایا ہے۔ چیٹنگ کے لیے جو آئی ڈی بنائی جاتی ہے وہ اکثر و بیشتر فرضی ہوتی ہے۔ ایک اقتباس ملاحظ فرما کس:

> ""اس نے سائبر کلچر پرایک لمبی تقریر کی اور آئی ڈی کی اہمیت سمجھائی کہ آئی ڈی کا مطلب ہے" ہم جو ہووہ نہیں ہو... بلکہ وہ ہو جو نہیں ہو سکتے...! یہی صار فی کلچر کا تقاضہ ہے۔ اس کلچر میں وہی دکھا نا ہے جو تم نہیں ہو... سائبر کی دنیا میں جھوٹ اور تیج گڈ ٹڈ ہوتے ہیں ۔تم انہیں ایک دوسرے سے الگ نہیں کر سکتے ۔ یہ دنیا جتنی جھوٹی ہے اتن ہی تچی بھی ہے ۔تم جب اپنی آئی ڈی وضع کرتے ہوتو تم ایک جھوٹ خلق کرتے ہوا ور سائبر کی دنیا میں ہر جھوٹ ایک تیج ہے" ۔ (۳۱)

یپنیا م آفاقی کی افسانہ نگاری پینا م آفاقی کی شناخت ایک فکشن نگار کے طور پر ہوتی ہے ۔فکشن کی دنیا میں وہ ناول نگار کی حیثیت سے وہ کافی مقبول ومعروف ہیں۔تاہم ان کی ایک پیچان افسانہ نگار ہونے کی حیثیت سے بھی ہے۔انہوں نے بہت کم افسانے لکھے۔مگر جو بھی افسانے لکھے وہ ہماری تہذیب کی بدلتی شکل وصورت کا بہترین عکاس ہیں۔

پیغام آفاقی کی افسانه نگاری کا آغاز دورطالب علمی میں ہو گیا تھا۔ پیغام آفاقی خود لکھتے ہیں: ''اردوکہانی ترقی پسند کہانیوں کے دور سے زوال پذیر ہوتی ہوئی جہاں سطحی پن کا سہارا لینے لگی تھی اور جدید کہانی جہاں نئی فکر ی ضرورتوں سے نیٹنے کی ایک ناکام جنگ لڑر ہی تھی اس وقت میں نے ۱۹۷۳ء کے آس پاس فکر ی ممکنات کی کہانیاں لکھنے کا آغاز کیا تھا''۔(۳۲) پیغام آفاقی کا مشاہدہ بہت تیز تھا۔وہ محکمہ پولیس میں اپنی خد مات انجام دے رہے تھے محکمہ پولیس میں رہنے کی وجہ سے انہوں نے زندگی اور سماج کو بہت قریب سے دیکھا۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے افسانوں کے اکثر موضوعات کرائم اور جرائم سے متعلق ہوتے ہیں ۔ پیغام آفاقی اپنے افسانے کے موضوعات سے متعلق خود لکھتے ہیں:

"میری ذاتی زندگی میں یا میر ے مشاہد ے میں جب بھی کوئی نا گوار واقعہ ہوتا ہے تو میں اس سے دکھی ہونے کے بجائے اس واقعے کے ٹیڑ ھے پن کا گہرا تجزیر کرتا ہوں اور اسے اپنی تحریر کا موضوع بنا تا ہوں تا کہ جہاں جہاں میخصوص ٹیڑ ھاپن دوسر ے انسانوں کی زندگی میں بیاری کی طرح گھس کر تکلیفوں کے جال کو بڑھار ہا ہو وہاں تک کمل طور پر اس بیاری کا تجزیر (کذا) کر کے اسے انسانی نسل کے سامنے ایک چیلنج کے طور پر پش کر سکوں'۔ (۳۳۳)

یپذام آفاقی کے افسانوں کے موضوعات عصر حاضر کی زندگی سے متعلق ہوتے ہیں ۔ان کے موضوعات میں موجودہ زندگی سے احتجاج کی کیفیت ملتی ہے۔انہوں نے اپنے افسانوں میں مختلف طرز کے موضوعات کو پیش کیا ہے۔ان کے موضوعات سے متعلق احمد صغیر رقمطراز ہیں: ''ان کے یہاں موضوعات کا تنوع ہے اور فنی تقاضوں کو بھی پورا کرتے ''ان کے یہاں موضوعات کا تنوع ہے اور فنی تقاضوں کو بھی پورا کرتے ہیں۔وہ اپنے افسانے کے ذریعہ نہ صرف آج کے انسان کے احوال پیش کرتے ہیں بلکہ عصر حاضر کی کر بنا کی کی تحکشن اور استحصال کو بھی اپن افسانوں میں جگہ دی ہے انسانی قدروں کا جس طرح زوال ہور ہا ہے اور سابی رشتے میں جو گراوٹ آئی ہے اس پر بھی ان کی نظر ہے'۔( ۲۳ ) پیغام آفاقی افسانوں میں موجودہ دور کے سیاسی ، سماجی ومعاشی سطحوں پر ہور ہی بدکار یوں کو پیش کرتے ہیں۔ان کے افسانوں میں موجودہ دور کے سیاسی ، سماجی ومعاشی سطحوں پر ہور ہی بدکار یوں کو پیش

فردہویایوری جماعت پاگروہ۔

سماجی حقیقت کو افسانے کے آرٹ میں ڈھالنے کا ہنر انہیں خوب آتا ہے۔ان کے افسانوں میں صنعت گری نہیں فطری بین ہے۔ان کے بیشتر افسانے صیغہ واحد متکلم میں وجود میں آئی ہیں۔انہوں نے کسی صنعت گری نہیں فطری بین ہے۔ان کے بیشتر افسانے صیغہ واحد متکلم میں وجود میں آئی ہیں۔انہوں نے کسی ایک طبقہ، سماج یا تہذیب کو اپنے افسانے کا موضوع نہیں بنایا ان کے افسانوں میں مختلف طبقات اور تہذیبوں کے دھارے مدخم ہیں۔فرقہ پر تی کا ناسور، سماجی نظام میں ایک طبقہ کی بالادتی کے خلاف طبقات اور تہذیبوں کے دھارے میں ایک طبقہ، سماج یا تہذیب کو اپنے افسانے کا موضوع نہیں بنایا ان کے افسانوں میں مختلف طبقات اور تہذیبوں کے دھارے مدخم ہیں۔فرقہ پر تی کا ناسور، سماجی نظام میں ایک طبقہ کی بالادتی کے خلاف مزاحت اور اور فرز بہی جارحیت میں انسانیت کا نفاذ ان کی فکر اور فن کے مرکزی خلتے ہیں۔

یپذام آفاقی کے یہاں تمام طرح کے سابقی موضوعات کو دیکھا جاسکتا ہے۔ موضوعات کو بر سے میں انہوں نے بڑی مہارت سے کا م لیا ہے ۔ ان کے افسانوں میں بناوٹ اور صنعت گری نہیں ہوتی ۔ ان کی بیشتر کہا نیاں صیغہ واحد متعلم کے طور پر بیان ہوئی ہیں۔ انہوں نے کسی ایک طبقہ ، سماج یا تہذیب کو اپنے افسانے کا موضوع نہیں بنایاان کے افسانوں میں مختلف طبقات اور تہذیبوں کے دھارے مدخم ہیں۔ فرقہ پر سی کا ناسور ، سابقی نظام میں ایک طبقے کی بالاد سی کے خلاف احتجاج اور مذہبی جارحیت میں انسانیت کا نفاذ ان کی فکر اور فن نے مرکزی تکتے ہیں۔ انہوں نے اسحال، رشوت خوری، دہشت گردی ، بے روزگاری ، جنسی بے روی اور سماجی کے بدلتے نظافتی مناظر کو بیش کیا ہے ۔ رحمن عباس پیغام آفاقی کی افسانہ نگاری ۔ متعلق کی تعلق ہو ہیں : اور سماجی کے بدلتے نظافتی مناظر کو بیش کیا ہے ۔ رحمن عباس پیغام آفاقی کی افسانہ نگاری ۔ متعلق کی جنسی بی دوی نظاف اپنے غصاور احتمانی سطح کی اور کی بی جا م اور میں میں انسانی کی نظافہ ان کی فکر نظاف اپنے غصاور احتمانی سطح کی ایک ہوئی خان ہوں ہوں ہے دوری ، دور شانسانی کی خان کی فکر نظاف اپنے غصاور احتمانی سطح کی بی ہونے والے عظیم جر و استو کار کی ہے متال کی ہو ہو ہیں : مطن میں درج کراتے ہیں ۔ یہ انہوں کے زیار ایک ہونے اور الے عظیم این اور ایک کی اسانہ نگار کی ہے متعلق کی کی نظاف نظاف اپنے غصاور احتمانی سطح کی ایک ہونے والے عظیم جر و استو میں کی کی ایک کی تہ ہو ہو کی کی انسانہ نگار کی ہے تعلی کی کر کی تعلیم بی درج کراتے ہیں ۔ یہ ان کے زیرہ اور پر امید انسان ہونے کا تو میں میں درج کراتے ہیں ۔ یہ ان کے زیرہ اور پر امید انسان ہونے کا کر ہو کی کی میں ہیں ، ۔ (۳۵)

یپنیام آفاقی کا ایک افسانہ' کو آپریٹیو سوسائٹ' ہے۔ اس افسانے میں رشوت خوری کو موضوع بنایا گیا ہے۔ سماج کا الیٹ طبقہ بظاہر شکل وصورت سے کتنے اچھے لگتے ہیں کیکن اس میں سے بعض لوگ باطنی طور پر کر پٹ ہوتے ہیں۔ جو موقع ملنے پر کرپشن کو فروغ دینے میں کبھی پیچھے نہیں رہتے ۔ اس افسانے میں کرپشن کو علامتی طور پر پیش کیا گیا ہے۔ اس افسانے سے متعلق احمد صغیر لکھتے ہیں: ''پیغام آفاقی کا افسانہ'' کو آپریٹیو سوسائٹ' ، جدید معا شرے کے شاطرانہ چالوں سے ہمیں آگاہ کرا تا ہے ۔ بیہ معاشرہ بظاہر ہمیں ایک آئیڈیل

حسین الحق کی افسانہ نگاری

حسین الحق بحیثیت افسانہ نگارار دوفکشن کی تاریخ میں اپنی ایک الگ شناخت رکھتے ہیں۔اپنے ہم عصروں کے مابین حسین الحق کی شخصیت ممتاز و منفر دنظر آتی ہے۔اب تک ان کے سات افسانو کی مجموعے اور دوناول منظر عام پر آچکے ہیں تخلیقی سفر ہنوز جاری ہے اور مستقبل قریب میں مزید مجموعے منظر عام پر آنے کی توقع ہے۔

حسین الحق موجودہ عہد میں اردوفکشن کا ایک معتبر نام ہے۔وہ بنیادی طور پرا فسانہ نگار ہیں اور اس فن میں انہیں مہارت تا مہ حاصل ہے۔انہوں نے ناول نگاری کے فن میں بھی طبع آ زمائی کی ہے اور اس میدان میں بھی کا میاب رہے ہیں۔وہ اپنے منفر دانداز واسلوب کی وجہ سے افسانوں اور ناولوں کی دنیا میں ایک انہم اور دائم مقام رکھتے ہیں۔اب تک ان کے سات افسانو کی مجمو عے اور دونا ول منظر عام پر آ چکے ہیں۔ان سب کے باوجو دان کے پاس ابھی بھی اتنا مواد موجود ہے کہ مزید دو مجموعے بہ آ سانی شائع ہو سکتے ہیں ۔فکشن کے علاوہ انہوں نے نفتیدی و مذہبی موضوعات پر بھی بہت سارے مضامین اور کتب کی ایک بڑی تعداد پیش کی ہے

حسین الحق انو مبر ۱۹۳۹ء کو سمبر ام میں پیدا ہوئے۔ان کے والد کا نام انوار الحق شہودی ہے۔انوار الحق شہودی ایک جید عالم دین ، حافظ قر آن اور قادر الکلام شاعر تھے۔ان کا تخلص نازش سہسرا می تھا۔ حسین الحق کی ابتدائی تعلیم گھر پر ہوئی اور میڑک آرہ ضلع سے پاس کیا۔ گریجو یشن ایس ۔ پی جین کالج سے اورا یم ۔اے ۔ پیٹنہ یو نیور سٹی سے کیا۔ آپ نے مگدھ یو نیور سٹی بودھ گیا سے فار سی میں بھی ایم ،اے کیا اور بالآخر ۱۹۸۵ء میں اردوا فسانوں میں علامت نگاری کے موضوع پر پی ۔انچ۔ ڈی مکمل کی۔

ایم۔اے کرنے کے فورابعد حسین الحق نے گروگو بند سنگھ کالج، پٹند ٹی میں عارضی طور پر بحثیت لیکچرار جوائن کیا۔ پھر کچھ دنوں کے بعد یو۔جی ۔ سی سے جو نیر فیلو شپ ملی اور غالبا ہم ہے ایے ایے ایم ایسر بچ فیلو کی حیثیت سے پٹنہ یو نیور ٹی میں ریسر چ کا کا مانجام دیتے رہے۔ساتھ ہی ساتھ آئی۔اے اورا یم۔اے تک کی کلاسیں بھی لیتے رہے۔اسی درمیان کمیشن کے ذریعہ ایس۔ پی ۔کالج دمکامیں بحالی ہوئی اور ۱۹۹۱ء میں مگدھ یو نیور سٹی بودھ گیا کے پوسٹ گریجو بیٹ ڈپار ٹمنٹ میں متبادلہ ہو گیا اور اس وقت سے تا ہنوز وہیں مصروف کار ہیں۔

> حسین الحق کی افسانہ نگاری ہے متعلق عبدالصمد لکھتے ہیں کہ: ''افسانہ لکھنے کی شروعات انہوں نے روایتی ڈھنگ سے کی مگر جب جدیدیت کاعلم بلند ہوا تو اس کے برز ورحمایتی بن گئے اور'' شب خون' 'اور دوسرے جدیدرسالوں میں تواتر سے چھپنے گئے۔لیکن کمال بیر کہ ہے کہ انہوں نے اپنے افسانوں میں وہ روش اختیار نہیں کی جو انہیں نئے معاشرے کا تنہا آ دمی،اینے خول میں بندانسان، نام نہاد صنعتی ترقی سے بیزاراوراس کی مبیندز ہرنا کیوں سے آلودہ ،شکستہ، دوسروں سے ہیں صرف اورصرف اپنے آپ کے لیے لکھنے والافن کار وغیرہ وغیرہ ثابت کرتے ۔انہوں نے علامتی اورتجریدی افسانے ضرور لکھے مگران کے یہاں ترسیل <sup>ک</sup>بھی مسّلہ ہیں بنی ۔جدیدیت *کے عروج میں* ان کا ایک افسانہ 'بارش میں گھرا مکان'شبخون میں شائع ہواتھا۔اس انسانے نے نہ صرف ان کی ادبی شخصیت کی پہچان مشحکم کی بلکہ اس نے ہندویا ک سطح پر سنجیدہ لکھنے یڑھنے والوں نیز جینو <sup>ن</sup>ین قاری کوان کی طرف متوجہ کیا ۔ یوں حسین الحق اس انسانے کواینا شاہ کارتسلیم نہیں کرتے ، براس سے کوئی فرق نہیں بڑتا ۔ وہ افسانہ توبہ ہر حال ان کے قلم ہی سے نکلا ہے۔ ویسے وہ ایک ایسا افسانہ ہےجس کی لیک پربشمول حسین الحق یے شارافسانہ نگاروں نے افسانے لکھے ہیں۔حسین الحق کے پاس افسانوں اور ناولوں کا ایک بڑاذ خیرہ موجود یے مگرکہیں بھی ان پر جدیدیت حاوی ہوتی دکھائی نہیں دیت**ی۔** پھر بھی <sup>حس</sup>ین الحق کا جدید ہونے برآج بھی اصرار ہے اور وہ ترقی پسند مصنفین کے حامیوں میں بھی اپنا نام درج کرا چکے ہیں اور اس کے عہدہ داربھی رہے ہن'(۲۷)

## ۳۲۲

حسین الحق کی پوری ادبی زندگی دیکھنے اور شیمھنے کے بعد میہ اندازہ ہوتا ہے کہ ادب کے میدان میں انہیں مسلسل نظر انداز کیا جاتا رہا ہے ۔وہ جس پائے کے فکشن نگار ہیں اور اردو کے تیکن ان کی جونا قابل فراموش خدمات ہیں ان سب کا خاطر خواہ اعتر اف نہیں کیا جارہا ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ ان کو آج تک ادب کا کوئی قابل ذکر انعام نہیں ملا اور نہ ہی ناقدین ادب نے ان کے فکشن پر اتنی توجہ کی جس کے وہ لائق ہیں ۔ حسین الحق کو قومی اور عالمی سمیناروں میں اتنا مدعونہیں کیا جاتا کہ وہ مشخق ہیں اور نہ ہی انہیں کسی ان کی بھر ای یا ی سرکار کی اداروں کے سی منظر نظار کیا گیا ۔ بنائے ہوئے راستوں سے ہٹ کر نیار بحان اپنار ہے تھے۔ اب یہاں حرمان نصیبی و مایوسی ، بے اطمینانی اور نا آسودگی کا اظہار ہئیت اور تکنیک میں تبدیلی کی صورت میں ظاہر ہور ہا تھا۔ اس دور میں جدیدیت کے نام پر اردوا فسانے میں کئی قابل قدر تجربے ہوئے ۔ نئی تکنیکوں پرطبع آ زمائی ہوئی ۔ کئی پر انی تکنیکوں کو با قاعد ہ رجحان کی حیثیت دی گئی جن میں خاص اور بنیادی تجریدی وعلامتی رجحان تھا۔ ویسے بیر جان تقسیم ہند سے پہلے بھی کرش چندر، احمد ندیم قاشی ، متاز شیریں ، عزیز احمد ، احمد علی اور دیگر تخلیق کاروں کے افسانوں میں بھی ملتا ہے ایکن و ہاں اس کے نقوش دھند لے تھے۔ اب دھند کی وہ تہیں حجب گئی تھیں اور اس دہائی میں بھی ملتا ہے افسانہ کا کینوں سا تویں دہائی میں کافی وسیع ہواور یہ ہوا بھی۔ اس نے انسانی زندگی کے منتقاضی تھے کہ مخضر کلیا و اس اس کے نقوش دھند کے تھے۔ اب دھند کی وہ تہیں حجب گئی تھیں اور اس دہائی میں ایک با قاعدہ ہے کہ ایکن و ہاں اس کے نقوش دھند لے تھے۔ اب دھند کی وہ تہیں حجب گئی تھیں اور اس دہائی میں ایک با قاعدہ ا

۲۰ - ۷۰ کی دہائی میں تخلیق کاروں کے لیے کیما ربحان پیدا ہو چکا تھا ؟ اور قاری کس طرح کی تحریر اور اسلوب کا نقاضہ کررہا تھا؟ اس بات کو سمجھنے کے لیے ڈاکڑ احد حسین آ زاد کا بیۃ بصرہ ملاحظہ فرما کیں: ''۹۹۹ء کے بعد جب افسانہ نگاورں نے قاری کے چہرے پر بوریت اور اکتا ہٹ کے آثار کو پڑھا اور محسوس کیا تو انہیں اپنے پکوان کے تیچکے پن کا احساس ستانے لگا۔ جس کے نتیجہ میں ۱۹۶۰ء سے اردوا فسانوں میں نئے رول کہانیاں لکھنے کی روایت نٹی نہیں۔ بریم چند سے انتظار حسین تک اور روکی کہانیاں لکھنے کی روایت نٹی نہیں۔ بریم چند سے انتظار حسین تک اردو

> کے افسانوی ادب میں مختلف میئتی اور موضوعاتی تجربے ہوئے۔لیکن یہاں تک کئے گئے تجربوں کی اہمیت منھ کا مزہ بد لنے سے پچھزیا دہنہیں

۳2 ۴

۔ البتہ ۲۰ ء کے بعد بدلے ہوئے حالات کے نتیجہ میں میتن اور موضوعاتی تجربوں کی لے نسبتاً زیادہ تیز ہوگی اور ان تج بوں نے رجحان کی حیثیت اختیار کر لی ۔ اس موقع پر اس کی وضاحت بھی ضروری ہے کہ ۲۰ ء ۔ ۲۳ ء تک جو تجربے ہوئے ان کارشتہ ترسیل وابلاغ کی حد تک روایت ۔ ۲۳ ہوا تھا۔ اس وجہ سے سب نے ان کا بلا بھی کی استقبال کیا۔ مگر ۲۵ ء کے بر اہوا تھا۔ اس وجہ سے سب نے ان کا بلا بھی کی استقبال کیا۔ مگر ۲۵ ء کے بعد اس حد کو بھی پھلا نگنے کی کوشش شروع ہوگئی۔ تجربیدی اور علامتی کہا نیاں بعد اس حد کو بھی پھلا نگنے کی کوشش شروع ہوگئی۔ تجربیدی اور علامتی کہا نیاں بعد اس حد کو بھی پھلا نگنے کی کوشش شروع ہوگئی۔ تجربیدی اور علامتی کہا نیاں نہیں کا رواج عام ہو گیا۔ ٹوٹ نی بھر تے لیے ، تنہا کی کا کرب ، بے یقینی اور بچر گی افسانوں کے جسم پر جولباس نظر آتے ہیں وہ ۲۰ ء سے پہلے ک دیا اور آج افسانوں کے جسم پر جولباس نظر آتے ہیں وہ ۲۰ ء سے پہلے ک افسانوی لباس سے میں نہیں کھاتے ۔ ایسے افسانے بہار میں نسبتاً زیادہ اوگانوی ، نز ہت نوری ، سیم محد جان ، نور الھد کی ، نشاط قیصر ، شبیر احمد ، منظر کاظمی ، شوکت حیات ، اختر یوسف ، شموئل احمد شفق ، رضوان احمد ، میں امیکن ، نز ہت پروین ، عشر ۔ خاس سین الحق ... ، ' (۲۳)

اس طرح دیکھیں تو ساتویں دہائی کے بعد کی کہانی میں خواہ وہ واقعاتی ہو، تجریدی ہویا علاماتی ، کہانی بین کی لو پھر ٹمٹماتی ہوئی نظر آتی ہے۔ ہیولوں کی شکل میں ہی سہی کر دار کی پھر مراجعت ہوئی اور وحدت تا ترکی گم شدگ ایک بار پھر کہانی کے ہاتھ آگئی قبل ازیں حد درجہ نجی علامات کے استعال نے کہانی کو جس طرح چیستاں بنا دیا تھا اس سے بھی نئی نسل نے عبرت حاصل کی اوران کی میشتر کہانیوں میں جو علاماتی میں ، دیو مالا اور اساطیر سے اخذ کر دہ نسبتا کم غیر مانوس علامتیں استعال میں آئی۔

مابعد جدید میتاز افسانه نگاروں کی فہرست ایک نام خضنفر کا بھی آتا ہے۔ یخفنفر اپنے عہد کا بہت بڑافکشن نگار ہے۔ انہوں نے ناول اورا فسانے دونوں تخلیق کئے۔ یہاں صرف ان کی افسانه نگاری سے متعلق بات کرنا مقصود ہے یفضنفر کا پہلا افسانو کی مجموعہ 'حیرت فروش ہے۔ اس مجموعہ میں 33 افسانے ہیں ، ان افسانوں کے مطالعہ کے بعدا ندازہ ہوتا ہے کہانہوں نے کسی خاص میدان میں اپنے قلمی ریس کے گھوڑ نے نہیں دوڑائے ، بلکہ معاشرہ سے سلکتے موضوعات کواپنے افسانوں میں سمونے کی کوشش کی ہے، عمومی طور پر انسانی قدروں کی پامالی ، تہذیب کا بدلتا منظر نامہ، فرقہ پر ستی کی نیخ کنی ، حکومتوں کی چالبازی اور معاشرہ کے دبے کچلے افراد کی کہانی ان کے افسانے کے بنیادی موضوعات ہیں ، اس مجموعہ کی تمام کہانیاں انہیں موضوعات پر گردش کرتی نظر آتی ہیں، چندعلامتی کہانیاں بھی اس میں شامل ہیں۔

سماج کے بدلتے اقد ار اور ثقافت کے داغد ار ہوتے چہرے کی بہترین عکاس افسانہ ''حیرت فروش '' ہے اس کہانی میں ہماری تہذیبی اقد ار پر بہت تیکھا طنز ہے۔ آج کا سماج کتنی سرعت سے تبدیل ہونا چار ہا ہے۔ اچھائی پر برائی فتح یاب ہونا چاہتی ہے۔ برائی کو بر استجھنے کا تصور رفتہ رفتہ ختم ہوتا جار ہا ہے۔ قد ریں مٹتی جارہی ہیں۔ اس کہانی کا مرکزی تصور اچھائی کا دھیرے دھیرے مٹ جانا ہے۔ افسانہ نظار اچھی چیز کی دستیابی کو حیرت سے تعبیر کرتا ہے ۔ وہ ناامید ہوچلا ہے ۔ کیونکہ انہیں پتہ ہے کہ اب سماج اور معاشرے سے اچھی چیزیں اٹھ رہی ہیں ۔ نہ اچھا اخلاق باتی ہے اور نہ ہی اچھی صلاحیت کے لوگ رہ گئے ہیں۔ اگر کہیں اچھی صلاحیت کے لوگ ہیں بھی تو ان کی قدر و قیت بالکل ختم ہو چکی ہے ۔ لوگوں کے دلوں سے اچھی صلاحیت کے ملاحیت متعلق عظمت اور اعتر اف کی قدر و قیت بالکل ختم ہو چکی ہے ۔ لوگوں کے دلوں سے اچھی صلاحیت کے ملاحیت ہے۔ ہوتا ہے۔

<sup>(()</sup> کتابوں سے نگلتے ہی نگامیں اشتہاروں پر پڑنے لگیں۔اشتہار اور انڑویو کے چکر میں وہ دربدر پھرنے لگا۔اس چکر میں اسے چکر آنے لگے۔آنگھوں میں اند حیرا چھانے لگا۔ پاؤں لڑ کھڑانے لگے'۔(۳۹) غضفر کی طبیعت بہت حساس واقع ہوئی ہے ۔ان کی نظر سماج کے ان بد لتے اقدار پر بہت آسانی سے پڑجاتی ہے جہاں تک اکثر افسانہ نگاروں کی نگا ہیں نہیں پہو پنچ پاتی ہیں۔افسانہ نگار تہذیب وثقافت کے اس بد لتے منظر نامہ پر حیران ہے۔سماج اتن تیزی سے تبدیل ہور ہا ہے ۔لیکن سماج کے رہنے والے اس تبدیل

اس کہانی کا مرکز می کردارایک اعلی تعلیم یافتہ انسان ہے جوبے پناہ صلاحیتوں کا ما لک بھی ہے۔ مگران کی صلاحیت کا اعتراف کرنے والا کوئی نہیں ہے۔ بیافتد رمی صرف اس انسان کی صلاحیت کے ساتھ وابستہ نہیں ہے۔ بلکہ ساج کے بدلتے رجحان کا بیرعالم ہے کہ ہراچھی چیز پر بری چیز سبقت لے جارہی ہے وہ دیکھتا

وہ تعلیم یافتہ انسان چیزوں کود کی کر حیرت میں پڑ جاتا ہے۔ان چیزوں کا ذکر''ادارہ حیرت فروش '' کے سامنے کرتا ہے۔لیکن اس ادارہ کے لوگوں کوان چیزوں سے تعجب نہیں ہوتا۔،ایک دن کہانی کے مرکزی کردار نے تلاش وجنتو کے بعدادارہ حیرت میں یہ پیش کردیا'' کسی کی قابلیت اس کے کام آگئ' ۔ یعنی ایک قابل شخص کواس کی قابلیت کا اعتراف کرتے ہوئے اس کو ملازمت سے نوازا گیا۔اعتراف قابلیت کی بات س کرادارہ حیرت فروش کے مینجر نے اس شخص کو انعام سے نواز ناچاہا۔

غفنفر نے یہاں بید کھانے کی کوشش کی ہے کہ ہمارے ساج سے اچھائیوں کا جنازہ نکل رہا ہے ۔علم اور قابلیت کا خون ہور ہا ہے ۔فکشن نگار کا بیا حتجاج آپنی جگہ درست ہے کہ تق دارکوتق ملے ،عدالت سے عدل کا صدور ہو یعلم کا وفور ہواور اہل علم کو اس کا جائز مقام اور مرتبہ نصیب ہو۔قابلیت کا اعتراف ہوتا کہ ہر قابل انسان کی قابلیت سے ساج اور ملک کوفائدہ ہو سکے۔

غفنفر عہد حاضر کے متازفکشن نگار ہیں۔ بیانیہ اسلوب کی دلکشی ، گٹھے جملوں کی رعنائی ، پلاٹ کی برنائی ، مکالمہ کی شگفتگی ، کہانی گڑ ھنے کی ہنر مندی ، دلآویز منظر نگاری ، نازک خیالی دمعنی آفرینی ، فکشن کے نشیب

ے:

وفراز سے آگہی اورسب سے بڑھ کرمعا شرقی مسائل پرخامہ فرسائی وغیرہ ایسے خصائص ہیں جوغضنفر کواد بی افق پراہم مقام عطا کرتی ہیں۔

''سانڈ''ایک نمائندہ افسانہ ہے ۔اس افسانے میں سانڈ علامت کے طور پر استعال ہوا ہے ۔ یہ سانڈ ساج کے فاسد عناصر کے لیے ایک استعارہ ہے ۔ یہ سانڈ بہ ظاہر ہندوستی سورج پور سے تعلق رکھنے والا ہے ۔ مگر یہ سلم محلے میں آکرادھم مچا تا، غریبوں کو ستایا کرتا تھا، مسلم لڑکیوں سے چھیڑ چھاڑ کرتا، گا ڈن کے افراد کو پر یشان کرتا تھا۔ با شندگان محلّہ نے اس سانڈ سے متعلق قاضی ہا ڈس میں شکایت کی ، مگران کی شکایت مستر د کردی گئی ۔ بڑے تھانہ میں بھی شکایت ہوئی ، مگر کچھ بھی نہیں ہوا ، پھر رڈمل کے طور پر مسلمانوں نے بھی سانڈ تیار کر کیا اور اسے چھوڑ دیا تا کہ وہ ہندو محلّہ میں جائے اور نقصان پہو نچائے ، مگر مسلم سانڈ ہندو سانڈ کے ساتھوں جاتا ہے۔

شفق کا شار مابعد جد بدا نسانہ نگاروں میں ہوتا ہے۔ انہوں نے اپنے معاصر ین کے دوش بدوش چلتے ہوئے افسانے میں کہانی پن کی مراجعت اور عوام کو کہانی کے دامن سے وابستہ کرنے میں اہم کر دارادا کیا۔ ان لوگوں کی اس کوشش اور متوازن روپے سے افسانے کی طرف قاری کی والیہی ہوئی اورا فسانے میں تجرید یت اور علامت نگار کی کا چہرہ بھی تکھرا۔ شفق کی افسانہ نگار کی سے متعلق ایک مضمون پر خامہ فر سائی کرتے ہوئے زاہد الحق رقمطراز ہیں: من شفق کی افسانہ نگار کی سے متعلق ایک مضمون پر خامہ فر سائی کرتے ہوئے زاہد الحق رقمطراز ہیں: من شفق کی افسانہ نگار کی سے متعلق ایک مضمون پر خامہ فر سائی کرتے ہوئے زاہد الحق رقمطرا زہیں: میں سے ایک ہیں دہائی میں تیز کی سے انجرنے والے جدید افسانہ نگاروں میں سے ایک ہیں۔ انہوں نے انجرنے والے جدید افسانہ نگاروں علیہ دہ شاخت قائم کی ۔ انہوں نے بہت ہی سی میں انفراد یت اور موضوعات اور اسلوب کو برتا ہے۔ اور نہ صرف قار کین بلکہ ناقد ین کو بھی موضوعات اور اسلوب کو برتا ہے۔ اور نہ صرف قار کین بلکہ ناقد ین کو بھی ہو تھیقت کا جو رنگ چر ھادہ بہت تج ہوں کے اجد گہرا اور چو کھا ہوا ہوا ہوں ہوا میں اتر نے کو مجبور بھی کرتا ہے۔ ان کے افسانوں میں انسانی قدروں کی پامالی کا جو دکھ ہے وہ تہذیب و معاشرت اور سیاست کے چہرے سے نقاب اس طرح اٹھا تا ہے کہ جیسے کوئی ہماری نفسیات کی گر ہیں کھول رہا ہو۔ ان کے افسانے ہمیں بتاتے ہیں کہ زندگی اتنی سہل نہیں ہے۔ چیزیں اتنی سادہ نہیں ہیں جتنی نظر آتی ہیں ۔ ان میں بلا کی پیچیدگی ہے، بے حد تضادات سے باہرنگل آنے کی کوشش کا نام ہی زندگی ہے' ۔ (۱۳)

شفق تمثیلی اظہارا پناتے ہیں جمثیل اپنے ساتھ استعاروں کو لے کرچکتی ہے۔ بیا ستعارے زبان کی روانی ، جملوں کی خوشگوار ترکیب اور شفاف تصور میں مدغم ہوجاتے ہیں۔ بیہ بات شفق کے اظہار کی قوت اور ترسیل کی خوبی واضح کرتی ہے۔ ان کے استعاروں میں تبھی تبھی ماضی کی مذہبی سطحیں اور حال کی سیاسی سطحیں بھی مدغم ہوجاتی ہیں۔ ان کے افسانوں میں بادل ، سیاہ کتا ، اندھی رات یہ مٹی ہوئی زمین ، پناہ گزیں ، ڈ و بتا اٹھرتا ساحل اور ٹوٹے کھوں کا دکھ خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

شفق کے اب تک چارافسانوی مجموعے شائع چکے ہیں۔ایسمٹی ہوئی زمین ( ۱۳ افسانے )۲۔سگ گزیدہ (۱۹ فسانے )۳۔شناخت ( ۷ اافسانے )۴۔وراثت ( ۱۷ افسانے )۔

شفق کے ابتدائی دور کے افسانوں میں جاسوی ناول کے اثرات نمایاں نظر آئے ہیں۔ مثلا ''واردات' آسیب، بادل، شہر ہوں اور مہم وغیرہ۔ ان افسانوں اور اسی قبیل کے دیگر افسانوں میں شروع سے آخرتک دہشت، سراسیمگی، خوف وہراس کا ماحول بھرا ہوا ہے۔ ایسا اس لئے ہے کہ وہ جس عہد میں سانس لے رہے تصاس زمانے میں ہر چہار جانب ایسے ہی سانحات اور واقعات رونما ہور ہے تصے۔ ایسے نازک وقت میں شفق جیسے حساس فن کا رکا متاثر ہونا فطری بات تھی۔ اس سلسلے میں وہ سید احمد قادری سے انٹرویو کے سوال: وغیرہ کا ذکر بہت ملتا ہے؟'' کا جواب دیتے ہوئے کہتے ہیں: کا جواب دیتے ہوئے کہتے ہیں: کا جواب دیتے ہوئے کہتے ہیں: کو جو اب دیتے ہوئے کہتے ہیں: تحجیبتیں۔ شوہر نے جہیز کے لئے بیوی کوجلا دیا، شوہر کے ظلم سے کورت نے خودکشی کر لی ، ایک خاندان کے دس افراد کا قتل ، ایک گا دَں میں تمیں آدمیوں کا اجتماعی قتل ، انسان زندہ جلاد یے گئے ، پھر فرقہ وارانہ فسادات، جمشید پور میں ایک ایمبولینس میں معصوم عورتوں اور بچوں کو زندہ جلا دیا گیا ، احمدآباد میں مسجد مقتل بن گئی۔ آسام ، نیکی اور گوال پاڑ قتل عام، دعوت عبرت دیتی ہوئی بچوں کی لاشیں، ایران میں خمینی کا بنایا ہوا قبرستان، افغانستان میں حریت پسندوں کی جدوجہداور کارمل انظامیہ کے کا ندھوں پر رکھا ہوا روں کا ہاتھ اور ہاتھ کی انگلیوں میں جدید ترین اسلحے ، صابرہ اور شکیلہ کیمپوں میں اسرائیلی درندوں کے ہاتھوں ہنتے عوام کا قتل عام ، جرا شیمی ہتھیار ، بل مزی، انتظر س اور وی ایکس گیس، اسلحوں کی دوڑ ، نیٹ اینڈ کلین بم، ہم کہاں جارہے ہیں ... ''(۲۲)

ذیل میں ایک دوافسانوں کے حوالے سے ایک عمومی جائزہ پیش کیا جائے گاتا کہ شفق کی افسانہ نگاری سے متعلق کوئی رائے قائم کی جاسکے۔

<sup>(\*</sup>، ہوائیں ہو جھل ہو کئیں ، چھٹی حس کے تاریخ پڑ ہے ، ذہنوں میں خطر ب کا الآرم بجنے لگا ۔ وہ آرہا ہے ۔ بہت جلد آرہا ہے ۔ ہو شیار ہو جاؤ ۔ سر حدوں کی کڑی نگرانی کرو ۔ درواز وں اور کھڑ کیوں پر پہر ے بٹھا دو ۔ جاگتے رہو ۔ خبر دارکوئی پل بھر کے لیے بھی آنکھیں بند نہ کر ۔ ۔ بتیاں جلتی چھوڑ دو کہ اندھیر اس کامسکن ہے ۔ وہ آئے گا اور چیکے سے کہیں بیٹھ جائے گا ۔ پھر رات کے سناٹے میں باہر نگل کر نیند میں ڈ و بی ستی پر ظلمت کی طرح چھا جائے گا ۔ میں جب آنکھیں کھلیں گی تو سورج نہیں نظے گا ، روشن نہیں ہوگی اور دہ فتح کے شادیا نے بچا تا گلیوں اور شاہ را ہوں پر گشت کر لے گا سب کی قسمتوں کا مالک ، بن جائے گا اور پھر اس سے کبھی نجا نہیں ملے گی کوئی نجات نہ دلا سکے گا، اس لیے ہو شیار ہو، جا گئے رہو، بتیاں جلتی چھوڑ دو، روشنی اور تیز کرو کہ اس سے نجات کی ، خطر ہے کے سد باب کی یہی ایک صورت ہے ' (۲۳۳

اس اقتباس میں منتقبل کا صیغہ استعال ہوا ہے۔اورایک نادیدہ زمانہ ستقبل میں کسی انجانے اور ایک حد تک پر اسر ارعذاب کے نزول کا ذکر کیا گیا ہے۔ مصنف کا لب ولہجہ اور طرز بیان اتنا پر اعتماد ہے جیسے اسے انجانی مصیبت کے وارد ہونے کا محض گمان یا اندینہ نہیں بلکہ یقین ہو۔اس کی ہمہ گیر تباہی اور تا را جی سے محفوظ رہنے کے لئے وہ لوگوں کو منا سب قدم الٹھانے کی تلقین بھی کرتا ہے۔ مستقبل کا خوف اس کے سارے وجود پر حاوی نظر آتا ہے اس اقتباس میں ایک مشتر ک اور قابل توجہ پہلو ہی ہے کہ راوی یا مصنف اپنی ذات کے زیاں یا ہلا کت کے بجائے اجتماعی تباہی اور بنی نوع انسان کی ہلاکت کے تصور سے دکھی ہے۔اگر چہ اس کی اعصابی حالت اتن شکستہ ہے کہ بید کھات کا اپناد کھ معلوم ہوتا ہے۔

الغرض ہر تخص اس نامعلوم نا گہانی عذاب کے تصور سے ہراساں ہے۔طرح طرح کے وہم و گمان آسیب کی طرح خوف دلاتے ہیں۔لوگ جاننا چاہتے ہیں وہ آئے گاتو کیا ہوگا ؟ اہل دانش کہتے ہیں اس کے آنے پر اتنی گرمی ہوگی کہ لوگ اپنے خیموں کے کپڑے نوچ کر پھینک دیں گے اور کنویں اور تالا بوں میں چھلانگ لگادیں گے مگر وہ سب سوکھ چکے ہوئی کے ہر طرف آگ ہوگی بھیا نگ آگ ۔سیاست داں اسے مخالف کیمپ کی افواہ قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ وہ اس سے پہلے بھی کئی بار آچکا ہے اور ہم آج بھی زندہ ہیں۔کہانی میں اس کی شہیہہ کے جو خوفناک اینچ آتے ہیں وہ روز قیامت کے عذاب کا تصور جگاد سے ہیں دائیک موقع پر ظلمت کا مید یونا دجال کے روپ میں بھی نظر آتا ہے جو کا ناہوگا۔ قیامت سے پہلے ظاہر ہوگا۔وہ کا فرہو کر الوہیت کا مدعی ہوگا اور صرف تین دن میں ساری کا منات پر قابض ہوجائے گا۔

یہاں تک پہو پنچ جانے کے بعدایک حساس قاری میہو چنے لگتا ہے کہ کہانی کی میہ استعاراتی فضا آخر کن سچائیوں، کن حقیقتوں کا اشار میہ ہے؟ وہ بڑی دلچ پہی اور غیر شعوری انہا ک سے کہانی کے دہشت پھیلا دینے والے لفظی پیکروں میں رشتہ تلاش کرتا ہے اور ان کی پنہاں معنویت کو سمجھنے کی سعی کرتا ہے فطلمات کا دیوتا، انسانی ساج کے لئے آخر کون سے عذاب کا استعارہ ہے۔اس کے خوف سے لوگ اس درجہ ہر اسماں کیوں ہیں ؟ اسے گمان ہوتا ہے کہ اگر میہ قیامت آگی تو وہ صفحہٰ ہستی سے انسانی وجو دکونیست ونا بود کرد ہے گہ ہوں کی ک اس مرکزی خیال کو ''بادل' کے عنوان کی مدد سے بیچھنے کی کوشش کرتا ہے۔وہ یہ سوچتا ہے کہ آخر منصف نے اسے بادل کا نام کیوں دیا ہے؟ وہ یہ بھی سوچتا ہے کہ دانشور،ادیب اور روحانی پیشوا اس کی تباہی، دہشت اور ہلا کت کا جونقشہ صیح بین سیاست دال اسے افواہ قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بیمذاب تو پہلے بھی کئی بار آچکا ہلیکن انسان آج بھی زندہ ہے اور دنیا قائم ہے۔

اس افسانے میں جب عذاب کے آنے کا وقت ہوجاتا ہے اور خطرے کی گھنٹیاں نقطۂ عروج پر پہونچتی ہیں اور ہوا کی آخری چینیں کر اہوں میں تبدیل ہونا شروع ہوتی ہیں تو کہانی کی گھنی اور متحرک فضا بھی نقطۂ کمال پر پہو پنج جاتی ہے۔ اس کے بعد اچا نک ظلمات کا دیوتا ظہور میں آجاتا ہے اور ایسا لگتا ہے کہ شور انگیز موسیقی کے ساتھ تیزی سے دوڑتی ہوئی تصویریں اچا نک ایک ساکت منظر Still میں تبدیل ہوجاتی ہیں ۔ مولوی برکت اللہ نے نماز پڑھ کر سلام کے لئے مند پھیرا تو ان کا مند پھرا کا پھرارہ گیا۔ رکشہ والے کے سیٹ بجاتے ہونٹ ساکت ہو گئے اور رکشہ ایک نالے میں گر کر الٹ گیا۔ یو نیور سیٹی کا ایک لڑ کا اور لڑکی حجت سے ہاتھوں میں ہاتھ دیے باہر نظر تو دونوں اسے دیکھتے ہی پھر ہو گئے ۔ گاتی گئیاتی ، جھوتی رقص کرتی زندگی اچا تک دم بخو درہ گئی۔ تیزی سے دوڑ تا وقت ہلاکت اور تباہی کے ایک سیاہ نظر کا اور لڑکی حجت سے وجود ہم کررہ گیا۔ صرف دونہ میں بی کی خط کہ میں اور تباہی کے ایک سیاہ نظر کی تیز کی کہ کا میں تبدیل کی ہو ہو تا ہوں

کہانی کا بیانجام صرف چند ثانیوں کی حکایت ہے۔ مصنف کے سامنے دوہی رائے تھے یا تو وہ جو ہر کی جنگ کی ہولنا ک اور قیامت خیز تباہی کا خیالی منظر دکھا تایا پھر وہ قاری کوموت کی اس سنسان اجنبی اور گہری گھاٹی میں لے جاتا جو نیو کلیا کی جنگ کی اولین دین ہوگی۔ پہلی صورت میں کہانی ایک نقطۂ عروج سے اچا نک ایک دوسر نقطۂ عروج پر پہو پنج جاتی ہے اور پھر اس کے خاتمے سے اس المیہ تا ثر کی تر سیل مشکل ہوتی جو مصنف کا مقصود تھا اور جو موجو دہ کہانی میں ایک مختلف فضا کی تخلیق سے بڑی حد تک حاصل ہو گیا۔ پھر بھی محسوس ہوتا ہے کہ کہانی کے اختتا می حصے میں اگر اتنا طول اور بکھر اؤن نہ ہوتا تو اس کا تا ثر زیادہ شد بداور تیکھا ہوتا۔

اقبال متين

آ زادی کے بعد جب ہم اردوا فسانہ نگاروں کی فہرست پر نظر ڈالتے ہیں توا قبال متین ہمیں ایک اہم اور متاز افسانہ نگار کی حیثیت سے دکھائی دیتے ہیں۔اقبال متین اس قول کے قائل ہیں کہ افسانہ کو شروع اور آخر تک افسانہ ہی ہونا چا ہے۔ وہ تکنیک کو دوسرے درجہ کی چز سمجھتے ہیں ان کے افسانوں کی تعمیر جاندار کردار، مناسب موضوع اور دکش اسلوب سے ہوتی ہے۔ ان کے کر دار اور موضوعات اُس ساج کے ہوتے ہیں جہاں ہندوستان کی بڑی آبادی رہتی ہے۔ اب تک ان کے سات افسانوی مجموعہ منظر عام پر آکر اہل علم وادب سے داد وتحسین حاصل کر چکے ہیں۔ ان کا پہلا افسانوی مجموعہ ' اُجلی پر چھا ئیاں' ہے جو ۱۹۱۰ء میں شائع ہوا۔ دوسرا مجموعہ ' نچا ہوا الیم' کے عنوان سے ۱۹۷۳ء میں سامنے آیا۔ ان کے دیگر افسانو کی مجموعوں میں ' خالی پٹاریوں کا مداری' (202ء) '' آگری کے ورانے'' (۱۹۸۰ء) '' مزبلہ'' (۱۹۸۹ء) '' میں بھی فسانہ تم بھی کہانی''

اقبال متین کی پہلی کہانی'' چوڑیاں''۱۹۴۵ء میں'ادب لطیف' میں شائع ہوئی اوران کا آخری افسانوی مجموعہ'' شہر آشوب''۲۰۰۰ء میں منظر عام پر آیا۔اس طرح دیکھا جائے توان کا افسانوی سفر تقریبا چھرد ہائیوں پر محیط ہے۔اس طویل عرصہ میں اقبال متین نے اپنی افسانوی تحریروں سے افسانوی ادب کو ملاا مال کیا اور بہت سی ایسی خوبصورت اور شاہ کا رکہانیاں لکھیں جن سے دنیائے افسانہ میں ان کی اپنی منفر دومشحکم شناخت قائم ہوئی اور دہ ایک ایچھے اور با کمال افسانہ نگارتسلیم کیے گئے۔

ا قبال متین کی کہانیوں کی ایک خوبی ہیہ ہے کہ وہ قاری کواپنی گرفت میں لیتی ہیں اور زندگی کے مختلف رُخوں کی نقاب کشائی کرتے ہوئے کئی زاویوں سے سوچنے پرآ مادہ کرتی ہیں۔ان کی کہانیاں انسانیت کے دکھ درد میں ڈوبی ہوئی معلوم ہوتی ہیں۔بقول عابد سہیل:

> ''ان کے افسانوں میں دکھوں کی پھوار جس طرح برتی ہے ویسے اردو کے کسی دوسر ے افسانہ نگار کی تحریروں میں شاید ہی برسی ہو کیکن سے پھواران کو،ان کے کرداروں کواوران افسانوں کے قاری کو جینے اورزندگی کرنے کا حوصلہ بخشق ہے۔''(۴۵)

اقبال متین نے حیدرآباد کے نظام شاہی سلطنت کے مروج وزوال کو بہت قریب سے دیکھا ہے۔ حویلی، جا گیردار اور مسلم زمینداروں کے زوال پر انہوں نے افسانے لکھے ہیں۔ ان کے یہاں روایتی اور تجریدی تکنیک پر اچھی کہانیاں بھی مل جاتی ہیں۔فعال کردار، تازہ موضوع اور صاف ستھری دلچ سپ زبان ان کے افسانوں کی پہچان ہے۔انہیں زبان کو ہر سنے کا بھی سلیقہ ہے۔ اسی لیے ان کے افسانوں میں ایک لفظ

زیادہ اور نہ کم ہوتا ہے۔ وہ بہت ہی سوچ سمجھ کراورغور دفکر کے بعد ہی قلم اٹھاتے ہیں۔ سنجیدہ ،فکریا سُدِاراور خوبصورت زبان لکھتے ہیں۔اسلوب سے کر دارکو درخشاں کر دیتے ہیں جس سے واقعہ اور کر دار میں روح جاگ جاتى ہے۔ان كاايناخيال ہے: · · میر بزدیک کہانی خواہ وہ علامتی ہو کہ تج پدی اس کو پہلے کہانی ہونا چاہیے۔اس کا کہانی بن پااس کی افسانویت ہی اس کواس کمی اور بے چېرگى سے بچاسكتى ہے جوضرورى ہے۔''(۴۶) ا قال متین نے علامتی افسانوں میں فنی انصاف کو برقراررکھا، وہ کسی تکنیک کے پابندنہیں ۔موضوع کردار، پلاٹ اوراسلوب کو باہمی طور پر سنوار لینے کے بعد ہی ان کی کہانی مکمل ہوتی ہے۔ وہ کر دارکواس طرح پیش کرتے ہیں جیسےاس کہانی کے برسوں ساتھ رہے ہوں۔جس طرح ان کی شخصیت میں وقارا ورسلیقہ پایا جاتا ہے،اسی طرح ان کے افسانے منصبط اور مہذب ہوتے ہیں فرقہ واریت اور فسادات پران کے تین افسانے ملتے ہیں۔ آواز کاانتظار، یل صراط اور شہرآ شوب۔افسانہُ آواز کاانتظارُ میں فرقہ وارانی آل وغارت گری کے کسی منظر کوموضوع نہیں بنایا گیا ہے، بلکہ دونو جوانوں کی اس محبت کو دکھایا گیا ہے جس کی پیدائش موسم بہار میں ہوئی اوراسی موسم بہار میں ختم بھی ہوگئی۔ بیرمجت اپنے آپ پاروا یتی تعلق پارسم ورواج کی نذ رنہیں ہوئی بلکہ اس کے ملک الموت کا نام فرقہ واریت اور فرقہ وارانہ فسادر کھا۔محبت کرنے والا جوڑا بھیا نک فسادات کے سبب بچھڑ جاتا ہےاورانھیں یوری زندگی فراق،تڑ پ، جدائی جنتجو، ناامیدی اور عالم برگانگت میں گزار نی پڑتی ہے۔ فسادات نے (جمیل) کوالیں زندگی بخش کہ جس میں سوائے کرب دٹیس کے پچھ بھی نہ تھا۔ نہامید، نہا نتظاراور نه بی خیال \_ اس افسانه میں ( جمیل ) کا کردارخود مصنف کا معلوم ہوتا ہے۔محبت کا اتناغمنا ک انجام اور خاتمہ فرقہ پرستی کی دین تھی۔اقبال متین نے اس انسانہ کی دردانگیز عکاسی کر کے،انسانہ کوزندہ جاوید بنادیا ہے۔ طارق حصاري

طارق چھتاری • ے ۱۹ کے بعد کی نسل کے ایک ممتاز افسانہ نگار ہیں۔اردو کی ادبی دنیا میں وہ فکشن نقاد کی حیثیت سے بھی متعارف ہیں۔انہوں نے اردوا فسانہ پر فکر انگیز مضامین لکھے ہیں۔اوراردوا فسانوں کے خوبصورت تجزیے کیے ہیں۔ان کا تحقیقی کام جدیداردو، ہندی افسانے پر سند کی حیثیت رکھتا ہے۔ان تمام باتوں کے باوجوداردو کی ادبی دنیا میں ان کی اصل ادبی شناخت افسانہ نگار کی حیثیت سے ہے۔ طارق چھتاری انسانہ نگار کی حیثیت ہے۵۷۹ء میں سامنے آئے۔ ان کا پہلا انسانہ' نمیں سالن آئے۔ یہ طارق چھتاری نے اپنی فکری وفنی سال' ہے۔ یہ انسانہ ۹۷۹ء میں شائع ہوا۔ اس پہلے انسانے میں ہی طارق چھتاری نے اپنی فکری وفنی مہمارت کا ایسا شبوت دیا کہ اردو کی انسانو ی دنیا کواپنی طرف متوجہ کر لیا۔ اس کے بعد طارق چھتاری نے اپنا مہمارت کا ایسا شبوت دیا کہ اردو کی انسانو ی دنیا کواپنی طرف متوجہ کر لیا۔ اس کے بعد طارق چھتاری نے اپنا مہمارت کا ایسا شبوت دیا کہ اردو کی انسانو ی دنیا کواپنی طرف متوجہ کر لیا۔ اس کے بعد طارق چھتاری نے اپنا مہمارت کا ایسا شبوت دیا کہ اردو کی انسانو ی دنیا کواپنی طرف متوجہ کر لیا۔ اس کے بعد طارق چھتاری نے اپنا دوسرا انسانہ' وی سنڈ ے کلب میں پڑ ھا۔ دوسرا انسانہ' دوس سیکھ کھیت' کے عنوان سے ۲ کا اء میں قلم بند کیا اور علی گڑ ھو کن سنڈ ے کلب میں پڑ ھا۔ تیسرا انسانہ' آ دھی سیڑ ھیاں' کے عنوان سے ۲ کا اء میں کھا۔ اس انسانہ کو طارق چھتاری نے علی گڑ ھ سلم یو نیور سٹی میں 2 کاء یہ کے میں سن سے 2 کا اء میں کھا۔ اس انسانہ کو طارق چھتاری نے علی گڑ ھ سلم کو دروازہ' قمر الہدی فریدی کے تعاد نے کہ تھا جو بے حد پیند کیا گیا۔ طارق چھتاری کا انسانو کی مجموعہ ' باغ

اس افسانوی مجموعہ نے اپنی فکری وفنی خوبیوں کے باعث جلد ہی اردو قارئین کو اپنی طرف متوجہ کرلیا اوراد بی حلقوں میں اس مجموعہ کو کافی سراہا گیا اور خاطر خواہ پذیر ائی ہوئی۔ اس افسانوی مجموعہ میں کل انیس کہانیاں ہیں، جب کہ اس مجموعہ کے دوسرے ایڈیشن میں بیس کہانیاں ہیں۔ مجموعہ کا دوسرا ایڈیشن ایجو کیشنل بکہاؤس ملی گڑھ سے ۲۰۱۲ء میں شائع ہوا ہے۔ دوسرے ایڈیشن میں کہانیوں کی تر تیب پہلے ایڈیشن کے طرز پر ہے۔ صرف آخر میں ایک کہانی '' بندوق'' کا اضافہ کیا گیا ہے۔

مجموعہ میں شامل کہانیوں کی ترتیب یوں ہے۔'' دھوئیں کے تار'''' آن بان'، '' کھوکلا پہیا''، ''باغ کا درواز ہ''' گلوب'''' نیم پلیٹ'''' شیشے کی کرچیں'''' کیر'''' آدھی سیڑ ھیاں'''' پورٹریٹ'''' صبح کاذب'''' تین سال'''' کوئی اور'''' دس بیگھے کھیت'''' نژ مبان'''' دوسرا حاد نڈ'''' برف اور پانی''،'' چھلا وا اور وہ''' چا بیال'''' بندوق'' ۔ بیر تریب زمانی نہیں ہے کیوں کہ تر تریب کے اعتبار سے سب سے پہلی کہانی '' دھوئیں کے تار' بعد میں کبھی جانے والی کہانی ہے۔ بیر تریب قصبہ، دیہات اور شرکی کی کہا یہ کہا ہے کی آخری کہانی '' چا بیاں'' 1921ء میں کبھی گئی ہے۔ بیر تریب قصبہ، دیہات اور شہر کی تخصیص کے اعتبار سے بھی نہیں ہے۔ اس تر تیب میں '' شاید قاری کی دلچیں اور دونی مشق کو کو ظرر کھا گیا ہے۔

مجموعہ کا نام' باغ کا درواز ہ' ان کی ایک کہانی کے عنوان پر رکھا گیا ہے۔ اس مجموعہ کی کہانیوں کے مطالعہ سے اس بات کا انداز ہ ہوتا ہے کہ طارق چھتاری کے یہاں موضوعات کی کیسا نیت نہیں بلکہ موضوعات کا تنوع ہے اوران کے افسانوں کے موضوعات کا دائر ہ قصبہ ودیہات سے لے کر شہر تک کو محیط ہے۔ دراصل شہرآنے کے بعداس نے دیکھا کہ یہاں ہرسومحبتوں کی بارشیں ہوتی رہتی ہیں۔ دسرمجات سا سے سیسر یہ یہ

نے زمانے کی محبتیں ، ملن ۔ مگراب وہ سیجھنے لگا تھا کہ اس افسانہ میں افسانہ نگار نے بڑی فنکاری سے اس بات کا ادراک واحساس کرایا ہے کہ مصنوعی یا فرضی محبت عام ہو سکتی ہے ، لیکن حقیقی محبت عام نہیں ہوتی ، بلکہ وہ کسی سے مخصوص ہوتی ہے۔ افسانہ کے مرکزی کر دار سمیر کو ترنم ، سلمی ، شبانہ اور ملن سے رسی محبت ہے۔ اسے حقیقی محبت رعنا سے ہے۔ یہی وجہ ہے کہ رعنا سے قربت ، رعنا سے سمیر کی محبت کے لیے موت کی ما نند معلوم ہوتی ہے۔ بیا فسانہ کا کل کم کس ہے۔ جب کہ رعنا سے دوری ، رعنا سے سمیر کی محبت میں اضافہ کرتی ہے۔ بیا افسانہ کا اختتا اختتا ہم ہے:

''اب وہ تینوں رفتہ رفتہ میر سے دور ہوتے جار ہے تھے کہ رعنا نے مڑ کر سمیر کی طرف دیکھا۔ رعنا کا مڑ کرد کیھنا تھا کہ سمیر نے مسکراتے ہوئے آسان پر نظر ڈالی اور فضا میں دونوں ہاتھ پھیلا دیے۔وہ خوش سے جھوم رہا تھا اور آسمان سے موتیوں کی بارش ہور ہی تھی ۔ اس نے محسوس کیا کہ وہ آسمان سے ہر سنے والے موتیوں کو دھو کیں کے تارمیں ایک ایک کر کے پر وتا چلا جارہا ہے۔'( ۴۸) اس افتہاس میں اس نکتہ کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ رعنا سمیر سے جھنی دور ہوتی جارہی ہے،رعنا سے

طارق چھتاری کے افسانوی مجموعہ''باغ کا دروازہ'' میں شامل دوسرا افسانہ'' آن بان'' ہے۔ بیر افسانہ دیہی پس منظر میں لکھا گیا ہے۔اس افسانہ کا موضوع جھوٹی شان وشوکت ،انا پرستی اور غلط رسم ورواج پر طنز ہے جس کا نشانہ نیک انسانی رویے اور اعلی اخلاقی قدریں بنتی ہیں۔

طارق چھتاری اپنی کہانیوں میں ساحرانہ انداز بیان سے کام لیتے ہیں۔وہ داقعات کو اس فن کاری سے بیان کرتے ہیں کہ بیان کا سحرقاری کو اپنی گرفت میں لے لیتا ہے۔وہ اپنی کہانیوں میں اس خوبصورتی سے فضااور ماحول تیار کرتے ہیں کہ قاری کو اس میں شریک کر لیتے ہیں۔

معین الدین *حد*جینا بڑے

معین الدین جینابڑ ے اردوفکشن کے اہم افسانہ نگاروں میں شار کیے جاتے ہیں۔حالاں کہ انہوں نے کافی کم افسانے قلم بند کیے۔لیکن جولکھاوہ بہت ہی دانشوار نہ اور نا قابل فراموش ہے۔ ان کا ایک مشہورا ور نمائندہ افسانہ ' تعبیر' ہے۔ بیا فسانہ بابری مسجد کے سارنحہ پر شتمل ہے۔ بیا فسانہ علامتی ہے جس میں بڑی تہہ داری بھی ہے۔معین الدین جینابڑ ے کے افسانے بڑے طویل ہوتے ہیں۔ اس میں جزئیات نگاری کی بھر مارہوتی ہے۔ ان کے جملے بڑے چست اور دانشوارانہ ہوتے ہیں۔ بابری مسجد کے مواسل نشانہ بنایا گیا۔ اس انہدام کی وجہ سے ایک طبقہ کو ہر آن اپنی ذلت کا احساس ہوتار ہا۔ کہانی کی فضا آ فرین میں ایک دھرم پورنام کی سبق ہوتی ہے۔ بیستی امن وامان کے نام سے بہت ہی معروف اور شہور ہوتی ہے کی سی شرىپىندوں كى نظر بد سے گا ۇل كى سلامتى ختم ہوجاتى ہے۔ تعبير كا اہم كردار چودھرى دھرم پال ہے يد دھرم يور كا ما لك ہے۔ چودھرى دھرم پال كى ماں ہر سال حاملہ ہوتى ہے مگر اس كا كوئى بچەزندہ نہيں رہ پا تا۔ آخر كار چودھرى كى ماں منت مائلى ہے كہ جب اس كى اولاد زندہ رہے گى تو وہ شام كے وقت مسجد ميں صفائى كے بعد چراغ روش كر ہے گى ۔ چودھرى دھرم پال اپنى ماں كى منت كى وجہ ہے مسجد ميں جاروب كشى كيا كرتا ہے۔ تعبير ميں خوب صورت علامتوں كى بارش ہوتى نظر آتى ہے۔ اس كہانى ميں دھرم پوركى ايك گالى كا بھى ذكر كيا گيا ہے اوروہ گا كى ہے ''بارہ بٹے چھن يا برى مسجد كى شہادت كى تاريخ 6 دسمبر ۔ واقعتاً 1992 سے لے كرا آج تك 6 دسمبر كو سامت دانوں نے مسلمانوں كو گالى د ہے كے ليے استعال كيا ہے ۔ کہانى ميں بارہ بٹے چھ كى يہ گا كى پہلى باردھرم پال كے منہ سے قاضى نو رالد ين

> " دھرم پور میں بارہ بٹے چھ صرف کہنے کی حد تک رائج تھا۔ پنج کچ ایسا کبھی کسی نے کیا نہیں۔ جس فیاضی کے ساتھ گا وَں میں اس کا چلن عام تھا اس رفتار سے اگر واقعی ہر ایک بارہ بٹے چھ ہوجا تا تو کشتوں کے پشتے لگ جاتے اور اس شام کی خنک ہوا کے مس کو ہم تک پہنچانے کے لیے کوئی نہ بچتا۔'(۵۰)

آ گے چل کر کہانی ایک نیا موڑ لیتی ہے۔ ایک روز دھرم پال قاضی نو رالدین سے کہتا ہے کہ آج میں نے خواب میں بھگوان کود یکھا جو مجھ سے کہہ رہا تھا کہ کیا تم میری ایک خوا ہش کی تکمیل کر سکتے ہو؟۔ یہی خواب کی تکمیل رام مندر تقمیر کی بنیادی وجہ بن جاتی ہے۔ کیونکہ بھگوان نے دھرم پال کوان کے والد کی دیر ینہ خوا ہش پوری کرنے کی یقین دہائی کراتے ہوے ان کو رام مندر کی تقمیر کا حکم دیا۔ مندر تقمیر ہونے کے بعد پنچوں نے مندر کے گیٹ کو کھلے رکھنے کا فیصلہ کیا اور سبھی اپنی تصور کے بھگوان کی پوجا کرنے لگے۔ پچھ دنوں بعد باہر کے لوگ آ کر ماحول خراب کرتے ہیں اور پھر مندر منہ ہم کر دیا جا تا ہے۔

مجموعی طور پر معین الدین جینا بڑے کی کہانی تعبیر کو بابری مسجد کے حوالے سے دستاویز کی حیثیت دی جاسکتی ہے۔ بابری مسجد معاملے پر پیش آنے والے سبحی پہلوؤں کا احاطہ بہت ہیں فنکارانہ طریقے سے اس کہانی میں موجود ہے۔ ساجدر شید کا شارنمائندہ افسانہ نگاروں میں ہوتا ہے۔ان کا پہلا افسانہ ۲۷اء میں شائع ہوا۔ان کا پہلا افسانوی مجموعہ ''ریت گھڑی ''مطبوعہ• ۱۹۸ ہے ۔ان کا دوسرا مجموعہ ''نخلستان میں کھلنے والی کھڑکی''مطبوعہ•۱۹۹۹اور تیسرافسانوی مجموعہ 'ایک چھوٹا ساجہنم''مطبوعہ ۲۰۰۴ء ہے۔

ساجدرشيد

ساجد رشید کے اکثر افسانے تکنیک اورٹر یٹمینٹ کے اعتبار سے ہمیں چونکاتے ہیں اور سوچنے پر مجبور کرتے ہیں کہ آج کا انسان مذہب کے نام پر کس طرح منعشم ہے۔جس کی عمدہ مثال ساجد کا افسانہ ''مار کسزم'' ہے۔ساجد رشید محض مسکہ نہیں اٹھاتے بلکہ احتجاج کی صدابلند کرتے ہیں تا کہ سماج کو بہتر سے بہتر بنایا جا سکے۔ نگار عظیم

نگار عظیم کا نام خوانتین افسانه نگاروں میں بہت ہی نمایاں اہمیت کا حامل ہے۔انہوں نے اپنی ادبی زندگی کا آغاز ۲۹ ک2 اء سے کیا۔ اب تک ان کے تین افسانو ی مجموعے منظر عام پر آچکے ہیں۔ نگار عظیم نے مختلف موضوعات پر افسانے قلم بند کئے ہیں ۔ ان میں فنکا را نہ آب و تاب موجود ہے۔ وہ جب کہانیاں لکھتی ہیں تو انسانی سماج اور انسانی سیرت ددنوں کا دردان کے خیل میں روثن ہونے لگتا ہے ۔ متوسط طبقہ کی شائستہ معنی خیز لیکن فشار آلود زندگی ان کا موضوع ہے۔ وہ اپنے ماحول اور زندگی کے تلخ حقائق کو اس طرح بیان کرتی ہیں اس سے محسوں ہوتا ہے کہ وہ کہانی نہیں کھتیں بلکہ کہانیاں خود اسے لکھر ہی ہیں۔ نگار عظیم کی افسانہ نگاری

"نگار عظیم کے افسانوں میں عورت کو مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ انہوں
 نے عورتوں کے حالات و کوائف سے بد لتے ہوئے ساجی اور تہذیبی
 حالات و مسائل کو شیخصنے اور پر کھنے کی کوشش کی ہے۔ ان کے افسانوں میں
 عورت کے مختلف روپ الجرکر سامنے آتے ہیں ۔نگار عظیم کے
 یہاں عورت کا باغی کردار بھی موجود ہے جواپنے حق اور انصاف کی لڑائی خود
 لڑنا چاہتی ہے۔نگار علیم عصری حالات سے بخو بی دافف ہیں اس لیے ان
 کے افسانوں میں عورت کو مرکز کی حیثیب حاصل ہے۔ انہوں میں
 کے ان کے حقیق دوپ الجرکر سامنے آتے ہیں ۔نگار عظیم کے
 کی ان کی حیثی کے حیثی کی حیثی کے حالات کے مناف کی لڑائی خود
 کی لڑائی حدیث کی حیثی کی حیثی کی حیثی کی حیثی دولی حدیثی کے حیثی دولی حدیث کے خال کی کردار بھی موجود ہے جو اپنے حق اور انصاف کی لڑائی خود
 کی حدیث میں میں حکی کو تک حدیثی کی حدیثی کی حدیثی دولی حدیثی کی حدیثی دولی دولی حدیثی کی حدیثی دولی حدیثی دولی میں حدیثی کی حکیثی دولی دولی دی کی کڑائی خود
 کی لڑا چاہتی ہے۔نگار عظیم عصری حالات سے بخو بی دافف ہیں اس لیے ان
 کے افسانوں میں عصری زندگی کا حکس نمایاں موجود ہے '۔ (۱۵)

۱۹۸۰ء کے بعد لکھنے والوں میں ایک نام المجم عثمانی کا بھی آتا ہے۔ ان کے یہاں موضوعات کی کثرت ہے۔ ان کے افسانوں کا موضوع موجودہ عہد کے انسان اور اس کے گردونو اح سے ماخوذ ہوتا ہے ۔ ان کے افسانوں کا موضوع موجودہ عہد کے انسان اور اس کے گردونو اح سے ماخوذ ہوتا ہے ۔ ان کے افسانوں میں تہذیب و ثقافت کے جزئیات قدم قدم پرمل جاتے ہیں۔ وہ ثقافتی تشخص کے مسلکو ابحان کے افسانوں میں تہذیب و ثقافت کے جزئیات قدم قدم پرمل جاتے ہیں۔ وہ ثقافت کے مسلکو ابحان کے افسانوں میں تہذیب و ثقافتی تشخص کے مسلکو ۔ ان کے افسانوں میں تہذیب و ثقافت کے جزئیات قدم قدم پرمل جاتے ہیں۔ وہ ثقافتی تشخص کے مسلکو ابحار نا اچھی طرح جانے ہیں۔ ان کو اس بات کا شدید احساس ہے کہ مغربی تہذیب نے ہندوستانی تہذیب و تحدین کو ابحار نا اچھی طرح جانے ہیں۔ ان کو اس بات کا شدید احساس ہے کہ مغربی تہذیب کے ہندوستانی تہذیب مسلکو و تحدین کو غارت کرنا شروع کر دیا ہے مغربی تہذیب کی وجہ سے آج کا انسان مایوں ، تنہائی، اجنبی پن جیسے غیر صحت مند احساسات کا شکار ہو کر دیا ہے مغربی تہذیب کی وجہ ہے آج کا انسان مایوں ، تنہائی، اجنبی پن جیسے غیر صحت مند احساسات کا شکار ہو کر دیا ہے مغربی تہذیب کی وجہ ہے آج کا انسان مایوں ، تنہائی، اجنبی پن جیسے غیر صحت مند احساسات کا شکار ہو کر دیا ہے مغربی تہذیب کی وجہ ہے آج کا انسان مایوں ، تنہائی، اجنبی پن جیسے غیر صحت مند احساسات کا شکار ہو کر دو گیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اپنی قد کی تہذیبی اقد ار کی طرف مراجعت کا رو ہ ہے کہ مند احساسات کا شکار ہو کر دو گیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اپنی قد کی تہذیبی اقد ارکی طرف مراجعت کا رو ہو ۔ ان کے افسانے میں بدرجا تم موجود ہے۔

خالدجاويد

خالدجاویدایک اجرتا ہوافن کاراور فکش نگار ہے۔ ان کے افسان ہم عصروں سے بالکل الگ اور علیحدہ انداز کے ہواکرتے ہیں۔ ان کے افسانے کی فضا آفرینی اور منظر نگاری اپنے قارئین کو بڑی مشکل سے گرفت میں لے پاتی ہے۔ کیونکہ ان کے افسانے بہت ہی سپاٹ ہوتے ہیں۔ افسانے کا موضوع بھی علامت کی دیز چادر میں لیٹار ہتا ہے۔ ان کے یہاں موضوعات کی جدت ضرور ہے۔ گراس کی تر سیل میں گئ طرح کی دفتین بھی آڑے آتی ہیں۔ زبان و بیان کا اسلوب اس قدر نیا اورا نو کھا ہے کہ قاری کا ذہن بہت جلد اسے قول کرنے کے لیے آمادہ نہیں ہو پا تا۔ خالد جا وید کے افسانوں کی سب سے انو کھی خوبی موضوعات کو انو کھے ڈھنگ اور فلسفیاندرنگ میں پیش کرنا ہے۔ ان کے افسانوں کی سب سے انو کھی خوبی موضوعات فلسفینہ موشرکا فیوں کے آئی میں میٹی کرنا ہے۔ ان کے افسانوں کی سب سے انو کھی خوبی موضوعات اسٹین ، کو بی د کیچہ لیے ہیں از میں پیش کرنا ہے۔ ان کے افسانوں کی سب سے انو کس خوبی موضوعات اور یہ کہ کہ کہ اور فلسفیاندرنگ میں پیش کرنا ہے۔ ان کے افسانوں کی سب سے انو کھی خوبی موضوعات اور یہ کہ کہ اور فلسفیاندرنگ میں پیش کرنا ہے۔ ان کے افسانے کے اسابھی بہت بی نامانوس اور اور یہ کو بی د کو لی کے اس دائی ہو پا تا۔ خالد جا وید کے افسانوں کی سب سے انو کھی خوبی موضوعات اور یہ کہ ہو کی اور فلسفیاندرنگ میں پیش کر کا ہے۔ ان کے افسانے ' پیٹ کی طرف مڑے ہوئے اور یہ کو بی د کیچ لیچ ۔ بی نام فلار اور اور کسی حدیک جدت کے رنگ میں رنگا ہوا ہے۔ خالد جاور یہ کا دیں د کی کی میں ارحمن فار دق کیسے ہیں : مواد یہ کی دیک ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہیں۔ ہم معا ہے کو جس انداز میں تھوڑ اکم کر کے بیان کرتے ہواں ہے تھاری نی تر کی تا ٹر میں دسترس ہے اور اضافہ ہوجا تا ہے۔ افسانے کی جز کیا تی پر ہماری کمل

خالدجاوید کی کہانیوں کی بافت میں جمالیات کی رو بہت کم ہے۔جس کی وجہ سے قارئین کوایک طرح کی خشکی کا شدید احساس ہوتا ہے۔ مگر کہانیوں کی بینٹی بافت خالد کے لیے عروج کمال کا زینہ بھی ہے جوانہیں اپنے ہم عصرا فسانہ نگاروں سے ممتاز اور ممیّز بنا تا ہے ۔خالد جاوید کی افسانہ نگاری سے متعلق پر وفیسر عتیق اللہ کے تاثر اتی کلمات ملاحظہ فرمائیں:

> "بھائی آپ کی ادھر تین چار کہانیاں کیے بعد دیگر نظر سے گز ریں بالخصوص کو بڑ اور بڑے موسم میں ۔ ایسے افسانے ہیں جو اپن کرافٹ کے اعتبار سے فورا اپنی تازگ کا احساس دلاتے ہیں۔ ان افسانوں میں Sitation کی نوعیت تو ڈرامائی ہے لیکن انہیں جس طرح پروتے اور باند صح ہیں وہ کوئی آسان کا منہیں ہے ۔ مونتا ژ کے تحت شعوری طور پر ضدوں کو ایک وحدت پرڈ ھالنے کی سعی کی جاتی ہے جب کہ غیر ارادی سطح پر آپ مخلتف پارچوں اور طر وں کو کچھ اس طور پر ایک جمالیاتی نظم عطا کردیتے ہیں کہ جزئیات کا سارا شور اور سارا سنا ٹا معنی کے ایک

ا ژ دھام کا موجب بن جاتا ہے۔اس طرح مسلسل آپ تا ثر کی وحدت کو صدمہ بہچاتے ہیں جو کافی حد تک نئی چیز ہے۔کیا میں سیکہوں کہا فسانے کو آپ ایک نئی تعریف مہیا کرنا چاہتے ہیں۔ نیر مسعود اور آپ کے افسانوں کی روشنی میں میر کی بات یقیناً کوئی نیا معنی نہم بہچائے گی'۔(۵۳)

مابعدجد یدخواتین افسانه نگاروں میں ترنم ریاض ایک اہم دستخط کے طور شلیم کی جاتی ہیں۔ ترنم ریاض کے چارا فسانو یجمو عے (۱) یہ تلک زمین (۲) ابابلیں لوٹ آئیں گی (۳) یم زل (۳) مرارخت سفر، منظر عام پر آکر داد تحسین حاصل کر چکے ہیں۔ ترنم ریاض کے افسانوں میں تصوف کا عکس ملتا ہے۔ ماں ، باپ اور بہو پر آکر داد تحسین حاصل کر چکے ہیں۔ ترنم ریاض کے افسانوں میں تصوف کا عکس ملتا ہے۔ ماں ، باپ اور بہو بیٹی کو انہوں نے موضوع بنایا ہے ۔ وہ افسانوں میں افلاطونیت اور فلسفہ بازی کے قائل نہیں ہیں ۔ ان کے بیٹی کو انہوں نے موضوع بنایا ہے ۔ وہ افسانوں میں افلاطونیت اور فلسفہ بازی کے قائل نہیں ہیں۔ ان کے افسانے انفرادی انسان کے افسانوں میں افلاطونیت اور فلسفہ بازی کے قائل نہیں ہیں ۔ ان کے افسانے افرادی انسان کے افسانے ہوتے ہیں۔ ان کا افسانوی مجموعہ ' تنگ زمین' سے متعلق پر و فیسر صغیر افسانے افرادی انسان کے افسانے ہوتے ہیں۔ ان کا افسانوی مجموعہ ' تنگ زمین' سے متعلق پر و فیسر صغیر افسانے افرادی انسان کے افسانوں میں دان کے افسانوی مجموعہ ' تنگ زمین' سے متعلق پر و فیسر صغیر افسانے افرادی انسانے ہوتے ہیں۔ ان کا افسانوی مجموعہ ' تنگ زمین' سے متعلق پر و فیسر صغیر افسانے افرادی انسان کے افسانوں کہ میں دان کے افسانے افرادی انسانے ہوتے ہیں۔ ان کا افسانوی مجموعہ ' تنگ زمین' سے متعلق پر و فیسر صغیر افرا تیم رقم مراز ہیں:

<sup>(\*</sup> مجموعہ '' تنگ زمین' میں ترنم ریاض نے بڑی ہی سادگی کے ساتھ نفسیاتی کیفیتوں کو سمجھنے اور سمجھانے کی کوشش کی ہے ۔'' ابا بلیں لوٹ آئیں گ' میں اشاراتی اور رمزیاتی اسلوب قاری کو دوہر الطف دیتا ہے ۔'' میر زل' کی کہانیاں ایک خاص موڈ کی ہیں ان میں منظر کشی اور جزئیات نگاری سے خاص کا م لیا گیا ہے ۔'' مرارخت سفز' مظلوموں کی منہ بولتی تصویریں ہیں جو قاری کو مضطرب اور بے چین کر دیتی ہیں ۔۔۔۔ان کے افسانوں میں باطنی سفرایک نئے،زم و گداز آہنگ کی ہیچان کرا تا ہے ۔اورخو بی میہ ہے کہ وہ تنہائی مشکل اوراذیت ناک مرحلوں سے بہ سہولت گز رجاتی ہیں ۔'( ۵۴)

ذكبه مشهدي

ترنم رياض

• ۱۹۸۰ء کی دہائی میں خواتین افسانہ نگار کے موضوعات کا دائرہ بہت وسیع ہو چکا تھا۔ان کے یہاں وقت کے ساتھ بدلتی ہوئی قدروں کے سیٹنے کار جحان عام ہوا، عالمی سطح پر پھیلی ہوئی بدامنی، خاندانی زندگی کے مسائل، انتشاروب چینی، از دواجی زندگی کی پیچید گیوں نے نتیجہ میں بچوں کی نفسیات پر مرتب ہونے والے غلط اثرات وغیرہ کو موضوع بنایا گیا۔ اس ردعمل کی عکاسی کرنے والی ادیباؤں میں نجمہ محمود، بانو سرتاج، ذکیبہ مشہدی، نگار عظیم ترنم ریاض، غز ال ضیغم اور ثروت خان وغیرہ کا نام قابل ذکر ہے ہیں۔ ان کے علاوہ بھی خواتین افسانہ نگاروں کی ایک کمبی فہرست ہے جو سماج کے بدلتے ثقافتی تنا ظرکو بڑی زیر کی سے پیش کر رہی ہیں۔

ذ کیہ مشہدی گذشتہ نین دہائیوں سے لکھر ہی ہیں ان کا پہلا افسانوی مجموعہ 'پرائے چہرے' '۱۹۸۹ء میں شائع ہوا۔اس میں کل ۱۵افسانے شامل ہیں۔جس میں چراما ہواسکھ، آنٹی املی اورنروان قابل ذکر ہیں۔ا ن کا دوسرا افسانوی مجموعہ'' تاریک راہوں کے مسافز'' ہے ۔ بیہ مجموعہ ۱۹۹۳ء میں شائع ہوا۔ اس میں کل ۱۳ افسانے ہیں۔میراث، پرسش، ہر ہر گئگے، تاریک راہوں کے مسافر،اے موج حوادث وغیرہ زبان و بیان کے تخلیقی استعال، مکالموں کی چشتی اورمر بوط پلاٹ کی دجہ سے قابل ذکر ہیں۔ان کا تیسرا مجموعہ' صدائے بازگشت'' ہے ۔ یہ ۲۰۰۳ء میں شائع ہواہے ۔اس میں کل ۱۱۱ فسانے شامل ہیں،افعی،ایک مکوڑ یے کی موت، فداعلی کریلےاورار دو، قصہ جانگی رمن یا نڈے جیسے لا زوال افسانے شامل اشاعت ہیں۔ان افسانوں میں معنوی تہہ داری موجود ہے۔ذکیہ مشہدی کا چوتھا مجموعہ ''نقش ناتمام'' ہے جو کہ ۲۰۰۸ء میں شائع ہواہے۔ ذکیہ مشہدی کے افسانوں کے جائزے سے پتہ چکتا ہے کہ انہوں نے خودکو تانیثیت اورعورتوں کے موضوعات تک محد د ذہبیں رکھا بلکہ ساسی اور ساجی موضوعات کو بڑے انہا ک اور سلیقے سے افسانوں کے قالب میں ڈ ھال کر ساجی اور تہذیبی منظرنا ہے پر اکھر نے والی جارحیت ، دہشت گردی ،غداری ،نٹی شہری زندگی کے مسائل کو پیش کیا۔ کرداروں کی پیشکش میں بڑے احتیاط سے کام لیا۔ ان کے افسانوں میں ایسے نفسیات کا بیان ہے جو نئے زمانے میں پرانی قدریں تلاش کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور پرانے نظریات کی حتمیت کے ریزہ ریزه ہوجانے پرتشکیک کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ذکیہ مشہدی سے متعلق پر وفیسرا بوالکلام قاسمی لکھتے ہیں: ''ان کا بنیادی مسّلہ تہذیبی اور ثقافتی ہے ۔اس تہذیبی اور ثقافتی سیاق و ساق میں ان کے کردار بھی اجتماعی قدروں کی نمائندگی کرتے ہیں اور کبھی انفرادی قدروں کی ،مگرانسانیت پر سےان کا اعتماد کبھی متزلز لنہیں دکھائی دیتا۔ ہندوسلم فسادات اور نقسیم ہند کے بنتیج میں ہندوستانی مسلمانوں

&

حواشي

(۱) گویی چند نارنگ، جدیدیت کے بعد، ہص ۹۱۔ ایجویشنل پباشنگ ماؤس دہلی، ۴۰۰۵ء (۲) گویی چند نارنگ، جدیدیت کے بعد، بص۸۶ ۱ یچویشنل پېشنگ ماؤس د ہلی،۵۰ ۱۲۰ (۳) شوکت حیات،''مابعد جدیدافسانهُ' مشموله،ادب کابدلتا منظر نامه،اردو مابعد جدیدیت پر مکالمه،مرتبه، گویی چند نارنگ، ص۲۱۳\_ار دوا کا دمی ، د ، یلی ۱۹۹۸ء (٣) ایضا، ص۲۳۱ (۵) طارق چھتاری، جدیدا فسانہ،اردو، ہندی،ص اسل ۲۳۳،ایچویشنل یک ہاؤس علی گڑھ،۱۹۹۲ء (۲) احرصغیر،اردوافسانے کا تقیدی جائزہ۔(۱۹۸۰ء کے بعد )ص۲ا۔ایجویشنل پبلشنگ ماؤس، دہلی، ۹۰۰۹ء (۷) وباب انثر فی، '' تشدّ دیه مغربی فکشن اور اردوافسانه' مشموله،اردوفکشن اور تیسری آنگه،،ص۵۶ به ایحوکیشنل يېلشنگ ماؤس، دېلى، ۵ • • ۲ء (۸) طارق چھتاری فکرون ۔احمای جو ہرص:۲۷۔۳۷۔ایجو کیشنل پباشنگ ماؤس ۔ دبلی ۔ بن ۱۳۰۳ء (۹) طارق چیمتاری، جدیدا فسانه، اردو، بهندی، ص<sup>۱</sup>۴ ۱-۱ یج کیشنل یک باؤس علی گڑ هه، ۱۹۹۱ء (۱۰) سید محمد انثرف، ''اردومیں مابعد جدید افسانے کے شکیلی عناصر کی شناخت۔ کچھاشارے'' مشمولہ، ادب کا بدلتا منظرنامه،اردومابعد جدیدیت پر مکالمه،،ص۸۰۳ مرتبه، گویی چند نارنگ،اردوا کا دمی، د ہلی،۱۱۰ ء۔ (۱۱) \_عبدالرحيم \_' جوگندريال کې ناولٹ نگارئ' \_اردوجرنل، پښنه يو نيور شي پښنه \_ص:۱۶ ۱۱ \_سن اشاعت،۱۵۱۶ء (۱۲) جوگندریال: رسالهٔ عصری ادبٔ د بلی، دسمبر 1980 (۱۳) جوگندریال: رسالهُ شاعزم مبلی افسانه اور ڈرامه نمبر 1968 (۱۴) اردوافسانه کا تنقیدی مطالعہ: ڈاکٹر گیان چند، مرتبہ: مہنا زانور، ص ۳۵۸ (۱۵) كہانى افسانىرى: جوگندريال،رسالە سىپ كراچى، شارە39، سنەندارد (١٦) شام افسانه بمليشور، آندهرايرديش جمون، نئي دبلي (ريورٹ شائع كردہ: روز نامہُ انقلاب 1998 (١८) كہانى افسانەكى: جوگندريال،رسالەُسىپ كراچى،شارە39،سنەندارد (۱۸)شکیل احمد (مرتب)عابد سہیل بند کتاب سے کھلی کتاب تک۔ڈاکٹر محمد اشفاق،ص:۹۰۔،ایم

حاصل مطالعه

ثقافت جسے عام طور پر کلچر کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اس کی توضیح وتشریح کرنا بہت مشکل کام ہے۔جمیل جالبی نے اس پر بڑی مفصل گفتگو کی ہے چنانچہ وہ لکھتے ہیں: ···· کلچز کالفظ مختلف موقعوں پراتنے مختلف معنی میں استعال ہور ہا ہے اور اس لفظ کے ساتھ ہر معاشرے کے اتنے بہت سے بنیادی مسائل وابستہ ہیں کہ اس لفظ کے معنی مبہم ہو گئے ہیں۔ایسے میں آپ مجھ سے بیہ توقع رکھتے ہوئے کہ لفظ کلچر کی میں ایسی جامع ومانع تعریف مختصر دمخصوص الفاظ میں کر دوں کہ آپ کی سمجھ میں فورا آجائے کہ کچر کیا ہے۔ مجھے آپ کی خواہش کا یورا یوراحتر ام ہے لیکن ساتھ ساتھ اس بات کا بھی احساس ہے کہ آپ کی بیخوا ہش بالکل ایسی ہے جیسے کسی لغت میں' گریڈ کے معنی بلی اور سگ' کے معنی کتاد کچر کرمطمئن ہوجاتے ہیں اوران معنی سے اس چز کی تصور ،جوآپ پہلے دیکھ چکے ہیں،ایک دم آپ کے سامنے آجاتی ہے ۔لیکن کلچر کے سلسلے میں مشکل یہ آیڑی ہے کہ یہ زندگی کی سب سے اہم اور بنمادی چز ہے۔اسے آپ خوشبو کی طرح سونگھ سکتے ہیں، ہوا کی طرح محسوس کر سکتے ہیں لیکن اشاء کی طرح اس کی کوئی تصویر نہیں بناسکتے ہیں۔اگراس کی کوئی ایسی جامع مانع تعریف ممکن ہوتی تو میرے لیےسب <u>سے مفیداورآ سان طریقہ ءکاریہ ہوسکتا تھا کہ میں مختلف لغات سے اس لفظ</u> کے معانی آپ کے سامنے پیش کردیتا اور اپنے تئین سی سجھتا کہ **می**ں نے آپ کے جذبہ بخسین کو پورے طور پرآ سودہ کر دیا ہے کیکن مجھے یقین ہے کہ دنیا کی ساری لغات بھی آپ کواس طور پر مطمئن کرنے کے لیے کافی نہیں \_``\_ ساج اور معاشرے کے تمام اعمال سے کسی نہ کسی کلچر کا اظہار ہوتا ہے۔کلچر کا یہ اظہاران بنیادی

اداروں سے ہوتا ہے جنہیں ہم مذہب ، معیشت ، فنون وہنر، سیاست ، زبان علم اور سائنس وغیرہ کے نام سے

یادکرتے ہیں۔ یہ بنیادی ادارے معاشرے کی فکر سے پیدا شدہ اقد ارکا نتیجہ ہوتے ہیں جو مجموعی طور سے ساخ کے طرز عمل کو متعین کرتے ہیں۔ معاشرے کے اندر رونما ہونے والے تہذیبی و ثقافتی اقد ارکی نوعیتیں مختلف ہوتی ہیں یعض نوعیتیں وہ ہیں جو ہمیں اپنے اسلاف سے ملتی چلی آئیں ہیں جبکہ پچھ نوعیتیں ایسی ہیں جو کسی دوسری قوم سے اختلاط کی وجہ سے جنم لیتی ہیں اور پچھ تو ایسی ہیں جو گرد و پیش کے طبعی حالات اور آب و ہوا کی وجہ سے پیدا ہوجاتی ہیں۔ بہت سی ایسی میں جو معاشرے کے تاریخی بہا و میں ترتی یا تنزل کی حالت میں پیدا ہوجاتی ہیں۔ بہر حال کسی بھی کچر کے وجود میں آنے کے جو محرکات ہوتے ہیں اسے اس کو جتنا محسوس کیا جاتا ہے اسی احساس کے بقد رکسی قوم کے گچر کے زندہ یا مردہ ہونے کا ثبوت فراہم ہوتا ہے۔

اگر کمجرزندہ ہے اس میں خیال کا ارتقاء جاری ہے، نئی ضرورتوں اور تقاضوں کے تحت تہذیبی ادارے بدل رہے ہیں، از کا ررفتہ عناصر شامل ہور ہے ہیں، معاشرہ گزشتہ کل کے واقعات سے اپنی روح کو دریافت کرنے میں مصرف ہے۔ اپنے ماضی کی تاریخ کے تعلق سے قطعی طور پر ہاں یانہیں کہنے کی طاقت رکھتا ہے توایسے میں فرد کا طرز عمل بھی تحرک اورزندہ رہے گا۔ اگر کمجر مردہ ہے اس میں خیال کی روبا تی نہیں ہے، کمجر کے مظاہر اور معاشر کے اطرز عمل صرف ایک معمول ، ایک عادت بن کے رہ گیا ہے جس میں کسی قتم کی تبدیلی گناہ کبیرہ کے مترادف ہے تو فرد کا طرز عمل بھی مردہ اور جامد ہوگا ۔ جس میں کسی قتل کی تو باتی بند یلی گناہ کے۔

افسانه نگار جس سماج اور تہذیب کے زیر اثر زندگی گزار رہا ہوتا ہے اس سماج کی تہذیب و ثقافت کا عکس ان کے افسانوں پر پڑنا نا گزیر ہے۔ کیونکہ افسانه نگار کی تمام تر آرز و کمیں اور اس کی قدریں اس کے شعور کانا قابل تقسیم حصہ بن جاتی ہے۔ سماج کے بطن سے جوحاد ثات اور حالات رونما ہوتے ہیں وہ حالات و کیفیات ایک افسانه نگار کواندر سے تو ڑ کرر کھد یتے ہیں۔ سماجی زندگی کے رشتے جیسے ہی ٹوٹے اور بکھر نے لگتے ہیں ویسے ہی اوب اور زندگی کے در میان سماجی ہم آہنگی کا احساس پیدا ہوتا ہے جس کی وجہ سے تخلیق کا رکوا دب خلق کرنا بہت ضروری ہوجا تا ہے۔ جب نے اور پرانے اقد ارکی آویزش کی شروعات ہوتی ہے تو اور اور زندگی میں سماجی شعور کی اہمیت کا احساس ہوتا ہے۔

ادب میں تہذیب وثقافت اور کلچر کی می تعریف کرنا اتنا آسان نہیں ہے جتنا کہ مجھا جاتا ہے۔ بقول ریمنڈ ولیمز'' تہذیب وثقافت''ان دوچارلفظوں میں سے ہے جو بے حد پیچیدہ ہیں اور جن کے مفہوم کے تعین میں ہمیشہ عدم اتفاق کی صورت پیدا ہوتی رہی ہے۔ سرسیداوران کے رفقاء نے انیسویں صدی کے نصف آخر میں کلچر اور سویلائزیشن جیسے الفاظ کے لیے بالتر تیب تہذیب وتدن کی اصطلاحات وضع کی تھیں۔ بید دونوں الفاظ ان کے نزدیک مغرب کی طرز زندگی ،عادات واطوار نیز ایجادات وانکشافات بہ شمول سائنسی ، تکنیکی و ذہنی ارتقا کی ایک منزل کے مظہر تھے۔

تہذیب اس اجتماعی معاشرت کا نام ہے جس میں باہمی ذہنی اور مادی شمولیتیں اور شرکتیں انسانی احتیاجات اور ضروریات کی تشکیل ولتحمیر نیز انسانی اقدار کی پرورش کرتی ہیں۔ تہذیب ان کے اجتماعی اور تخصیصی افکار وتصورات ، اقدار وتر جیجات ، عقائد ورسومات کی عکس ریز ہوتی ہے۔ بنی نوع انسان کی تہذیبی تاریخ اسی باہمی تفاعل ، تصادم اور انضام کے سلسل عمل سے عبارت ہے۔

ادبی تنقید کے نزدیک تہذیب کا مطلب اقدار کا ایسا مجموعہ ہے جو انسانی سخیل کے تخلیق کردہ فنی شہ پاروں کے ذریعہ عہد بیع مد نتقل ہوتا آیا ہوا ور اس کے مستقبل میں بھی اسی طرح کے نتقل ہونے کی امید کی جاتی ہو۔ اس لحاظ سے تہذیب امتیاز ات کو ایک وحدت میں ڈھالنے کا کا م بھی انجام دیتی ہے اور ادب اسی عمل کو مخلف نہج پر جاری رکھتا ہے ۔ ادب تہذیب کی اسی روح کو کسب کرتا ہے جس کی شناخت اتحاد بشریت ، انسانی اخوت ، باہمی بھائی چارگی ، انس اور محبت جیسے جذبوں اور قدروں سے عبارت ہے ۔ ادیب تہذیب کے ان بنیا دی عناصر کو اپنے مفاہیم کا جزبنا تا ہے جو تفریق بشریت کے برخلاف عالمی انسانی برادری کے نقسور سے پرچانے جاتے ہیں ۔ جس طرح شاعر جو کچھا پنے سان اور تہذیب سے اخذ کرتا ہے اسی ان پر ادری کے نظریق اظہار کے ذریعہ واپس لوٹا دیتا ہے ۔

ادب میں فکشن ہماری تہذیب و ثقافت اور اعلی اقد ار و اسالیب کونسلاً بعد نسلٍ منتقل کرنے کا بہترین ذریعہ ہے۔ ہر تہذیب کا پنا ایک فنی اسلوب اور ایک نظام ہیئت اور اصناف ہوتا ہے۔ بیا صناف اور ہیئت اسی تہذیب کے ساتھ مخصوص اور موافق ہوتا ہے۔ وہ سارے اقد ار و اسالیب جن کی تشکیل میں صدیاں صرف ہوئی ہیں یا ایک خاص عہد میں کسی مخصوص طبقہ یا قوم کے عقائدوا فکار ، رسومات اور ان کی ادائیگی کے طریقے ، زندگ کے آ داب واطوار ، فطرت سے رابط ، اوا مرونو اہمی اور با ہمی رفاقت اور رقابت کی نوعیت ، اعتقادات میں فوق الفطری آثار اور اوہام پر تی وغیرہ کے حوالے سے ادب جس طور پر آشنا کر اتا ہے وہ سارے دستاو بی نہیں ہوتے مگر دستاویز وں کے لیے استدلال اور معتبر حوالے ضرور ہوتے ہیں۔ اردوادب میں تہذیب اورادب کے رشتے کوسب سے پہلے اختشا م حسین نے موضوع بحث بنایا تھا ۔ ان کے یہاں تہذیب کا تصور بڑی حد تک مارکسی تھا۔ انہوں نے اپنی فکر اور اپنے نتائج میں بہت زیادہ آزاد یوں کو پروان چڑ ھے نہیں دیا اور نہ ہی ہندوستانی فکر وفل فہ کوانہوں نے کو کی اہمیت دی۔ جب ہم مشترک تہذیب اور مشترک اقداری نظام اور ایک وسیع ذہن کی بات کرتے ہیں تو ہمارا اشارہ کسی ایسی ہندوستانی تہذیب ایاس کے تصور کی طرف ہوتا ہے جس کی تاریخ صد یوں پر پھیلی ہوئی ہے اور جوخود گری اور اسی مشترک علاوہ خودروی کے جو ہر بھی اپن اندر رکھتی ہے۔ وہ اثر قبول بھی کرتی ہے اور دوخود گری اور ان پر عمل کرتی ہے مسلمان جب ہندوستان میں داخل ہوئے تو ان کی طرز زندگی میں عرب ایران اور اور ایشا میں پر وان تر جن میں اور ان جر میں این داخل ہو کے تو ان کی طرز زندگی میں عرب ایران اور دسط ایشیا میں پر وان مسلمان جب ہندوستان میں داخل ہو کے تو ان کی طرز زندگی میں عرب ایران اور دسط ایشیا میں پر وان آزادانہ سطح پر ہوئی تھی اسی لیے متصوفانہ فل خو دوغ کے لیے ہندوستان کی سرز مین ان کے لیے زیادہ موافق ثابت ہوئی۔ اس سلسلے میں محد من صاحب رقم از ہیں:

> <sup>22</sup> اردوادب کے مزاج اور تہذیبی فضا پر ایرانی اور فارسی اثرات کی نشاند ہی کرتے وقت مشترک آریائی پس منظر کو یا در کھنا ضروری ہے جس نے قدیم فارسی اصطلاحوں ہی کونہیں بلکہ تصورات اور اقد ار اور تہذیبی رویوں کو بھی ہندوستان میں رچابسا دیا جسے تصوف کہا گیا وہ اس مشترک تہذیب اور ان مشترک اقد ارکافکری اظہار تھا۔ اسلامی تصور کی نشو نما زیادہ تر انہیں علاقوں میں ہوئی جہاں بدھ وہار تھے۔ باخ اور بخار اس کی مثال ہیں ۔ ہندوستانی اور ایرانی تصوف کے درمیان مشترک اقد ارکی بنا پر آزاد خیالی وسیچ المشر کی اور رواد ارکی کی روایت نے اردو میں رواج میں<sup>2</sup>

صدیاں آتی اور جاتی رہتی ہیں۔صدیوں کے تصرف سے تہذیب و ثقافت بھی متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتی ہے ۔لیکن اگر تہذیب و ثقافت کی جڑیں کسی زندہ زبان میں پیوست ہوں تو اس سے زبان اور ثقافت دونوں کو تقویت حاصل ہوتی ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ اردو کا سماجی اور ثقافتی کردار آج تک اپنی جگہ محفوظ ہے جس سے ہندوستان میں گنگا جمنی تہذیب کو فروغ ملنے میں مدد ملتی ہے ۔ ہندوستانی تہذیب و ثقافت کو اردوا فسانے نے بہت حد تک متاثر کیا ہے ۔اگر ۱۹۸۰ء کے بعد سے اردوا فسانے کا جائزہ لیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ مہلی دہائی کے بعد اردو کے معیاری افسانوں کے فن میں کہانی کے ڈھنگ میں اور واقعات کے Reception میں بڑی حد تک تبدیلی آئی ہے۔ترقی پسندی،جدیدیت کے بعد مابعد جدیدیت یا تیسری آواز سامنے آئی جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ بیآ وازعوام کے لیے زیادہ قریب اور صحت مندتھی۔ یہ تبدیلی ترقی کاعند بیتھا۔اس طرز نگارش میں نہ غصہ تھانہ جھنجھلا ہٹ اور نہ ہی الزام تراشی۔

• ۱۹۸۰ء کی دہائی میں ملک کے اندررونما ہونے والے سیاسی حالات نے افسانے کی دنیا میں سماجی اور ثقافتی طور پرنٹی تنبدیلیاں پیدا کیں۔ بابری مسجد کے انہدام سے سیاسی اور سماجی زندگی میں ایک نٹی تنبدیلی آئی ، فرقہ پرستی کا ایک نیا چہرہ سامنے آیا۔ شہری زندگی کی کشاکش اور تہذیب کے مٹنے کے سبب رفتہ رفتہ افسانہ نگار کسی قدر روضیحی بیانیہ کی طرف رجوع ہوئے۔افسانہ نگاروں نے اعتدال پسندی کو اپنا موضوع بنایا اور اسلوب،

اس دور میں جس نوع کی کہانیاں کھی گئیں ہیں ان میں ایک بدلا ہوا تیوراور نے امکانات کی بشارت صاف طور پرمحسوس کی جاسکتی ہے۔سب نے ملکر اردوا فسانے کا نیا منظر نامہ ترتیب دیا ہے۔اب ا فسانہ نگار پر کسی نظریے،فلیفے ،رجحان ،عقیدے اور آئیڈیا لوجی کا نہ جبر ہے اور نہ ہی کسی بنی بنائی لکیریا فارمولے کے مطابق لکھنے پر اصرار۔تا ہم آ زادی کی اس فضا میں اتنی پابندی تو ضرور ہے کہ کہانی چاہے جس انداز کی کہی جائے۔علامتی تمثیلی اور مینی بر حقیقت کا میاب کہانی وہی ہے جو شعور کے مقابلے میں لا شعور اور کسی بیش قیمت تجربے پرمین ہونے کی صورت میں ہمارے دل و د ماغ کو صفح طور کر بیدار کر سکے۔ ہمارے لیے فراواں ، حیرت ، مسرت، آگہی اور بصیرت کے اسباب مہیا کر سکے۔

نئی صدی کے افسانہ نگاروں نے بالکل نئے موضوعات پراپنی توجہ صرف کی ۔ آج کے ترقی یا فتہ عہد میں آلودگی اور فضائی کثافت عالمی مسلمہ بنآ جار ہا ہے ۔ ہوا، پانی اور مٹی روز بروز آلودہ ہوتے جار ہے ہیں۔ دنیا کی ترقی میں آلودگی رخنہ ڈال رہی ہے ۔ یموں کے دھا کے ، فیکٹر یوں سے نطخہ والا کثیف دھواں اور زہر کیلی کیس بڑیف سے اگلتا ہوا ڈیزل اور پیڑول کا فضلا ، نالی اور نالوں کے گندے پانی اور طرح کل کھاد سے مٹی کی آلودگی دن بدن انسان کے لیے خطر ناک ہوتی جارہی ہے۔ ایسے میں انسان ، یی نہیں جانو مدر خت اور پانی کے لیے خطرہ مزید بڑھ کیا ہے ۔ پانی کی سطح روز بروز کم ہوتی جارہی ہے۔ ایک طرف جہاں یہ مرد خت اور پانی کے لیے خطرہ مزید بڑھ کیا ہے ۔ پانی کی سطح روز بروز کم ہوتی جارہی ہے۔ ایک طرف جہاں یہ مدائل کی طرف خصوصی توجہ صرف کی ہے ۔ مہتاب عالم پر ویز کا تازہ افسانوی مجموعہ ''کارواں ن ہمائل کی طرف خصوصی توجہ صرف کی ہے ۔ مہتاب عالم پر ویز کا تازہ افسانوی مجموعہ ''کارواں ن ہمائل کی غمادی کرتا ہے ۔ مہتاب عالم پر ویز نے سعودی عرب میں اپنی زندگی کا ایک طویل عرصہ گزار ا سکنیں وغیرہ کو تھی ایت کے خطرات کو عمد کی ہے ۔ مہتاب عالم پر ویز کا تازہ افسانوی مجموعہ ''کارواں ''انہیں مرکز کی کر دار سعودی کر ہے کہ کی تی کیا ہے ۔ انہوں نے کی کو صور کی زیروں کی تازہ افسانو کی خو میں کر دوں ''انہیں مرکز کی کر دار سعودی کر ہے کہ میں پیش کیا ہے ۔ انہوں نے پر ندوں کی زندگی ، اجر ۔ ہو می کر سال مرکز کی کر دار سعودی کر ہے کر میتان میں اونٹوں کی دیکھ بھال کا کا م کرتا ہے۔ جہاں اچا تک زیر کی گی کر رساؤ شروع ہوجا تا ہے ایس میں پیش کیا ہے د'کار دیکی حفظ خان کا م کرتا ہے۔ جہاں اچا تک زیر کی گی کا مرکز کی کر دار سعودی کر ہے کر انسانی زندگی ای گو خطن کا کا کر کر ہے جہاں اچا تک زیر کی گی کر کا دو او خوات کی دی کی جو کی تکی ہو کی کی ہو کھال کا کا کی کر ہو ہوں کی دی کر ہو ہو تی ہو ہو تی دو ہو ہو داخب ہو ہو کی دو ہو تی ہو تا کی در یکھ بھال کا کا کر کر ہو ہو تی دندگی ، تج کر ، ہو کر کی کر دو کر دو ہو ہو دی تا ہے ہو کی کی کی کی دو کو کی مین ہو کی کی مونوں کی دو تو تو ہو تو ہو تا ہو کی در ہو ہو گی ہو ہو تا ہے ایس میں میں پوئی کی دی کی تو کی کی مونو کی کی موٹھ کی شرک کی مونوں کی در ہو ہو تا ہے ہو ہو تا ہو ہو تا ہے ہو ہو تا ہے ہو ہوں کی ہو تو کی کی ہو ہو تو ہو

مابعد جد بداردوافسانوں میں لیس بین از م جیسے نئے مسکے کو بھی موضوع گفتگو بنایا گیا ہے ۔ کھانا تعلیم اور جنسی خواہ شات کی بحیل انسانی ضروریات کے اہم اجزاء ہیں ۔ تعلیم کے بعد سب سے اہم جبلت جنس ہے ۔ جنسی جبلت غیر شعوری طور پر انسان سے بہت سے کا م لیتی ہیں ۔ انسانی کر دار کی تعمیر وتخ یب میں اس جبلت کو بنیادی حیثیت حاصل ہے ۔ اگر اس جبلت کو نارمل صورت میں تسکین اور آسودگی حاصل نہیں ہوتی تو صد ہاصور توں میں بیہ جبلت زندگی کے افعال پر اثر انداز ہوتی ہے اور اپنی آسودگی کی راہ تلاش کر لیتی ہے ۔ اس جنسی جبلت کا اظہار اور تسکین کی بہترین اور طوف ترین صورت کسی کو اپنانے اور کسی کو چاہیں ہوتی ہے مغربی نظام زندگی اور سیاست نے ذاتی مفاد پرستی اور کر پشن کو عام کیا ہے۔ سفا کی اور درندگی کی جنگ عظیم کا ہی تحفیظ بیں بلکہ میہ بڑھتی ہوئی خود غرض ، مفاد پرستی ، زر پرستی کی دین ہے۔ انسانیت کے زوال ، فرقہ وارانہ فسادات ، گنگا جمنی تہذیب کی پامالی پر اردو افسانہ نگار نوحہ خواں ہیں ۔ ہجرت کا مسئلہ صرف ہندوستان اور پاکستان تک ہی محدود نہیں رہ گیا ہے بلکہ سیمسئلہ عالمی بن گیا ہے۔ آج کا نوجوان گھر سے بے گھر ہونے کا کرب سب سے زیادہ چھیل رہا ہے ۔ ایسے ہی ایک افسانہ نگار اشرف شاذ ہیں ۔ ہجرت اس کا ذاتی تجربہ ہے۔ ان کا افسانہ 'آپ کہاں سے ہیں؟' میں کئی ملکوں میں پھیلے ہوئے ہندوستانی اور پاکستانی مہا جرین کا درد بیان ہوا ہے۔

، ہندو پاک میں فرقہ برستی اور طبقاتی تشکش کا مکروہ چہرہ موجودہ افسانوں کا محبوب موضوع رہا ہے ۔ کیوں کہ نو جوانوں کا ذہنی اور جسمانی قتل ایک بہت ہی حساس اور سگین مسلہ ہے ۔ یہ نو جوان ہمارا روشن مستقبل کی علامت ہے ۔ اس موضوع پر مشرف عالم ذوقی کا افسانہ ' اقبالیہ بیان' پولیس اور اہل سیاست کی ہمترین مثال ہے ۔ یہ ایک ایسا پنج ہے کہ فنکار بھی سمجھنہیں پا تا ہے کہ آخر نو جوان کا مستقبل کیا ہوگا ۔ فرقہ پر ستی کے موضوع پر آنندلہ کا افسانہ ' سپیرے' اور اختر آزادکا' ' سونا میں' بھی قابل ذکر افسانہ ہے۔

فسادات کی ایک قدیم تاریخ رہی ہے۔ ہمارے ملک ہندوستان میں فساد ہوتا نہیں بلکہ منظم طریقہ سے کرایا جاتا ہے ۔ تقشیم کے المیہ سے شروع ہونے والا فساد آج تک ہردم رواں ہر دم جواں کی طرح انسان کے دل ود ماغ میں رچ بس گیا ہے جو موقع ملتے ہی شمشیر بے نیا م کی طرح کی لخت نکل آتا ہے۔ ہندوستان میں فسادات گا ہے رقام ہونا کوئی انہونی بات نہیں ہے ۔ ان فسادات میں لاکھوں انسانی جانیں تلف ہوتی ہیں ۔ فسادات کے پس پشت بہت سارے وجو ہات ہوتے ان وجو ہات میں سب سے بڑی وجہ مذہبی

موجودہ عہد کے بدلتے منظر نامے میں دہشت گردی کا موضوع سب سے نازک اور حساس قرار پایا ہے۔ بیموضوع ایک عالمی مسئلہ کی شکل اختیار کر گیا ہے۔ اس موضوع پر شکیلہ رفیق کا افسانہ ''جالی والا روژن دان''فنی لحاظ سے قابل تعریف ہے۔ اس افسانے میں مصنفہ نے کرب کے ساتھ دہشت گردی کے نتائج کو بیان کیا ہے۔ بچوں میں ایک انجانا ساموت کا خوف ۔ ہماری آنے والی تسلیل تباہ ہور ہی ہیں۔ اکیسویں صدی میں 90 کی دہائی کے بعد دہشت پندی کے موضوع کا اضافہ ہوا۔ 1992 میں بابری مسجد کی شہادت کو اس موضوع کے اضافے کا ذمہ دار قرار دیا جا سکتا ہے۔ مسجد کی شہادت کے بعد ہندوستان کا ماحول بد سے بدتر ہوگیا۔ بین الاقوامی طاقتیں اور ملک کے دہشت گردوں نے بم بلاٹ جیسے واقعات کو انجام دے کر لوگوں کے دلوں میں خوف و دہشت کے حالات پیدا کردیے۔ ہم بلاسٹ کا نثانہ مسجدوں، درگا ہوں، مندروں اورعوام الناس کے جم غفیروالے مقامات کو بنایا گیا۔ پارلیمنٹ معبک، جامع مسجد دبلی، وارانی، دبلی کے مختلف علاقے، شمیر، اجمیر شریف، ملہ مسجد حیدر آباد سیت بر شہروں کا ذکر بم بلاسٹ کے ذیل میں کیا جا سکتا ہے اور بیدہشت گردانہ حملا اب تک برقر ار بیں۔ ان حملوں سے 80 کی دہائی عالم ذوق، ترنم ریاض، پیغام آفاقی، انورشاہ، احمد صغیر، اسلم جشید پوری وغیرہ اہم نام دوں ہے میں مشرف

زندگی کی میہ بھی ایک تلخ حقیقت ہے کہ ساری ترقی کے باوجود ذہنی وجسمانی، جذباتی ہر طرح کا استحصال جاری ہے۔ طرز کہن اور تعمیر نونے ان کی زندگی کو معمد بنا دیا ہے۔ جس کا اثر ساج پر پڑتا ہے۔ عورت کے بغیر تو ساج کی تعمیر ہونہیں سکتی ۔ اس لیے جب وہ ذہنی کرب میں مبتلا ہو گی تو پورا گھر اور ساج کشکش میں گرفتار رہے گا۔ اس آزادی کا سید ها اثر ہماری آنے والی نسل پر پڑتا ہے۔ ٹوٹ یہ بکھرتے رشتوں نے بچوں سے ان کا بچپن چھین لیا ہے۔ بد لتے ماحول میں ان کی المحضوں اور پریثانیوں کا ذکر بھی آج کے افسانہ نگار کر رہے ہیں۔ سلام بن رزاق ، ایم مبین ، مشرف عالم ذوقی ، تر نم ریاض کے افسانوں میں میڈ کر بھی نمایاں ہے کہ ہمارے بچ آج کے بد لتے ہوئے ماحول میں ان کی المحضوں اور پریثانیوں کا ذکر بھی آج کے افسانہ نگار کر ہمارے نیچ آج کے بد لتے ہوئے ماحول میں ان کی الحضوں اور پریثانیوں کا ذکر بھی آج کے افسانہ نگار کر

بیسویں صدی کے اکیسویں صدی میں قدم رکھتے ہی اردوافسانہ صرف برصغیر تک ہی نہیں بلکہ پوری دنیا کے اہم مسائل کو اپنے دامن میں سمیٹ چکا ہے۔ آج کے صارفی نظام میں ہزاروں مسائل ہیں ایک طرف سیاست ہے تو دوسری طرف ہائی فائی سوسائٹی ۔دونوں کا نہ کوئی اصول ہے اور نہ ہی نظر ہی۔ مذہب ہے اور نہ ہی کوئی راستہ ۔ اس نظام میں کمز ورطبقہ یعنی عورتیں ، بیچ اور عام لوگ مشکلات سے دوچار ہیں ۔ ہجرت کے موضوع سے لے کراپار ٹمنٹ لائف تک کے موضوعات پراردوا فسانہ نگاروں کی نظر ہے۔سلام بن رزاق ،مشرف عالم ذوقی ،ساجدر شید، نیر مسعود، احمد صغیر ،غفنفر ،اختر آزاد، عبد العزیز خاں ، آنذلہر، صفیہ صدیقی ،عطیہ خاں، طاہرہ اقبال، شکیلہ رفیق، مہرانصاری، عصری افسانہ نگاروں کا گویا ایک کارواں ہے جنہیں صرف ساج اور معاشر ہے کی بدلتی تصویر ہی پیشنہیں کرتے بلکہ ان مسائل سے خود بھی دود چارہیں۔

پانی اور درخت کے تحفظ پر مدجبیں انجم کا افسانہ نے جڑکا پودا ہے۔ اس افسانے میں ایک درخت اور اس کا نگہبان دو کر دار ہیں۔ دونوں ایک دوسرے کا خیال رکھتے ہیں۔ رفتہ رفتہ ییکن اور محبت کم ہوجاتی ہے ۔ درخت سو کھنے لگتا ہے کوئی اسے پانی سے سیر اب کرنے والانہیں ہے۔ کہانی علامتی انداز میں بیان کی گئی ہے اور کہانی میں دو واضح سطحیں سامنے آتی ہیں۔ پیڑ کی شکل میں ایک عورت کی پبا س بھی موجزن ہے جب کہ ظاہری اعتبار سے کہانی پیڑ کے سو کھنے کا بیان ہے۔ کہانی آخ کے تحفظ ما حولیات مشن کو عمر گی سے پیش کرتی ہے ۔ ہمیں سبق دیتی ہے کہ ہم سب کو پانی کا تحفظ کر ناچا ہیے تا کہ پیڑ پودوں اور جانوروں کو بھی پانی دستیاب ہو سکے ۔ کہانی کے اختتا م پر پیڑ کا نگہبان اپنی خطی اور غلبت پر رو پڑ تا ہے اور پیڑ کے لیے پانی کی تلاش میں نگل پڑتا ہے۔

۱۹۸۰ء کے بعد معاصرا فسانہ نگاروں میں سب سے اہم سید محمد انثرف ،عبدالصمد، سلام بن رزاق، شوکت حیات، حسین الحق ، شفق، حمید سہر وردی، مظہر الزمال، ساجد رشید، شموکل احمد، فیاض رفعت ، شفیع مشہدی، انور قمر، شفیع جاوید، پیغام آفاقی ، خفنفر، الجم عثانی، طارق چھتاری، مشرف عالم ذوقی، ذکیہ مشہدی، ترنم ریاض، شاہداختر، صغیر رحمانی، خالد جاوید، وریہ بندر پٹواری اور اسرار کا ندھی وغیرہ ہیں۔

ادب زمانے کے تقاضوں کو پیش نظر رکھ کررفتہ رفتہ آگ بڑ ہتا ہے اور معاشرے کے افراد کواپنے دامن سے مربوط کرتا چلاجاتا ہے ۔افسانہ ادب کا ایک نا گزیر حصہ ہے جو کہانی سے مختصر ہو کرنٹی صورت میں جلوہ گر ہوا ہے نظم ونثر کی طرح بیصن ادب بھی تیزی کے ساتھ ترقی کی طرف گامزن ہے۔افسانہ اپنے ابتدائی دور میں داستان ہمثیل اور حکایت کے مماثل ومشابہ تھا۔ یہ تشا بہ نظم ونثر میں اس وقت تک پایا جا تا رہا جب تک ساجی واد بی صورت حال یکسر تبدیل نہ ہوگئی اور بدلے ہوئے حالات کے تحت نیا اد بی دان پیدا ہونہ گیا۔

افسانہ انسانی زندگی کاعکاس ہوا کرتا ہے۔ بیانسانی زندگی کے تعلق سے اس کے تمام محرکات وعوامل

موضوع ، ہیت اور اسلوب میں نئے رویوں کی آمد کا سلسلہ انہی دونوں واقعات سے وابستہ ہے۔ترقی پسند تحریک کی پہلی کانفرنس سے ادب لکھنے والوں میں نیا جوش ، نیا جذبہ اور ادب کونٹی سمت ورفتار دینے کا پر وانہ حاصل ہوا۔

بیسویں صدی کے نصف اول میں اردوا فسانے کے ارتقامیں جو رجحانات اور موضوعات معاون ثابت ہوئے ان میں حقیقت نگاری کی مختلف جہات سامنے آئیں جن میں رومانی ،معاشی ،سماجی ،اشتراکی ،سیاسی ،نفسیاتی حقیقت نگاری اور جنسی کشکش وغیرہ شامل ہے۔ان کے علاوہ تہذیب کی عکاسی ، دیہی وشہری زندگی کی مرقع کشی ، بین الاقوا میت فن اور تکنیک میں نئے تج بات کے رجحانات بھی اردوا فسانے کی تشکیل میں مدد گارثابت ہوئے۔

آزادی کے بعد سے ۱۹۸۰ء تک اردوا فسانے میں رجحانات اور میلانات میں ہونے والی تبدیلی کو تین خانوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلا ۱۹۴۷ء سے ۱۹۲۰ء کی دہائی تک ،دوسرا ۱۹۲۰ء سے ۱۹۷۰ء کی دہائی تک اور تیسرا + ۱۹۷ء سے ۱۹۸۰ء کے درمیان کی دہائی جہاں جدیدیت اور مابعد جدیدیت کے لیے خود کو کسی خاص نظریے سے آزاد کرانے کا مسلہ در پیش تھا۔

آزادی ہنداور تقسیم وطن کے بعد جو موضوعات ہمارے افساند نگاروں کے سامنے تصان میں فرقہ وارانہ فسادات، اقتصادی زبوں حالی، زمینداروں کا تسلط، بے کاری، مذہبی، علاقائی، لسانی اور طبقاتی کشکش وغیرہ بہت اہم تصر کرشن چندر نے ایسے ماحول میں زندگی کے موڑ پر'، بالکونی' اور دوفر لانگ کمبی سر<sup>4</sup>ک ، جیسے موثر افسانے لکھے۔ ان افسانوں میں وہ کشمک تھی جس کی رنگ آمیزی آزاد ہندوستان میں ملتی ہے۔ عصمت چنتائی نے 'چوتھی کا جوڑا' اور' بچھو پھو پھی جیسے افسانے لکھے۔ بیدی نے 'گرم کو ہے'، کو کھ جلی' اور ' ھر میں بازار میں' جیسے نمو نے پیش کئے جس میں اب بھی سما جی کی رنگ آمیزی آزاد ہندوستان میں ملتی ہے۔ عصمت اور آتش گل' لکھ کر اس وقت کی تاریخ مرتب کی ۔ منٹو نے 'نیا قانون' اور 'ٹو بہ طبی سنگھ' میں تفسیم اور سیا ست کو ہدفتی ہنایا۔

تقشیم ہند کے بعد جہاں بہت سارے مسائل پیدا ہوئے و ہیں ایک مسئلہ فرقہ وارانہ فسادات کا بھی تھا۔حالاں کہ فرقہ وارانہ فسادات کا سلسلہ آزادی ہند سے قبل شروع ہو گیا تھا۔فسادات کے ردعمل میں فرقہ وارانہ عصبیت کی اردوا فسانہ نگاروں نے خوب خوب عکاسی کی ہے۔ان افسانہ نگاروں نے کسی مذہبی فرقے پر چوٹ کئے بغیر انسانی درندگی کے خلاف لکھنا شروع کیا اور فرقہ وارانہ جنون میں انسان دوستی، ہمدر دی اورا یژار کے واقعات کواس وقت کا ایک پیندیدہ اور مقبول موضوع بنا ڈالا۔ چنانچہ آزادی کے بعد اردوا فسانے کا پہلا رجحان فسادات کا موضوع تھا۔ اس موضوع پر لکھے گئے افسانوں کو کافی مقبولیت حاصل ہوئی۔ اردوا فسانے کا ایک اہم رجحان جنسی حقیقت نگاری بھی رہا ہے۔ جن افسانہ نگاروں نے جنسیات کو اینے افسانے کا موضوع بنایا ان میں عصمت چنتائی ، بیدی ، متاز مفتی ، منٹو، عزیز احداور واجدہ تبسم کے نام

قابل ذکر ہیں۔راما نندسا گرکاافسانہُ بھاگان بردہ فروشوں سے تلخ حقیقت کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ •۱۹۲۱ء کے آتے آتے اردوافسانہ نگاروں نے ہیئت کے ساتھ ساتھ موضوعات میں بھی تبدیلی کو ضروری شمجها۔ چنانچہ جدید ربحانات کا دور شروع ہوا۔ اس رجحان کے تحت لکھنے والوں نے قدیم موضوعات ، یرانے اصول، قدیم اقد ارغرض که مروجه پابندیوں سے انحراف کو اپنا فرض عین سمجھا۔فلسفہ وجودیت کا موضوع ان کا مرکز وخورتھا۔ بیہ موضوع بھی سماجی اور سیاسی حالات کے پیش نظر ہی وجود میں آیا۔ تقسیم کے بعد ملک کی وحشت انگیز فضامشینی دور میں انسان کی شناخت گم ہوجانے کا خوف ،اقدار کی شکست در یخت جیسے مسائل ابھر کرسا منے آئے۔ان مسائل کا اثرانسان کے ظاہر سے زیادہ باطن پر ہوا۔جدید افسانہ نگاروں نے ان کے درون خانہ میں ڈوب کرانسان کی داخلی کیفیات کی اس صدائے بازگشت کو سننے کی کوشش کی اورا ہے۔ افسانوں کے موضوعات کو بھی انسان کے اندرون سے ہی منتخب کرنا پسند کیا۔اس کے علاوہ گھر سے باہر کی دفتری زندگی، دہنی تشکیک کی وبا،اسکول وکالج کی زندگی ،شہروں کا پھیلا وً، ظاہری وکھوکھلی عظمت اور ہجرت وغیرہ جیسے موضوعات پر جدید افسانہ نگاروں نے افسانے تخلیق کئے۔انتظار حسین نے'مشکوک لوگ' سریندر یرکاش نے 'بجو کا' بازگوئی' 'بال خوردۂ رام لال نے' جاپ 'بلراج کول نے' کنواں' عابد سہیل نے' میں اور میں' دوسرا آدمی'اقبال متین نے 'بیر بہوٹی' مدافعت' کلام حیدری نے 'تخی'جوگندریال نے 'کاپایلٹ' واردات' جیسےافسانے تخلیق کئے لیکن رفتہ رفتہ اس جدیدرنگ کے آب وتاب میں بھی آلودگی بھر آئی اورجدیدیت وجودیت کے نام پرکوڑ بے کرکٹ بھرے جانے لگے۔علامت کی جگہ تجریدیت نے لے لی چنانچهافسانوی ادب چیپتال بن کرره گیا۔ایسےافسانه نگاروں میں بلراج کول، بلراج میز ا،انورسجاد،سریندر یرکاش اوراحد ہمیش کے نام سرفہرست ہیں۔ان افسانہ نگاروں نے پلاٹ، کر دار، اور قصے جیسے عناصر کوا فسانے ے دور کر دیا۔ شعوری طور پر باغیانہ رجحان کوفر وغ دیااور ترقی پیند تحریک کے رحمل کے بطورا فسانے کی بنیا دی

ہیئت اوراس کی اصل صورت کومنسوخ کردیا۔ تجریدیت کے ربحان نے افسانہ کو کہانی پن سے عاری کر دیا اوراس سے اس کی جمالیات کو چھین لیا۔ جدیدیت کے عہد میں افسانہ کو تجریدی اسلوب سے بڑا نقصان پہو نچا۔ چنا نچہ تجریدیت کے ربحان کو عدم مقبولیت کا سامنا کرنا پڑا۔

آج جب مارکس کی جدلیات ، آئن اسٹائن کی اضافیت ، نیوٹن کی کشش ثقل ،فرائڈ کی نفسیات اور میکاولے کی سیاسیات سب اذ کاررفتہ بن چکے ہیں اور دنیا کمپیوٹرائز کی چکا چوند کے آگے خیر ہ چیثم بن چکی ہے سائبر اسپیس ریکٹٹی اس دور میں ، گے مومنٹ کے اس عہد میں ، دلت ادیوں کی طرف سے فیوڈل ٹکسٹ کور د کرنے کے اس لیمح میں ، پرنٹ میڈیا اور الیکٹرا نک میڈیا کے فروغ کے سبب صحافتی نثر کی سر بلندی کے اس بیچید ہ ماحول میں علامت نگاری کا مستقبل خطرے کے گرداب میں پچنس چکا ہے۔ اس سلسلے میں مشہورا فسانہ نگار حسین الحق رقمطرا زہیں :

> <sup>د</sup> علامت نگاری کامستقبل ادب کے مستقبل کے ساتھ وابستہ ہے اور ادب کے بارے میں گفتگوا دب برائے زندگی اور ادب برائے ادب سے آگ بڑھ چکی ہے۔ صرف ادب برائے اظہار ہی مقبول نہیں ہور ہا ہے، اب تو 'ادب برائے بازی' کی بات بھی ہونے لگی۔ میر کی سمجھ یہ ہے کہ برائے کا چتنا بھی سابقہ لاحقہ لگایا جا سکے لگتا رہے مگر ادب کا ایک بنیا دی و خلیفہ داخلی دنیا کی سیر، اب بھی دامن کشش دیدہ و دل ہے۔ ادیب کو نفس انسانی کے یہ پی یہ ہمریت سے پر اور نا قابل فہم عناصر سے بھر پور کیفیات کے اظہار سے احتر از کرنا ہی پڑتا ہے۔''

غرض کہ نفسیات و سائنس ادب کے داخلی رویے، غیر عقلی عناصر، وجدانی فکر اور اس کے استعاراتی یا علامتی انداز کے قاطع اور دشمن نہیں بلکہ انکشاف نور ہویا نظر پیچلیل نفسی سبھی مل جل کر ادب کے داخلی رویے ( Subjective Attitude ) اور علامتی انداز کے موضوعات کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ ہرعہد ایپنے مسائل وموضوعات خود لے کر آتا ہے۔ اس لے جدید افسانہ کے موضوعات پر گفتگو کرتے ہوئے اس کے عہد کونظر میں رکھنا ضروری ہے۔ جدید افسانہ کا عہد ۱۳۰۰ اور اس علم میں اردوادب پر فلسفہ وجودیت کا گہرا اثر پڑا ۔اس لئے جدید افسانہ کے خاص موضوعات وجودی افکار اورمسائل ہیں۔

وجودیت نه صرف ایک رجحان بلکه ایک مذہبی میلان اور نفسیاتی عمل کا بھی نام ہے۔ اس رجحان کا ظہور تحریک کی شکل میں پہلی جنگ عظیم کے چند سال بعد جرمنی میں ہوا اور دیکھتے ہی دیکھتے فرانس اور اٹلی سے ہوتا ہوا ہیر بحان تمام براعظموں میں پھیل گیا۔ ہیر بحان ادبی حلقوں کے ساتھ ساتھ سیاسی اور مذہبی اداروں کو بھی متاثر کیا۔ ابتدائی دور میں وجودیت یورپ کے اکثر مما لک میں قہوہ خانوں اور اخباروں کا محبوب موضوع رہا۔ اس کے علم برداروں میں سوریں کیک گارا، ژاں پال سارتر، کیمو، سیموں ، ویل، تلک مڈ گر اور جا سپر س وغیرہ خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ اس رجحان کا موجد اول ڈین مارک کا مشہور فلسفی سورین کیک گارا کو تصور کیا جس نے 19۲۹ء میں سب سے پہلے اس کو جودیت کے نام سے منسوب کرنے کا سہر اجرمنی کے اد یب ہائن من کے سرجا تا ہے جس نے 1979ء میں سب سے پہلے اس کو وجودیت کے نام سے منسوب کرنے کا سہر اجرمنی کے اد یب ہائن من کے سرجا تا ہے

وجودیت ایک طرح کا فلسفہ ہے اور فلسفہ کے ساتھ ساتھ فلسفہ طرازی، نظریاتی، موشکافی اور مابعدالطبیعاتی نکتہ آفرینیوں کومستر دکرتا ہے۔وجودی فلسفہ خالص علمی، نظری، جمالیاتی اور اخلاقی مسائل سے بھی تعرض نہیں کرتا ہے۔ گویا وجودیت ایک ایسے فلسفے کا نام ہے جو فلسفہ کی پوری روایت کو منہدم کردیتا ہے ۔وجودیت کا مرکزی محور وجود ہے۔ جب کہ اس سے قبل کے فلسفے میں جو ہرکوا ہمیت دی جاتی تھی۔جو ہر ذات (Self) کا تصور دیتا ہے اور وجودکواس کے مطابق ڈھل جانے کی تعلیم دیتا ہے۔

> istentialism....is a philosophy of being,a" philosophy of attestation and acceptance, and a refusal of the attempt to rationalize and to think \_being

ادب میں بہت سے ایسے عناصر کارفرماں ہوتے ہیں جن کا تعلق براہ راست تہذیب و ثقافت سے ہوتا ہے۔مثال کے طور پر شاعری کو لے لیجئے میر،غالب ،نظیر اکبرآبادی اور اقبال اور دوسرے شعراء کے یہاں ایسی نظمیں اور ایسے اشعار مل جاتے ہیں جن میں ہندور سم ورواج ،عقائد، تہواراور مذہبی شخصتوں کی کھل کرتعریف کی گئی ہے۔اسی طرح سے ہندو شعراء کے کلام میں عید، رمضان ، اسلامی مساوات اور حدو فعت وغیرہ کا ذکر بہت آسانی سے مل جاتا ہے ۔فکشن کی دنیا میں پریم چند کے آخری دور کے سارے افسانوں کے کردارایک سے زائد مذاہب کے ماننے والے لوگ تھے۔افسانوں میں واقعات ،کردار اورخودتخلیق کار کی مداخلت کوغو سے دیکھا جائے تو یہاں بھی ثقافت سے انسلاک واضح طور پر نظر آتا ہے۔

ہندوستانی سماج میں اس طرح کی صورت حال ۱۵۵۷ء کے انقلاب کے بعد پیدا ہوئی۔ یہیں سے ہمارا فسانو کی ادب داستانی دور سے نگل کر حقیقی زندگی اور اس کے لامحد ود دائر وں میں داخل ہوا۔ اردو میں اس عمل کا آغاز ڈپٹی نذیر احمد اور مرز اہادی رسوا کے قلم سے ہوا۔ 'ابن الوقت 'اور 'امرا وَجان ادا' دونوں کو ان کے گہر سے سابق شعور نے شاہ کار کی حیثیت عطا کی ۔ اس دور میں سیاسی اور سابق شعور بیدار ہو چکا تھا۔ کسی بھی ادب پارے میں سابق شعور یا عصری آگہی کے اظہار کا مطلب ہیہ ہے کہ اد یب اپنے فنی وسائل کو بروئے کار لاکر ایک محدود مدت ، زبان اور خطہ ء مکان میں رونما ہونے والی صورت حال اور کیفیت کو ان تمام پہلووں کے ساتھ صفح قرطاس پڑھش کرد ہے۔

عبدالصمد کا ایک افسانوی مجموعہ ''میوز یکل چر'' ہے۔ اس کے بیشتر افسانے واضح بیانیہ کی صورت میں لکھے گئے ہیں۔ بیانیہ ہونے کے باوجود ان میں تہہ داری بھی موجود ہے فکر کی طور پر ان افسانوں میں ثقافتی نفوش بھی موجود ہیں۔ اس مجموعے کا ایک افسانہ '' آسان ، ہی آسان' ہے اس میں دادا. تی کا کر دارجن احساسات و خدشات کو پیش کرتا ہے دہ در اصل ہماری ثقافتی اور تہذ ہی قدر وں کے امین ہیں۔ اس افسانے میں نخ نسل کی تبدیل ہوتی فکر کود کھایا گیا ہے۔ ایک معمولی سان میں لڑ کیوں کی تعلیم تعلم ہرائے نام ہوا کرتی ہے احساسات و خدشات کو پیش کرتا ہے دہ در اصل ہماری ثقافتی اور تہذ ہی قدر وں کے امین ہیں۔ اس افسانے میں نخی نسل کی تبدیل ہوتی فکر کود کھایا گیا ہے۔ ایک معمولی سان میں لڑ کیوں کی تعلیم تعلم ہرائے نام ہوا کرتی ہے ہوں اب اس سان کی سورچ بد لنے گلی ہے۔ لڑ کیوں کو موقع ملنے پر دہ اب اعلی تعلیم کی طرف اپنا قدم بڑھار ہی ہے۔ اس اقد ام میں نخی نسل کے لوگوں کو کوئی تا مل نہیں ہوتا ۔ اس نخی نسل پر مینی ایک ایس سوچ کو اس افسانے میں ہوتی کی طرف میں نخی سانے کا بنیا دی کر دار'' رونی ''نام کی ایک لڑ کی ہے۔ یہ ہوچ کو اس افسانے میں ہوتی کی طرف متعا ہد جاتی ای سے دائی ہیں ہوتا ہے مگر رونی ذیزین لڑ کی ہے۔ سے بہت ہی غریب باپ کی بیٹی ہو یہ کی کی طرف مقار ہوتی کی ہوائی تو میں ہوتا ہے مگر رونی ذیزین لڑ کی ہے۔ یہ ہوچ کو اس افسانے میں ہو یہ سے ایک اعلی ای اعلی تعلیم دلانے کے لیے کچھ بھی نہیں ہوتا ہے مگر رونی ذیزین لڑ کی ہے۔ جس کی وجہ سے ایک میں کا طرف مقابلہ جاتی امتی دی دوں مما لک میں تعلیم کے حصول کے لیے منتی کر کی جاتی ہیں۔ '' ایک غیر ملی ہوائی کینی نے عالمی سطح پر Sponsore مقابلہ کر ایا جس ایک خربتی پر اعلی تعلیم حاصل کرتے ، پھر نہیں کہنی میں مو ڈی نے توں میں کہنی

دراصل یہاں پر عبدالصمد تہذیبی اور نقافتی قدروں کے بدلتے منظرنا مے کو پیش کرنا چاہ رہا ہے کہ ایک مسلم گھرانے کی نابالغ لڑ کی پڑھنے کا اتنا شوقین ہے کہ وہ گھر بار اور اپنا ملک چھوڑ کر بیرون مما لک جانے کے لیے آمادہ ہوجاتی ہے۔ بچ کے والدین کو بھی کو ٹی اعتر اض نہیں ہوتا ہے۔ انہیں اس بات کی قطعا کو ٹی فکر نہیں ہے کہ ان کی بچی بیرون ملک کس کی نگرانی میں شب وروز بسر کرے گی لیکن گھر کے سب سے بڑے بزرگ یعنی داداجی نے رونی کے سفر کرنے اور بیرون ملک میں تن تنہا رہنے پر اعتر اض کر کے اپنی تشویش کا اظہار کیا:

> ''وہاں کی یونیور سیٹوں کے بارے میں معلومات ۔۔۔؟ تھوڑی دیر کے بعد انہوں نے پھر یو چھا ۔''ویڈ یو کیسٹ دیکھا ہے ... فکر کی کوئی بات نہیں۔ بہت اچھی یونیور ش ہے ... اسٹوڈ ینٹ بہت فری رہتے ہیں، انہیں فون کرنے اور فون رسیو کرنے کی پوری آزادی ہے۔'' ''اور کیا آزادی ہے ... ؟ دادا جی نے بے خیالی میں پو چھ لیا۔ سب طرح کی... اسٹوڈ ینٹ Suffocation محسوں نہیں کرتا، کسی قتم کی کوئی روک نوک نہیں ، یہی وجہ ہے کہ ... رونی کے والد پر ویڈ یو کیسٹ کا بہت اثر تھا، اور وہ بہت ہی پر جوش انداز میں وہاں کی وکالت کر رہے تھے۔ ان کا تھا، اور وہ بہت ہی پر جوش انداز میں وہاں کی وکالت کر رہے تھے۔ ان کا تھا۔ وہ شاید اور کچھ بولنا چاہ رہے تھے۔ ان کے انداز میں ان کی طرف تھا۔ سب منتظر تھے۔ تھوڑی دیر کے بعد داد جی نے آہ ہے ہے یو چھا' وہاں

دادا جی کے اعتراضات بہت سخت شھے۔ بلکہ میسارے اعتراضات ہماری تہذیبی روایات کے اعتبار سے قابل غور تھے۔ مگرنٹی نسل نے قدیم روایات کا منظر نامہ ہی تبدیل کر کے رکھ دیا ہے ۔ چنانچہ دادا جی کی اس کمبی تقریر کا اثر رونی کے باپ ادر بھائیوں پر پچھ بھی نہ ہوا۔ رونی کا بھائی جواب دیتا ہے:

جوگندر پال کی تحریر عموماً ہر موقع پر طنز ومزاح کے حواریوں کو ساتھ لیے رہتی ہے۔ وہ نم کی عکاسی بھی سپاٹ لفظوں میں کرتے ہیں۔ اس میں جذبات کی کسک اور احساسات کی تڑپ نہیں ہوتی، ان کے ہاں قصے اور کر داریقیناً پائے جاتے ہیں کیکن سب میں بکسانیت پائی جاتی ہے۔ جو گندر پال کے افسانوں سے ایک نئ د نیا روثن ہوتی ہے۔ ان کے افسانوں میں مخصوص قشم کی ساجی ، تہذ ہی اور فکری فضا پائی جاتی ہے۔ ان کا ایک مشہور افسانہ '' کھوڈ وبابا کا مقبرہ' بھی ہے۔ اس افسانے میں مشرقی ثقافت اور معاشرتی نظام کی عمدہ جھلکیاں د کی حکومی جاسکتی ہیں۔ اس افسانے میں بڑے بڑے شہروں کے بجائے چھوٹے گوں اور دیہات کے مناظر کو پیش کیا گیا ہے۔

جوگندر پال کا ایک افسانہ '' بے گور'' ہے۔ اس افسانہ میں سابتی ، معاشرتی اور سیاسی پہلو کوا جا گر کیا گیا ہے۔ اس میں بید کھلانے کی کوشش کی گئی ہے کہ ہندوستانی سان غریبی اور مفلوک الحالی زندگی بسر کرنے پر کس قدر مجبور ہے ۔ پوری کہانی یوں ہے کہ امریکہ سے ایک ڈکٹر ہندوستان آتا ہے تا کہ یہاں کی غریبی کا فائدہ اٹھاتے ہوئے کم سے کم قیمت پر لاش کی خریداری کر سکیں ۔ لاشوں کے او پر اسے ریسر پچ کرنا مقصود ہوتا ہے ۔ امریکہ ایک متمول ملک ہے جہاں قیمت پر لاش کا ملنا محال ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ ڈاکٹر ہندوستان کا قصد کرتا ہے ۔ اسے معلوم ہے کہ ہندوستان میں لاش مل جائے گی ۔ چنانچہ وہ کلکتہ آتا ہے اور رام دین نا می شخص سے رابطہ قائم کرتا ہے: '' کیا پورے بچاں کا متحال ہو تا ہے گئی ۔ چنانچہ وہ کلکتہ آتا ہے اور رام دین نا می شخص '' ہل صاحب ، سو پاہزار بھی ہوتے تو یہاں کیا کی ہے؟'' رام دین اورامریکی ڈاکٹر اہوٹل سے نگلتے ہیں۔ڈاکٹر سوچتا ہے کہ شاید ہم لوگ مردہ خانہ کی طرف جائیں گے۔ کیونکہ مردہ کا ملناو ہیں پرممکن ہوسکتا ہے۔مگر رام دین اسے مردہ خانہ لے جانے کے بجائے ایک ایس جگہ لے جاتا ہے جہاں تقریبا سو کے قریب بڈھے ، بچے اور جوان قطار لگائے کھڑے تھے۔اقتباس ملاحظہ فرمائیں:

> '' یہاں کہاں لےآئے ہو؟'' ''میں نے تو مردوں کا آرڈردیا تھا'' ''غور سے دیکھئے صاحب، کیا بیلوگ آپ کوزند ہ معلوم ہوتے ہیں؟'' ''صاحب ،مردوں کو تو اپنے مرچکنے کا احساس بھی نہیں ہوتا۔ مگر انہیں غور سے دیکھئے، ہرایک کو پورااحساس ہے کہ وہ مرچکا ہے''

ادبی دنیا میں عابد سمیل کی شناخت کی جہات سے کی جاسمتی ہے۔وہ جہاں ایک ممتاز ادیب و ناقد، معتبر صحافی اور مدیر تھے وہیں ایک متندا فساند نگار بھی تھے۔صحافت کی دنیا میں انہوں نے طویل عرصہ تک اپنی خدمات سے اردو ادب کی آبیاری کی۔ پہلے پہل وہ روز نامہ ''لکھنو'' سے منسلک رہے۔ پھر انگریز کی روز نامہ ''میشن ہیرالڈ'' سے وابستہ ہو گئے۔ اس کے علاوہ انہوں نے لکھنو سے ایک ادبی ہاہ نامہ '' تمال جاری کیا۔ عابد سمیل کی اصل شناخت ایک افسانہ نگار کی حیثیت سے ہوتی ہے۔ ان کے دوا فسانوی مجموع جو رہی کیا۔ عابد سمیل کی اصل شناخت ایک افسانہ نگار کی حیثیت سے ہوتی ہے۔ ان کے دوا فسانوی مجموع ''سب سے چھوٹاغ ''اور'' جینے والے'' چھپ کر منظر عام پر آچکا ہے۔ پہلے مجموعہ کا'' سب سے چھوٹاغ '' اور دوسر مجموعہ کا'' سوانیز نے پر رکھا سور جن ''اہل دانش کی نظر میں مقبولیت کے اعلی مدان مے دار چھوٹاغ دوسر مجموعہ کا'' سوانیز نے پر رکھا سور جن ''اہل دانش کی نظر میں مقبولیت کے اعلی مدان مے دو قسانوی مجموع تریب سے چھوٹاغ کا اور'' جینے والے'' چھپ کر منظر عام پر آچکا ہے۔ پہلے مجموعہ کا'' سب سے چھوٹاغ '' اور دوسر می محبور کان اور ' جینے والے'' حین اس دانش کی نظر میں مقبولیت کے اعلی مدان مے طرح کر چھی ہیں۔ عابد دوسر می میں بہت ہی آسانی کی سانس دانش کی نظر میں مقبولیت کے اعلی مدان محکر پھی ہیں۔ عابد میں کہ ایزیاں لکھتے ہیں بناتے نہیں ہیں۔ ان کے افسانوں کی سب سے بڑی بیچان ہیں ہے کہ دہ چھوٹ دہنوں میں بہت ہی آسانی کی سانس کی والوں کی اس ایوں اور بلا کی رنگ دوئن کے قار کین کے دہنوں میں بہت ہی آسانی کی ساتھ مرتم کردیتے ہیں۔ انہوں نے ساجی اور این کی مشاہدہ بہت ہی احساسات وجذبات کوا بچا اصاسات وجذبات کا حصہ بنا لینے کے بعد بن عابر ہمیں دکش کہانیاں انے میں سب سے چھوٹاغ ''' دیوں ٹیں ''' ہوں نے ''' ہمیں دکش کہانیں سنانے نے ہیں انس نے دار ہی انہوں کے سے میں میں میں میں دکش کی این ان کے میں میں میں دکش کہ اینوں میں '' نوحہ گر''' بھاتن''' کی میں میں میں دکش کہانیں میں دکش کہ این سانے نور سریا ہی دور نا ہوں ''' ہوں ''' سب سے چھوٹاغ ''' ہوں '' ہوں '' سب سے میں دکش کہ نی ہوں '' ہوں نے ہوں '' ہوں نے کہ ہوں نے '' ہوں '' '' ہوں '' ہوں نے '' ہوں نے '' کی ہوں کہ کہ ہوں کے ہوں کہ ہوں نے کہ ہوں نے ہوں '' ہوں ''' ہوں ''' ہوں ''' ہوں '' ہوں نے '' کہ ہوں نے ہوں کہ ہوں ' <sup>2</sup> سوانیز بے بررکھا سورج<sup>2</sup> کی سب سے بڑی صفت ہہ ہے کہ اس کہانی میں خون آشام زمین یر پچھی سرخ عفونت سے معصوم ذہن بہ خاہر نابلد ہیں کیکن سو کھتے ہوئے خون کے دھے ان کے نلوؤں کو آلودہ کرجاتے ہیں اور وہ قتل وغارت گری اور بے دردی جیسے ننگ انسانیت او رقبیج اعمال سے کھلواڑ کرنے پرآ مادہ ہوجاتے ہیں۔ بیرافسانہ ہمارے ساج کے لیے ایک چیلنج ہے ۔اخوت ومروت ہماری تہذیب وثقافت کی بہت بڑی پہچان ہیں۔ جہاں ساج کے مختلف طبقات کے لوگ ہمیشہ سے ایک دوسرے کے ساتھ میانہ روی سے رہتے آئے ہیں۔ گمر بسااوقات ہماری تہذیب وثقافت پراس وقت بد نما داغ لگ جاتا ہے جب ساج کے لوگ باہم دست وگریاں کے لیے مستعد ہوجاتے ہیں ۔''سوانیز بے بررکھا سورج''میں اسی باہمی تصادم کودکھایا گیا ہے۔ایک زمانہ وہ تھاجب لکھنؤ اور دیگر علاقوں میں محرم کے موقع پر شیعہ اور سنی کے درمیان فسادات پھوٹ پڑتے تھے۔عابد سہیل نے اس تناظرمين بدانسانة لق كياب-اس انسانه ب متعلق مشهورنا قد يروفيسر محد حسن لكصة بين: <sup>••</sup> پیچ یو چھیے تو بدافسانہ جس اہتما م <sup>،حس</sup>ن ،نزا کت احساس اور جس دردمندی سے کھا گیا ہے وہ اردو دا نسانے کی تاریخ میں اپنی مثال آپ ہے۔سب سے الگ راہ ،سب سے جداروش،اییا افسانہ جسے پڑھ کر افسانے کانہیں اردگرد بھری ہوئی یارہ یارہ زندگی کا خیال آتا ہے۔ ایہا بھیا تک اور دل دہلانے والا موضوع اورافسانہ نگار ہے کہا سے چند چھوٹے چھوٹے بچوں کے ذریعہان کے کھیل کود کے مشغلے سے اداکرتا ہے۔ بید در دمندی پڑھنے والے کا دل دہلا نے کو کافی ہے کہ جن حقیقوں ے آئلھیں ملانے کا پارانہیں وہ بچوں کا کھیل بن گٹی میں ۔اورلطف بیر ہے کہ یہ سب کچھ کی قتم کے شاعرانہ مبالغے کے بغیر سیدھی سادی روزمرہ کی نٹر میں گویا ایک معمولی سی یا دداشت کے طور پر بیان ہوا ہے۔ بیا داوہ ہے جواردوافسانے نے عابد سہیل سے سیھی ہے'۔ اس کہانی کی سب سے بڑی خصوصیت ہیہ ہے کہ اسکے سارے کردار معصوم بیچے ہیں ۔اس کا پلاٹ بہت ہی سیاٹ اورخشک ہے۔ یوری کہانی بچوں کے کھیل کود کے اردگرد گھومتی ہے۔عابد سہیل نے اس پوری کہانی کو واحد متکلم کی شکل میں لکھا ہے مگر دراصل افسانہ نگاراس بے حس سمان کا صرف ایک پیکر ہے جسے خون خرابے میں کبھی بیہ خیال نہیں آتا کہ اس کا اثر آنے والی نسلوں پر کیا پڑے گا ۔اور کیا یہ قتل وقتال ، نفرت وعداوت کو دراشت سے طور پر ہم اپنی قوم کیلے حجورڈ دینا جاہتے ہیں۔ عابد سہیل نے اپنی کہانی کو بچوں کے درمیان ہونے والے شیعہ سی جھکڑے کی مشق سازی سے کہتے ہوئے ختم کی ہے:

<sup>در</sup>ہم لوگ شیعہ تنی لڑائی کا کھیل کھیل رہے ہیں''

سریندر برکاش کا ایک مشہور افسانہ 'نباز گوئی' ہے۔ بیا فسانہ قدر بطویل ہے۔ افسانہ استعاراتی انداز میں لکھا گیا ہے۔ بیر بہت ہی تہہ دارا فسانہ ہے جس کے ایک سے زیادہ معانی اور مفاتیم ہو سکتے ہیں۔ اس افسانے میں ہزاروں سال قدیم طرز حکمرانی کودکھایا گیا ہے۔ زمانہ اگر چہ لیل ونہار کے اغتبار سے ہزاروں سال آگے بڑھ چکا ہے مگر حکمرانوں کے طور طریقے نہیں بدلے ہیں۔باد شاہت کی جگہ جمہوریت نے لی ہے مگر داؤتی وہی پرانا ہے۔

سریندر پرکاش نے اس افسانے کو بہت ہی خوبصورتی کے ساتھا گے بڑھایا ہے۔ ہندوستان سے انگریز چلے گئے اور یہاں جمہوری نظام قائم ہو گیا۔ ہندوستان کا اپنا دستور اور آئین بھی مرتب ہو گیا لیکن حالات دستور کے اعتبار سے جس سرعت کے ساتھ تبدیل ہونے تھے ویسانہیں ہو سکا۔ ہر حکومت دستور کواپنے موافق بنا کر عدل سے انحراف کرتے ہوئے وام کو بنیا دی سہولیات فراہم کرنے میں تسابلی برتی ہے۔

اس کہانی کا بنیادی تصور حکمر ال طبقہ کی عیانتی اور رعایا کے او پر ہونے والے ظلم واستبدا دہے۔ اقتد ار ہاتھ میں آنے سے قبل حکومت کی نکتہ چینی کرنا اور اقتد ارتک پہو نچیے ہی ساری قد روں کو پامال کرنا شامل ہے۔ اس کہانی میں سریندر پرکاش نے تاریخ کے مختلف حوالوں سے طرز حکمر انی پر سوال کھڑا کیا ہے اور ان لوگوں پر طنز کیا ہے جو حکومت کے حصول کے لیے سازش کرتے ہیں، انقلاب کا نعرہ دیتے ہیں اور نوع ہنوع طریقے ایجاد کرتے ہیں۔ لیکن جب وہ بر سراقتد ار آجاتے ہیں تو پھر سازش اور کر وفر یب کا ایسا سلسلہ شروع کر دیا جاتا ہے جس سے موام کے درمیان بی چینی پھیل جاتی ہے اور بالاً خرعوام الناس بخاوت پر اتر آتے ہیں در یا تا ہے جس سے موام کے درمیان بی چینی پھیل جاتی ہے اور بالاً خرعوام الناس بخاوت پر اتر آتے ہیں در این افسانے میں ۱۹۸۰ کے عشر کی ساندر اگا ندھی کے ذریعہ بلوا سٹار آپریشن کی مکمل عکامتی کی گئی ہے دست تھن ہیں تھا ہوں کی حکوم کا جور دعمل سا مند آیا اس کا بھی عکس موجود ہے۔ اس کہانی میں جہاں بہت سارے پہلو پوشیدہ ہیں و ہیں اس کا ثقافتی پہلو بھی ہے۔ ثقافت کا پہلواس طرح سے اجا گر ہو کر سامنے آتا ہے کہ قاری سوچنے پر مجبور ہوجا تا ہے کہ آخر کار کوئی بھی انسان اعلی قدروں سے سمجھوتا کر کے کیسے حکومت کر سکتا ہے۔ اس افسانے میں ہزاروں سال پر اانی روایت کی تلاش وجبتو کی ایک تاریخ پیش کی گئی ہے اور ساتھ ہی ساتھ بید دکھایا گیا ہے ہزاروں سال گزرجانے کے باجودان فا سد عناصر میں کوئی تبدیلی واقع نہیں ہوئی ہے ۔ اگر کوئی چیز بدلی ہے تو وہ صرف اچھی قدر میں اور اعلی کر دار ہیں۔ پیا فسانہ مثیلی داستان کی طرح ہے جس میں ملک ایران کے شہر اجا نیر کی طرز حکمرانی پیش کی گئی ہے۔ د محکومت ' شموکل احمد کا ایک شاہ کا را فسانہ ہے جو صار فی اور انٹر نیٹ کے بہت سارے پر دے کو چاق کرتا ہے۔ اس کہانی میں دو بھائی بہن کی نٹ چیئنگ کا ماجرا بیان کیا گیا ہے۔ بھائی اور بہن دونوں چیئنگ کار سیا ہوتا ہے ۔ دونوں فیک آئی ڈی کے ذریعہ دنیا جہاں کے لوگوں سے لطف اندوز ہوتا ہے۔ کیونکہ ان

> ''اس نے جانا کہ چیڈنگ کا مطلب سا سبر سیکسی بھی ویب سائٹ کا چیڈنگ اندوز ہونا ہے اور بیر کہ صرف یا ہو ہی نہیں کسی بھی ویب سائٹ کا چیڈنگ روم اسی مقصد کے لیے ہوتا ہے ۔ یا ہو میں تو اس کی بھر مارتھی ۔ بلکہ یہاں ہر طرح کے جنسی رجحانات کو خاطر میں لایا گیا تھا ۔ ہم جنسی عورتوں کے لیے لیس بین لاونج lesbian lounge اور مردوں کے لیے گ میزروم (gay man's room) شادی شدہ لوگوں کے لیے میرڈ اینڈ فلرٹ (gay man's room) کے نام سے روم کی سہولت تھی ۔ اور بھر سنگل اگین (gingleagain) کو نام سے روم کی سہولت روم تھے جہاں کھل کر سائبر ہوتا تھا''۔

اس افسانے کا بنیادی کردار نجمہ اور صلاح الدین انصاری ہے۔ دونوں بھائی بہن ہیں مگر چیٹنگ کی بری عادت نے دونوں کے اخلاق وکردار کو بگاڑ کر رکھ دیا ہے۔ گھر میں ایک کمپیوٹر تھاجونٹ کنکشن سے جوڑا ہواتھا۔ اس کے ذریعہ دونوں بھائی بہن ایک دوسرے کی غیر موجودگی میں لوگوں سے چیٹنگ میں مصروف رہتے۔ صلاح الدین آئے دن کوئی نہ کوئی فرضی آئی ڈی بنا تا، پھر بھو کے شیر کی طرح شکارکو تلاش کرتا اور خوب

مزے لیتا۔ ایک روزاس نے شہر کے سی سائبر کیفے سے جیسے ہی چیٹنگ روم کوآن کیا۔ اس کے سامنے اسکرین یرایک نئ آئی ڈی ابھری'' بیوٹی ان چین''۔صلاح الدین کوآئی ڈی بہت ہی پرکشش لگی۔وہ ہیلو کھے بغیر نہ رہ سکا۔ پھر دونوں میں چیٹنگ شروع ہوئی اور معاملہ انتہا تک پہو نچ گیا: <sup>د</sup> بیوٹی ان چین بھی کھلاڑی نظرآئی ۔ کبھی ڈاگی ہوجاتی ۔ ۔ کبھی سکسٹی نائن بناتی ۔اس کوشدت سے احساس ہوا کہ سا ئبر کچرسکس کچر ہے جہاں تیسری دنیا کا آ دمی پانی میں نمک کی طرح گھل رہا ہے۔۔۔ ہر کوئی اپنے ليجايك اندام نهاني دْهوندْ تا موا-- `-صلاح الدين تفك مار چكاتھا۔ اس نے گھر كى راہ لى۔ جب وہ گھر پہو نچا تو نجمہ نے بتایا کہ بھائى جان امریکہ سے ابھی چیٹنگ کرنے والے ہیں کیونکہ انہوں نے آف لائن میں جی کیا ہے ۔صلاح الدین نے گھر کا کمپیوٹر آن کیااوراپنے فیک آئی ڈی کے رجسٹریشن کے لیےاپنے نام کا پہلاحرف بی ٹائپ کیا توباکس میں بیوٹی ان چین کی آئی ڈی ابھرآئی ۔اس کےاوسان خطا ہو گئے ۔اس نے سوچا کہ بیآئی ڈی میر ےگھر کے کمپیوٹر کی میموری میں کیسے آگئی۔اس نے ایک نظر نجمہ کی طرف دیکھا اس کا چہرہ فق ہو چکا تھا۔ پھر صلاح الدین نے voice cheting کوحقیقت کا جامہ پہنانے کے لیے آگے بڑھ گیا۔اس کی بہن گھبرا گٹی اس نے رحم کی بھیک مانگتے ہوئے کہا۔ پلیز میں نجمہ ہوں۔ · ' نوپلز!'' ·· بن بن بن ... <sup>د</sup> بوآر بيوڻي ان چين' ··· كم آن سيريدان كيس ---!· ··· جمهاز ڈیٹر۔۔ ڈیٹر۔۔۔ ڈیٹر۔۔!!'' نجمہ نے دونوں ہاتھوں سے چیرہ چھیالیااور پھوٹ پھوٹ کررونے لگی۔ · · آتم کتھا' ، حسین الحق کا ایک نمائندہ افسانہ ہے جس میں علامت کے سہارے انسانی اخلاق ومعاملات کی تصویر کیشی کی گئی ہے۔ پوری دنیا میں انسانیت زوال کی طرف مائل ہوتی جارہی ہے۔حسین الحق نے اسی زوال امادہ انسانیت اوران کے اخلاق وکردار کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اس کہانی میں کتے کا استعارہ استعال ہواہے۔ کتا جود نیا میں ذلت اور تمام تر خرابیوں کی علامت شمجھا جاتا ہے۔ حسین الحق نے دنیا اور اس

میں آباد برے انسانوں کواسی سے تشبیہ دینے کی کامیاب کوشش کی ہے۔کہانی بہت ہی سلیس اور رواں ہے، مرکز ی خیال دیو مالائی اساطیر سے ہم آ ہنگ ہے ۔اساطیر کے علاوہ ضمنا اور بھی بہت سارے خیالات جگہ پاگئے ہیں۔

اس کہانی کا مرکزی کردارخودافسانہ نگار ہے۔وہ جس شہر میں رہتا ہے وہاں انسان کم اور کتے (برے آدمی) زیادہ رہتے ہیں ۔ان کتوں سے نجات پانے کے لئے وہ شہر چھوڑ کر کہیں اور بھاگ جانا چاہتا ہے ۔افسانہ نگار بھاگ رہا ہے اور کتے اس کا تعاقب کررہے ہیں۔راستے میں انہیں کہیں انسان نظر نہیں آتا ۔سارےانسان اپنے جامے سے نگلے جارہے تھے ۔وہ ایک ایسے مقام پر پہو نچتے ہیں جہاں کورواور پا نڈ و جنگ کا اعلان کرنے والے ہیں۔دونوں طرف سے تیاریاں مکمل ہیں۔ ایک طرف کورواور دوسری طرف پا نڈ و .... اوران دونوں سے دور کنارے پرافسانہ نگار کسی ایک کا ساتھ دینے کے لیے بقر ارمگرا ہی وقت نارد جی آتے ہیں اوراخصیں ایک چشہد دیتے ہیں۔چشمدلگاتے ہی افسانہ نگارد کیلے ہے در کروچھیتر کے میدان میں دونوں طرف کتے تھے، آدمی کہیں نہ تھا، میں دینے جاری کے میدان میں دونوں طرف کتے تھے، آدمی کہیں نہ تھا، میں کروچھیتر کے میدان میں دونوں طرف کتے تھے، آدمی کہیں نہ تھا، میں کروچھیتر کے میدان میں دونوں طرف کتے تھے، آدمی کہیں نہ تھا، میں کرو کہا ہے کہا کہ کہا ہے ہیں ایک کا ساتھ دینے کے لیے بے قرار مگرا ہی وقت نارد جی کہ در کروچھیتر کے میدان میں دونوں طرف کتے تھے، آدمی کہیں نہ تھا، میں کرو جھیتر کے میدان میں دونوں طرف کی جائے دی افسانہ میں دی ہوں ہے کہا ہے کہا کے لئے کہا ہے ہوں کہا ہیں ہو کہا ہے ہیں ہو کہا ہے ہیں ہو کہا ہے دی کہا ہے ہوں کہا ہے ہیں ہے ہیں ہے ہوں ہے کہا ہے ہیں ہیں ہیں ہو کہا ہے ہیں ہو کہا ہے۔ کر در میں میں سے میں کا ہی جا ہے ورنہ آپ ایسے مقام ہیں جائے ہیں ہیں ہو کرتے ہو ہے کہا

افسانہ نگار وہاں سے بھاگ کھڑا ہوتا ہے۔ کتے بھی پیچھے پڑے ہیں ،اب وہ ملک کی سرحد پرآ گئے ہیں سامنے کمبی چوڑی دیوار ہے جس پر چڑ ھنا بہت مشکل ہے مگر پیچھے کتے بھی ہیں جن سے بیچنے کے لیے دیوار پر چڑھ کراس پار چھلانگ لگانے کے علاوہ کوئی چارہ کارنہیں ہے۔افسانہ نگارکسی طرح دیوار پر چڑھ جاتا ہے ،مگر:

> " اب میں اس طرف کی صورت حال آپ کو کیا بتا وَں؟ بس یہی ہمچھے کہ " اس طرف ' اور ' اس طرف ' جملہ ہی جھوٹ کی پیدادار ہے... دیوار کے چاروں طرف دور دور تک سمندر... گہر ا آتشیں سمندر... اور سمندر سے پرے بڑے بڑے میدانوں میں چاروں طرف کتوں کی فوج آ دمیوں پر حملہ آور... اور جواپنی جان جو تھم میں ڈال کر سمندر میں کو دبھی جاتے ہیں

۔انہیں پھر کھولتے کھد کھداتے سمندر سے نکلنا نصیب نہیں ہوتا...اوردیوار اسی طرح سڈول ، بجل اور پچسلن والی ہے۔ میں نے بہت دریتک اور بہت غور سے چاروں طرف کی اس صورت حال کودیکھا اور پھر آ ہستہ سے اپنی طرف اتر گیا''۔

افسانہ نگار سوچتا ہے کہ کتنا براوفت آگیا ہے۔آدمی اور کتے میں فرق کرنا مشکل ہو گیا ہے۔ ہر جگہ آدمی کم اور کتے زیادہ ہیں ۔اس سنگین صورت حال کا آخر ذمہ دار کون ہے۔؟ شاید میں ... شاید وہ ... شاید تم... شاید ہم سب ... ''

> ''اور تب اسی وقت شنگر اپنا کمنڈل بجاتے تر شول لہراتے اور مسکراتے ہوئے میرے پاس آئے اور کہنج لگے ۔ بچہ اس سارے حچل ،کھوٹ، کپٹ،اور جھوٹ سے مکتی چاہتا ہے تو وش پی کرامر ہوجا ورنہ کتے تیراجینا مشکل کر دیں گے۔!'

حسین الحق کا بیافسانہ متو کے پس منظر میں بیان ہوا ہے۔متھ جس کی صداقت پرلوگ صد فی صد یقین کرتے ہیں۔متھ کا میدان بھی انسانیت سے خالی ہوتا نظر آ رہا ہے۔افسانہ نگار نے متھ کا سہارا اس لئے لیا ہے تا کہ وہ انتہائی زوال آ مادہ انسانیت کا نقشہ تھینچ سکیں ۔حسین الحق کی افسانہ نگاری کا ایک خاص کمال بی بھی ہے کہ وہ اعلی اقد ارکی بازیافت کی پوری کوشش کرتے ہیں۔اس کمال کا مشاہدہ ان کے دیگرافسانوں میں بھی کیا جاسکتا ہے۔

افسانہ بہت ہی اچھا ہلیس اور عمدہ ہے۔زبان و بیان میں ابہام نہیں ہے۔موضوع کا دائرہ کار ملکی سطح سے نکل کر عالمی اور آفاقی سرحدوں تک بہت آسانی سے پھیل گیا ہے اور قاری تک مقصد کی ترسیل بہت آسانی سے ہوگئی ہے۔

غفنفر کا ایک افسانہ 'مسنگ مین' ہے۔ بیا فسانہ نُکْسل کے بد لتے رجحان کا بہترین عکاس ہے۔ اس کہانی میں ماضی کو حال سے جوڑنے کی کوشش کی گئی ہے ۔لیکن ماضی حال سے جڑنے کے لیے تیار نہیں ہے ۔ کیونکہ تہذیبی اور ثقافتی طور پر ماضی کی قدریں حال کا المیہ بنتی جارہی ہیں یفنفر کی اس کہانی کا کمال بیہ ہے کہ اس نے ماضی اور حال کے درمیان تہذیبی طور پر جو دوریاں پیدا ہو کیں ہیں انھیں دکھانے کی ایک کا میاب کوشش کی ہے۔ اس کہانی کی بنیا دی تقسیم اولا دکا بچینے کے عالم سے نافر مانی کی طرف مائل ہونا ہے۔ بیا فر مانی

اورانسانی بے سی کی آئینہ دارمی کی گئی ہے۔اس کہائی میں منتے عہد کے چار پاچ بچے سراج ، زبیر ، عام ، سلیمان اور رافعدا پنے ایک لاولد چچا کے ساتھ سفر پر ہوتے ہیں۔اسٹیشن ابھی دور ہے۔قصہ گوئی اور کہانی سننے سنانے کا عمل جاری رہتا ہے۔چھوٹے چھوٹے قصوں سے ہوتے ہوئے بات ٹا ٹا برلا ، گاڑی اور شیرز کی ہونے گتی ہے

> ''زیادہ تر لوگ سیسجھتے ہیں کہ ٹاٹا ہی سب سے اچھا ٹرک بنا تا ہے ۔ نہیں صاحب تھیوری اور ہے اصل حقیقت اور ہے ۔ کیا آپ کو معلوم ہے سب سے اچھا ٹرک کون بنا تا ہے ۔ اس کمپنی کا نام ہے لی لینڈ ۔ آپ یو چھنے گا

## ر جک نے جواب دیا: ''اند هیرا تھا، میں ٹھیک سے دیکھ نہیں سکا لیکن معلومات اور تجربے سے بھی انسان بہت پچھ جان سکتا ہے ۔میرے لیے بیہ بتا نامشکل نہیں کہ وہ ٹرک یا تواشوک لی لینڈ کمپنی کا تھایا پھرٹا ٹا کمپنی کا''۔

مابعد جدید افسانه نگاروں کی فہرست میں سلام بن رزاق کا نام بہت ہی اہم دستخط کے طور پر شلیم کیا جاتا ہے۔ ان کے افسانے میں موضوعات کا تنوع ہے۔ عام افسانه نگاروں کی طرح سلام بن رزاق کے یہاں جنسیات کا استعال لطیف انداز میں ہوا ہے بلکہ وہ جنسیات کے ذریعہ جیرت واسع تجاب پیدا کرتے ہیں۔ ان کے افسانے میں سریت بھی کارفر ماں ہوتی ہیں۔ سریت کے ذریعہ وہ استعارہ سازی کرتے ہیں۔ سلام بن رزاق کے افسانے اکثر و بیشتر واحد متکلم کے صیغ سے شروع ہوتے ہیں۔ بیدوا حد متکلم واقعے کو من وعن بیان کرنے کے ساتھ ساتھ اس کی تشریح واحد متکلم کے صیغ سے شروع ہوتے ہیں۔ بیدوا حد متکلم واقعے کو من وعن بیان در اق کے افسانے اکثر و بیشتر واحد متکلم کے صیغ سے شروع ہوتے ہیں۔ بیدوا حد متکلم واقعے کو من وعن بیان

سلام بن رزاق کا ایک افسانہ ' آوازگریڈ' ہے۔ بیا یک استعارتی افسانہ ہے جس میں ہمارے ساج کے بدلتے خدوخال کو بڑی ہنرمندی سے پیش کیا گیا ہے۔ پورےافسانے میں اخلاقی بحران اور ساجی قدروں کا ایساالمیہ پیش کیا گیا ہے جس سے ہماری تہذیب کی پرت در پرت نہیں کھل کر سامنے آجاتی ہیں۔

یافسانہ صیغہ واحد متکلم ''میں' سے شروع ہوتا ہے۔ گریڈ 'میں'' ہر جگہ ہم ہم ، وہ اور آپ میں تبدیل ہوتا محسوں ہوتا ہے۔ افسانہ نگارا پنی تہذیب و ثقافت اور بنیا دی قدروں کے رفتہ رفتہ مٹ جانے کوا پنی موت سے تعبیر کرتا ہے۔ لیکن بیہ موت کیسے آتی ہے۔ تہذیب کا جنازہ کیسے اٹھ رہا ہے اس کی منظر کتی بہت ہی پر سوز اور تکلیف دہ ہے۔ افسانہ نگارا پنی ہاتھوں سے اپنی موت کو دعوت دیتا ہے اور زندگی پر اس کی گرفت کمز ور ہوتی چلی جاتی ہے۔ موت کو دعوت دینا اور زندگی پر گرفت کا کمز ور ہونا در اصل سماج کے ذہر مدار طبقہ کا اپنی ذہر موت حصار میں لے لیتا ہے۔ افسانہ نگارا پنی ہوں کہ ان کا کمز ور ہونا در اصل سماج کے ذہر مدار طبقہ کا اپنی ذمہ داریوں سے گریز کرنے کا استعارہ ہے۔ بیا استعارہ افسانہ نگار کے حصار سے نگل کر پورے عالم کو اپنی حصار میں لے لیتا ہے۔ افسانہ کا آغاز ہی پوری کہانی کا اصل تصور پیش کر دیتا ہے ا در اکٹر نے بھی مرچکا ہوں ۔ کم از کم لوگوں کا ایسا خیال ہے کہ میں مرچکا ہوں

عیش کرنایہی میری زندگی کا معمول تھا۔ میرے ملنے جلنے والوں کا حلقہ بہت وسیع تھا۔ان میں عورتیں بھی ۔ میں نے کئی عورتوں سے دوستیاں کیں یعض ہے جسمانی تعلقات بھی قائم کئے مگر گلے میں شادی کا طوق باند صنے کا کبھی خیال نہیں آیا۔زینب سے پہلے میں عورت کو صرف کھیلنے کی چیز سمجھتا تھا۔ جھیلنے کی نہیں ۔ میرے پاس رو پیہ تھا، بدن میں طاقت تھی اوردل امنگوں سے بھرا تھا۔ میں عورت کو کسی ٹیکسی کی طرح ہائر کر تا اور میٹر

ہیوئی زینب اور ڈرائیورسلیمان تھا۔ زینب نے بڑی چالا کی ہے ۱۵ سال سے برسرخدمت ڈرایئور کواچا نگ ہٹا کراپنے میلے کے سلیمان کوڈرایئور کے لیے نتخب کرلیا تھا۔ پہلے پہل تو سلیمان ایک غلام کی طرح افسانہ نگار سے لے کراس کے گھر کے تمام ممبران کی خدمت کرتا رہا ۔لیکن رفتہ رفتہ وہ بھی گھر کے رنگ میں پورارنگ گیا۔ایک دن کا موقع تھاپورے گھر میں سناٹاتھا۔ زینب کے آرام کا وقت تھا۔افسانہ نگار کو شدید پیاس کااحساس ہوا:

> <sup>((ببغل)</sup> والا کمرہ بند ہے ۔ زین شایدائھی تک سور ہی ہے ۔ میں کچن میں جا کر فریخ میں سے بوتل نکالنا ہوں اور بوتل ہی سے دوچار لیے لیے گھونٹ لیتا ہوں ۔ پھرالٹے قد موں لوٹنا ہوں تیھی مجھے لگتا ہے بغل والے کمرے میں کوئی غیر معمولی آ ہٹ ہوتی ہے ۔ میں دروازے پر رک جا تا ہوں پھر غیر ارادی طور پر دروازے ک<sup>2</sup> کی ہول سے اندر جھا نگتا ہوں ہوں پھر غیر ارادی طور پر دروازے ک<sup>2</sup> کی ہول سے اندر جھا نگتا ہوں ہوں پھر غیر ارادی طور پر دروازے ک<sup>2</sup> کی ہول سے اندر جھا نگتا ہوں ہوں پھر فیر ارادی طور پر دروازے ک<sup>2</sup> کی ہول سے اندر جھا نگتا ہوں ہوں پھر فیر ارادی طور پر دروازے کے کہ کول سے اندر جھا نگتا ہوں ہوں پھر فیر ارادی طور پر دروازے کے کہ میں دوازے پر کے اتار ہوں ہوں پھر فیر ارادی طور پر دوازے کے کہوں سے معور ہوں ہوں ہوں اندر جھا نگتا ہوں مور فیر ایک ایک کر کے اپنے بدن کے کپڑے اتا رہ ہوں ہوں دوہ مرا ہمیں اور سلیمان کر سی پر بیٹھا اسے بھوکی نظروں سے گھور ہا ہے ... وہ مرا ہمیں اور سلیمان کر کی پر بیٹھا اسے بھوکی نظروں سے گھور ہوں ہے ۔ مور دوشہوت سے مغاوب ہو کر کسی کتنا کی طرح چپ چا پ اپنے آپ کو نے بعد کیا ہوا مجھے نہیں معلوم ۔ جب میں اطراف کے ماحول کو سی کر کے ک

قابل ہوا تو میں مرچکا تھا''۔

اس کہانی میں دل کا دورہ انسانی اعلی قدروں کا گلاگھٹ جانے کا استعارہ ہے۔ کہ کہانی فلیش بیک میں بیان کی گئی ہے۔اس کہانی سے تین کر دارناز و، زینب اور آصف کو تر اشا گیا ہے۔سارے کر دار بہت ہی متحرک اوراسم ہاسمی ہیں۔

افسانہ نگار کی موت کا سبب ان کی بیوی، بیٹی اور بیٹے کا اپنی جڑوں سے اکھڑ جانا ہے۔وہ جڑ جوسا جی اور معاشرتی طور پر بہت اندر تک دھنسی ہوتی ہے اور جو ہماری اعلاقد روں کی پہچان ہوتی ہیں۔قد روں کا مٹ جانا دراصل موت کا اعلان ہوجانا ہے۔ شوکت حیات کا یک افسانه' گنبد کے کبوتر' ہے۔ یہ بہت ہی مقبول اور عمدہ افسانہ ہے۔ اس کے پس منظر میں بابری مسجد کی شہادت اور مسلمانوں کے درد وجذبات کو بہ خوبی محسوں کیا جاسکتا ہے۔ کبوتر امن کی علامت ہے۔ کبوتر وں کے اڑجانے کا مطلب ہے خوف کا سرزکالنا۔ کہانی آغاز سے انجام تک اس خوف کو اپنا نشانہ بناتی ہے، جہاں رتھ یا تر اوّں کی ملغار نے ہندوستان کا سکون درہم برہم کردیا تھا۔ برسوں کی ملت اور دوستی کو داغ دار کیا گیا اور مصنف اس پر دے میں آزادی کی بات بھی کرتا ہے، جس کے لیے ہند ووّں اور مسلمانوں نے اپنی قربانیاں پیش کی تھیں لیکن آزادی کی بات بھی کرتا ہے، جس کے لیے ہند ووّں اور کبوتر وں کا وہ نول پر از کرجاتا ہے۔ یہاں گذہدا کی قوم کے درد کی علامت کے طور پر سامنے آتا ہے اور کبوتر وں کا وہ نول پر از کرجاتا ہے۔ یہاں گذہدا کی قوم کے درد کی علامت کے طور پر سامنے آتا ہے اور کبوتر وں کا پر واز کرجانا ایک ایسے خوف کی عکاسی کرتا ہے، جس سے اس دوچار تھے۔ کبوتر وں کا پر واز کرجانا ایک ایسے خوف کی عکاسی کرتا ہے، جس سے اس دوچا رہے۔

> "بے ٹھکانا کبوتروں کا غول آسمان میں پرواز کررہا تھا۔متواتر اڑتا جارہا تھا۔او پر سے نیچ آتا۔ بے تابی اور بے چینی سے اپنا آشیانہ ڈھونڈ تا اور پھر پرانے گنبد کواپنی جگہ سے غائب دیکھ کر مایوی کے عالم میں آسمان کی جانب اڑجاتا۔اڑتے اڑتے ان کے بازوشل ہو گئے۔جسم کا سارالہو آنکھوں میں سمٹ آیا۔بس ایک ابال کی دیرتھی کہ چاروں طرف...

فسادات برمینی ٔ گنبد کا کبوتر ٔ شوکت حیات کا شاہ کا را فسانہ ہے۔ نبائک وغیرہ میں بھی علامت کے طور پرخوف کی فضاماتی ہے۔ مگر علامتوں کا جیسا استعال اس کہانی میں ہوا ہے۔ ایسی مثال شوکت کی دوسری کہانیوں میں نظر نہیں آتی۔ یہ کہانی شروع سے آخر تک قاری کو اپنی گرفت میں رکھتی ہے اور کہانی کے خاتے پر ایک ایسا سوالیہ نشان سامنے آتا ہے، جہاں عام قاری بھی پتھر کے بت میں تبدیل ہوجا تا ہے کہ آخر دنیا کہاں جارہی ہے۔ یہ کیسی جمہوریت ہے، جہاں گنبر شہید کرد نے جاتے ہیں اور امن کے علم بردار کبوتر ، جرت کر جاتے ہیں۔ اقتباس دیکھیں:

> " آخر بچوں نے اپنے تھیل میں میر اسب کچھ۔ اس کا اندیشہ پنے لکا۔ اس دن اپار ٹمنٹ میں تھسے سانپ کو چند بچوں نے اپنے قبضے میں لے لیا تھا اور اس سے تھیلنے کے خطرنا ک عمل کے عادی ہو گئے تھے۔ اسی لیے تو بچ

شوکت حیات کی کہانی گنبد کے کبوتر میں بابری مسجد کی شہادت کے حوالے سے سبھی تلخ حقیقتیں موجود ہیں، جسے قاری بہآ سانی محسوں کر لیتا ہے۔

شفق کاایک افسانہ ' رقص شرر'' ہے ۔اس افسانہ میں ایک ایسے غریب کی داستان خونچکاں ہے جسے یڑھ کر کلیجہ منھ کوآ جاتا ہے۔اس کہانی میں شہری اور دیہاتی زندگی کے مابین انسانی تہذیب کے فرق کو داضح کیا گیا ہے۔ دیہات میں جوقدریں ابھی تک زندہ ہیں ۔شہر میں وہ قدریں بہت پہلےا پنی موت آ پ مرچکی ہے ۔اس کہانی میں بیددکھایا گیا ہے کہ جب ارشداورنعیم کے والدرنبیر سینا کے ہاتھوں ماراجا تا ہے تو گھر کی ساری ذ مہداری دوبچوں ارشداورنعیم کے دوش نا تواں پر آجاتی ہے۔ وہ دونوں بچے روزی کی تلاش میں شہر کی طرف جاتے ہیں مگر شہر میں بڑی بڑی کمپنیوں سے لے کر ہوٹل کے مالکان نے ان کو یہ کہتے ہوئے کسی طرح کا کوئی کام دینے سےا نکار کردیا کہتم دونوں ابھی بہت چھوٹے ہوتے ہوتے ہیں کام دینے سے قانون کے ہاتھوں ہم پینس جائیں گے۔دونوں بچے بھی رکشہ کے مالکان کے پاس جاتے ہیں کبھی ریلوے اسٹیشن میں قلی کا کام کرنا جایتے ہیں مگر ہرجگہانہیں جائلڈلیبر کہہ کر بھگادیا جاتا ہے۔ یہ بچے دودن سے بھو کے ہیں: ''ارشد کے سو کھے ہوئے ہونٹوں پر پیڑیاں جم رہی تھیں جن پر وہ زبان پھیرر ہاتھا۔ جب شام رات میں تبدیل ہوئی توارشدز مین پر بیٹھ کررونے لگا۔اب مجھ سے بھوک برداشت نہیں ہوتی ،خالی پیٹ یانی پینے سے درد ہو رہائے'۔ ارشد کی اس کمبیجر کیفیت کود کیچر کنیم تشویش میں مبتلا ہوجا تاہے: <sup>در</sup> نغیم نے اسے پرتشویش نظروں سے دیکھا،تم یہیں بیٹھے رہو میں کچھ کھانے کا انتظام کرتا ہوں۔ بہت دیر بعد نعیم کوکوڑے کے ڈعیر پرایک سوکھی ہوئی روٹی ملی۔اس نے قمیص کے دامن سے گرد صاف کی ،ارشد

ا تکھیں بند کئے کراہ دہا تھا مگراس کے ہاتھ ہوا میں کچھ پکڑنے کی کوشش کر رہے تھے۔ روٹی کا نام سن کراس نے آنکھیں کھول دیں اور ہڑ بڑا کرا ٹھ بیٹھا، نعیم نے اس کے ہاتھ پر روٹی رکھ دی جسے وہ فوراً منہ کے پاس لے گیا پھر رک کر نعیم کی طرف دیکھا اس کا چہرہ بھی بھوک سے ستا ہوا تھا۔ اس نے ارحقی روٹی نعیم کی طرف بڑھا دی، دونوں نے روٹی کھائی، نل سے پانی پیا اور زمین پر لیٹ کر گا وُں کو یا دکرنے لگے، گا وُں میں کبھی بھو کے نہیں سوئے۔ وہاں کسی نہ کسی درخت سے آم، امرود، پیپتایا دوسرا پھل ضرور مل جاتا۔ وہ با تیں کرتے کرتے سو گئے۔ صبح ہوئی تو دونوں مر چکے تھے۔ پولیس لاش اُٹھا لے گئی۔ پوسٹ مارٹم رپورٹ سے معلوم ہوا کہ رات انہوں نے جوروٹی کھائی تھی اس میں چو ہامار نے کا زہر ملا ہوا تھا''۔

اس اقتباس کو پڑھ کر کلیجہ منہ کو آن لگتا ہے کہ ارشداور نعیم جو فطر تأشریف ہیں، ایما نداری سے محنت مزدوری کرنا چاہتے ہیں لیکن معاشرہ میں ایسے لوگوں کو نہ کو کی پیچا نتا ہے اور نہ قد رکرتا ہے بلکہ ایسے لوگوں کوب دردی سے موت کے منہ میں ڈھکیل دیا جاتا ہے۔ اس کہانی کے مطالعہ سے گاؤں اور شہر کا تضاد بھی اُ کھر کر سامنے آتا ہے کہ گاؤں میں ابھی بھی انسانیت کی رمق باقی ہے جب کہ شہر میں انسانیت دم تو ڑتی ہو کی نظر آتی ہے۔ گاؤں میں بھی استحصال ہوتا ہے مگر شہر میں زیادہ استحصال ہوتا ہے اور انسانی قد روں کی دهجتیاں بھی خوب اُڑائی جاتی ہیں۔ آج کہ کاؤں میں ابھی بھی انسانیت کی رمق باقی ہے جب کہ شہر میں انسانیت دم تو ڑتی ہو کی نظر آتی میں زیادہ ترغر میں اسی سی معالم ہوتا ہے مگر شہر میں زیادہ استحصال ہوتا ہے اور انسانی قد روں کی دهجتیاں بھی خوب میں زیادہ ترغر میں اور سیما ندہ لوگ پستے ہیں۔ اعلی طبقہ کو گاؤں اور شہر دونوں جگہ آسائیں مہیتا ہیں اور ہر طر ح کے ساجی، سیا ہو اور معاشی مراعات حاصل ہیں جب کہ بیش تر پسما ندہ طبقہ دونوں جگہ ای خوب میں زیادہ تر کی حقوق تیں ہیں دیا ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوتا ہے مگر سر کی تو ہوتا ہے میں زیادہ استحصال ہوتا ہے مگر شہر دونوں کے پال بہت سے کم بعر مسائل ہیں۔ ان مسائل کی چگی میں زیادہ ترغر میں اور سی اندہ لوگ پستے ہیں۔ اعلی طبقہ کو گاؤں اور شہر دونوں جگہ آسائی میں میں بی ہیں اور ہر طر کے ساجی، سیا ہی اور معاشی مراعات حاصل ہیں جب کہ بیش تر پسما ندہ طبقہ دونوں جگہ اس کی سی کی حقوق

باغ کا دروازہ طارق چھتاری کا نمائندہ اور شاہ کارعلامتی افسانہ ہے۔ بیافسانہ 201ء میں لکھا گیا۔ اس افسانہ کے عنوان پران کے افسانوی مجموعہ کا نام رکھا گیا ہے۔ بیافسانہ داستانی انداز یعنی قصہ در قصہ ک تکنیک میں لکھا گیا ہے۔ اس افسانے کے ابتدائی حصوں کو پڑھ کر داستان کا دھو کہ ہونے لگتا ہے، کیکن آگ کے حصوں کو بغور پڑھنے پر پتہ چلتا ہے کہ بید داستان نہیں بلکہ افسانہ ہے۔ بیا کی علامتی افسانہ ہے جس میں

کردار، ماحول ومقام اورفضاسب علامتی ہیں۔علامتیں بہت زیادہ گنجلک نہیں ہیں بلکہ متن کے سیاق میں اپنے معنی خود بخو د داخیج کرتی چلی جاتی ہے جس سے قاری تک معنی کی ترسیل بہت آ سانی سے ہوجاتی ہے۔ اس لیے کہاجا سکتا ہے کہ اس کہانی میں کہانی کارنے علامتوں کا کا میاب استعال کیا ہے: '' دادی جان بدکہانی کہاں ہے، بیتو ہمارے ہی شہر کے باغ کا قصہ ہے۔ باغ كوهى والإباغ\_' '' ہاں میر بے لال، بیہ ہمار بے شہر کی بھی داستان ہے اوران شہروں کی بھی جوہم نے نہیں دیکھے ہیں''۔ دادی کا بد کہنا کہ بدہمارے اور دیگر شہروں کی بھی داستان ہے اس بات کا بیانیہ ہے کہ اس ایک کہانی میں بہت سے باغوں اور بہت سے ملکوں کی کہانی یوشیدہ ہے۔ دادی نوروز کوا یک ایسے باغ کی کہانی سناتی ہے جس پر دیوکا سابیہ ہوتا ہے۔ بیددیو بخت نگہبانی کے باوجو دروزان پلی الصباح باغ میں داخل ہوتا ہے اور دیکھتے ہی دیکھتے باغ کونیست ونابود کرکے چلا جاتا ہے۔جبکہ اس باغ کی مگہبانی کے لیے بادشاہ کے پانچ بیٹے مقرر رہوتے ہیں۔سارے بیٹے باغ کی نگہبانی میں ناکام رہتے ہیں۔آخرکا ربادشاہ کا سب سے چھوٹا بیٹا''گل ريز''باغ کی رکھوالی کا بیڑ ااٹھا نا چاہتا ہے۔ باد شاہ عجب شکش میں مبتلا ہوجا تاہے: · د نہیں جان پدر، شرط مشکل ہے اور تو عزیز۔ اگر تیرا پہرا بھی ناکام ہوا تو اس وطن کے آخری ستارے کوبھی شہر بدر ہونا پڑے گا۔ …… تیرے یا نچوں بھائی بھی میری آنگھوں کو دیران کر گئے ہیں''۔ اس افسانہ میں ایک باغ کے بننے ،سنور نے اوراس کے اُجڑنے کی کہانی بیان کی گئی ہے۔ یہ باغ ملک ہندوستان کی علامت ہے۔دراصل باغ کے بردے میں اس افسانہ میں افسانہ نگارنے ہندوستان میں مسلمانوں کی آمد کے بعد سے لے کر عصر حاضر تک، ہندوستان کی مشتر کہ تہذیب وثقافت کے بنے، سنور نے اور اُجڑنے کی رودادا بیان کی ہے۔ آج سے ہزاروں سال پہلے ہندوستان میں مختلف خطوں اور مختلف دور دراز مقامات سے مسلمان آئے۔مسلمانوں کے ساتھ ساتھ دوسری قومیں بھی ملک ہندوستان میں وارد ہوئیں۔ان تمام قوموں کی آمد سے ملک ہندوستان کی آرائش وزیبائش میں اضافہ ہوااور ملک ہندوستان ایک

خوب صورت باغ کی طرح متشکل ہوا جس میں قشم تسم کے پھول اور پھل اگے: '' شہرادی گلشن آرانے تھم نامہ جاری کیا کہ یہاں ایک ایساباغ لگایا جائے جس میں دنیا جمر کے نایاب ونا در پھول، طرح طرح کے پھل اور بے شمار خوب صورت درخت ہوں ۔ باغ کی چہار دیواری ایسی ہو کہ جس میں ہزار دروازے ہوں اور سارے دروازے سیجی کے لیے کھلے رہیں ۔ باغ کی پرے داری گل صد برگ کریں اوران کی سواری گل گوں ہوں ۔ شہزا دی کے حکم کی تعیل ہوئی ۔ پہلے تمر ہندی، برگد، پیپل اور املتاس کے درخت لگائے گئے اور پھر در میانی روشیں مولسری، آبنوس اور صنوبر کے درختوں سے آراستہ کی گئیں ۔ باغ کے وسط میں ایک عالی شان عمارت تعمیر کی گئی جو باغ کو گھی کے نام سے مشہور ہوئی ۔ لوگ مختلف مما لک سے آتے، اپن ساتھ نایاب قسم کے پود بے لاتے اور باغ کو گھی میں قیام کر کے محسوس پچھ آنے والے کو وقاف کو جو رکر کے آئے تو پچھ مندر کے راستے ۔ دور رور تک اس گل کدے کی شہرت تھی ۔ لوگوں کی آمد کا سلسلہ صدیوں تک دور تک اس گل کدے کی شہرت تھی ۔ لوگوں کی آمد کا سلسلہ صدیوں تک درخت اور کی باز میں دکھائی میں نہیں میں دیمان کے ماتھ ساتھ کا رکے میں کھاں دور تک اس گل کدے کی شہرت تھی ۔ لوگوں کی آمد کا سلسلہ صدیوں تک دور تک اس گل کہ دی بلازٹ کی بلیں بھی اس چین زار میں دکھائی در بن کو تعنیں ، ہیں دنیا ہوں کے ای خوں ہو کہ ہوں ہو تھی ہوں ہوں ہے ای تو تا ہے ہوں ۔ دور تک اس گل کہ کی شہرت تھی ۔ لوگوں کی آمد کا سلسلہ صدیوں تک دور تک اس گل دونہ ہوں ہوں کے بلیں بھی اس چین زار میں دکھائی دینے گلی تھیں ، ۔

ہندوستان میں مختلف قوموں کی آمد سے مشتر کہ تہذیبی روایات نے جنم لیااور ہندوستان جنت نظیر بنا۔ لیکن ایک دقت ایسا آیا کہ اکثریتی طبقے کی طرف سے تعصب و تنگ نظری کا روبیہ اپنایا جانے لگا جس سے اقلیتی طبقہ میں خوف و ہراس پھیل گیا۔ چنانچہ ہندوستان کی مشتر کہ تہذیبی روایات کا زوال شروع ہوا۔ ہماراسجایا ہواباغ اپنی آ رائش وزیبائش سے محروم ہونے لگا۔

باغ کواجڑتا دیکھ کرایک افسانہ نگار کا دل ود ماغ تشویش میں مبتلا ہو گیا۔اس اذیت اور کر بنا کی سے افسانے کا تا نابانا تیار ہوا۔اس افسانہ میں افسانہ نگارنے بڑی خوب صورتی اور فن کاری سے تعصب و تنگ نظری کے رویے کوترک کرنے اور ذہن میں کشادگی پیدا کرنے پرز ور دیا ہے

اقبال متین کا ایک افسانہ 'شہر آشوب' ' ہے ۔اس افسانے میں شہر کی پر سکون زندگی کو بد حالی میں تبدیل ہوتے دکھایا گیا ہے ۔وہ شہر جواخوت ومحبت اور آپسی میل ملاپ میں کسی پہاڑ کی طرح اپنی جگہ ثابت قدم تھا۔اچا نک اس شہر برفرقہ پرستوں کی نظرائ جاتی ہے۔اورد کیھتے ہی دیکھتے پورا شہرفتنہ وفساد کی آگ میں جھلنے لگتا ہے۔ کر فیوا تناسخت ہے کہ گھر میں بچے دود ھا خاطر تڑ یے تڑ یے کر جان دینے پر مجبور ہوجاتے ہیں - بچوں کے علاوہ ہرکسی کی حالات نا گفتہ بہ ہوجاتی ہے: '' ماہر لگے کر فیومیں زندگی اپنی حفاظت کے تصور کے باوجود کس درجہ بے آرام ہے۔ساری آ دمیت چوہے کی طرح بلوں میں د کی بیٹھی ہے۔ چیچے ہوئے خنجروں نے جنہیں کاٹ دیا ہے۔تھوڑی سی دیر میں وہ تباہی محی ہے کهآ دمی کی زندگی پرشرم آنے گی ہے۔غذامہنگی ہےخوں ارزاں ہےانسانی خون گلی کو چوں میں ضائع ہوسکتا ہے لیکن گیہوں کے دانے کے لیے بچے بلک رہے ہیں ۔ مکنی کے بھٹے بیچنے والی ایک عورت نے اپنے بھو کے بلکتے یج کو کبھی بھٹے بھون کر کبھی مکنی ابال کر پیٹے کا ایندھن دیا ہے۔جومل جاتا ہے جہاں مل جاتا ہے جس قیت رمل جاتا ہے وہ لوگ خرید لیتے ہیں جو خرید سکتے ہیں کہ پیٹ کے لیے پچھ کر سکیں۔جوخرید نے کی سکت نہیں رکھتے وہ بنے اور مرمرے بچوں کو کھلا کرانبیل پلا کرا یک دن اور گزاردینا چاہتے ہیں کہ شاید دوسرے دن کر فیواٹھ جائے اور وہ روزی کمانے نکل سکیں۔۔۔ بھوکے بچوں کو چھانتوں سے دودھ پلانے والی مائیں، بغیر د دا کے موت اور زندگی کی کشکش میں گزار نے والے بہار،ان سب کوئکر ٹکر د کھتے رہناادر کر فیویے سمجھونہ کئے ہوئے زندگی بسر کرنا اتنا آسان نہیں ہے۔جن کی جیبوں سے ضروریات کی بحیل ہو کتی ہے۔ بہ کیسی زندگی ہے جوگھائل ہیں وہ موت اور زیست کا بستر مرگ پر مقابلہ کرر ہے ہیں اور جو گھائل نہیں ہیں وہ موت اورزیست کا فرق بھلا بیٹھے ہیں' ۔ ایک بیٹی تحقق ہوجانے کے بعد بایک سطرح بلکتا ہے۔ایک شہر کے دیران ہوجانے پر وہاں کے

ایک بیسی کے ل ہوجائے کے بعد باپ مس طرح بلکا ہے۔ایک شہر کے دیران ہوجائے پر وہاں کے باشندے کس طرح آہ وزاری کرتے ہیں اور کر فیو نافذ ہوجا تا ہے پر لوگ کس طرح اپنے گھروں میں اپنی سانسیں شار کرتے ہیں۔ان تمام باتوں کی عکاسی اقبال متین نے حقیقت پسندانہ انداز میں کی ہے۔اس افسانہ میں کردار (میں ) منی بے ختم ہوجانے کے بعد اپنے آپ میں وہی ساری بربادیا دل دیکھنے لگتا ہے جو پہاڑی میں آگ لگنے سے بیدا ہوجاتی ہے۔ اسے یقین نہیں آتا کہ ایک آدمی دوسرے آدمی کوکس طرح خنجر مارسکتا ہے۔ اسے شہر کے ہر موڑ پر منی کے قاتل نظر آتے ہیں۔ شہر کر فیو کی لپیٹ میں نہیں بلکہ غموں کی گرفت میں آجاتا ہے اور لوگ رونے سے بھی ڈرنے لگے ہیں۔ (میں) منی سے خود کلامی کرنے لگتا ہے جس میں جذبہ کا کرب اور ہندوستانی سیاست کی بے ایمانی کاستگم موجود ہے۔

افسانہ یل صراط میں فرقہ داریت کی عجیب دغریب صورت دیکھنے کوملتی ہے۔ سرکاری انتظامیہ ادر پولس نے عوام کے ساتھ مل کرعوام کوئی شکار بنایا منتظمہ ادر ہند دوک نے مسلمانوں کے ساتھ ہر نار دار دیہ اختیار کیا۔ سیاست دانوں نے آختہ گری کی مہم میں کا میا بی مسلمانوں کے ذریعے حاصل کی۔ افسانہ میں آختہ کو اس لیے ضروری بتایا گیا ہے کہ مسلمان گوشت زیادہ کھاتے ہیں اور ان کی آبادی بڑھتی جارتی ہے۔ اس لیے مسلمانوں کو چھانسنے کے لیے مسلمانوں کوئی تیار کیا گیا۔ کل ملاکر افسانہ انتہا کی دافسانہ میں آ

ا قبال متین کی ذاتی زندگی انتہائی ڈ کھ بھری تھی۔اپنے نجی غم میں انھوں نے دنیا کے عموں اور دکھوں کو شامل کر کے جب کہانیاں لکھنی شروع کیں توان کی کہانیوں میں تمام دکھ درد کے مارے انسانوں کواپنی کہانی نظر آنے لگی۔ان کی کہانیوں کی یہی وہ خوبی ہے جوانھیں مقبول ومحبوب اورا یک قابل قدرا فسانہ نگار کی شکل میں سامنے لاتی ہے۔

اقبال متین کے افسانوں کو پڑھتے ہوئے قدم قدم پر اس بات کا احساس ہوتا ہے کہ اقبال متین کو اس بات کا شدیدرنج وملال ہے کہ موجودہ متعفن معاشرے میں بے حسی و بے ضمیری عام ہو چکی ہے۔لوگ اپن انفرادی شناخت کھو چکے ہیں۔انسانی اورا خلاقی اقد اربے معنی ہو چکے ہیں۔ بیشتر افرادذاتی اور محدود مفادات کے چکر میں پڑ کرایک دوسرے کے لیے اجنبی بن گئے ہیں۔ بظاہر تو انسان نے سائنس اور صنعت کی بدولت بڑی ترقی کر لی ہے مگرزندگی کی بنیادی قدر یعنی انسانیت دم تو ٹر تی ہو کی نظر آرہی ہے۔جو چندا فراد آج بھی اس قدر کوکسی نہ کسی وجہ سے سینے سے لگا کے ہوئے ہیں، وہ ہمیشہ خسارے میں رہتے ہیں۔ عام انسانوں کا استحصال کرنے والے دولت مند ہو گئے ہیں مگر شد ید غربت کی چپیٹ میں آنے والوں کی تعداد بڑھتی جارہی ہے۔

اقبال متین موجودہ ماد ی تہذیب سے بہت نالال ہیں۔اس ماد ی تہذیب کی وجہ سے انسانی واخلاقی قدریں ملیا میٹ ہور ہی ہیں۔افراد بے حس ہور ہے ہیں۔افراد کی طرح ہمارے شہر بھی بے چہرہ اور بے حس ہو چکے ہیں۔اب ان کی کوئی انفرادی شناخت باقی نہیں رہ گئی ہے۔اس سکین صورت حال سے اقبال متین سمجھو تنہیں کر سکتے۔شایداسی لیےان کی کہانیوں کے اکثر مرکز می کر دارشد بیرترین ذہنی اور د ماغی الجھنوں اور مستقل بے خوابی کا شکارنظر آتے ہیں۔

اقبال متین کے افسانے فتی وتکنیکی اعتبار سے بہت متاثر کرتے ہیں۔ان کی کہانیوں میں فنکارانہ اختصار سے کام لیا گیا ہے اور فتی ہنر مندی کا بھر پور مظاہرہ کیا گیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہان کی کہانیاں ساحرانہ فضا پیدا کرنے اور قاری کواپنی طرف متوجّہ کرنے میں خاصی کا میاب ہوئی ہیں۔ان کی افسانہ نگاری پراظہار خیال کرتے ہوئے فضیل جعفری رقم طراز ہیں:

> "ہارڈی کی طرح اقبال متین کے افسانوں کا کینوس بھی بہت زیادہ وسیع نہیں ہے۔ وہ اختصار سے شد ت تاثر پیدا کرنے کا کام لیتے ہیں۔ یہی سبب ہے کہ آپ ایک کے بعد ایک افسانہ پڑھتے چلے جائیں آپ کوان میں ایک بھی فالتو جملہ نہیں ملے گا۔ اسی طرح ان کے یہاں کردار تو ہیں گر اس طرح کہ ہیرواور ہیر کن نہیں ہیں جن سے ہم تر تی پسندا فسانہ میں عموماً دوچار ہوتے ہیں۔ آخری بات یہ ہے کہ اقبال متین کے افسانوں میں افسانہ نگار کا خلا قانہ ذہن سب سے زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔ احساسات وجذبات کواجا گر نے کے لیے ان کا ذہن کر داروں کی تشکیل بھی کرتا ہے اور واقعات کو بھی جنم دیتا ہے۔ انہوں نے خودز ہوں آثار میں اعتراف کیا ہے کہ: '' آنکھیں نہیں دیکھتیں، ذہن دیکھتا ہے۔ ٹائلیں کسی کے پیچھے نہیں برار کھتے ہیں'۔

ہیانیے کی میں کنیک اور بیافسانو کی اسلوب اقبال مثنین کی اپنی ایجاد ہے'۔

مشرف عالم ذوقی کا ایک افسانہ' بازار،طوائف اورکنڈ وم' ہے۔ بیافسانہ آج کی بدلتی ہوئی شہری زندگی کا بہترین عکاس ہے۔شہر کی زندگی اوریہاں کا تہدن بڑی سرعت سے تبدیل ہورہا ہے۔ تجارت کے طورطریقے یہاں تک کہ بازار کے سامان تک تبدیل ہو گئے ہیں۔اب بازاروں میں دلیی سامان کی جگہ غیر ملکی اشیانے جگہ بنالیں ہیں۔افسانہ نگاراس تبدیلی سے حیران ہے:

بازار میں کوئی بھی تاجردیسی برانڈخرید نے کے لیے تیار نہیں ہے۔وہ ہرتا جر کے پاس جا کراپنادیس برانڈ دکھا کر کہتا ہے کہ شاید ابھی دیہات اور گاؤں کے لوگ دیسی برانڈ خرید وفر وخت کرتا ہو۔اس لیے آپ میر ے سامان کو خرید لیچ ۔ مگرتا جر کی طرف سے جواب ملتا ہے: ''اب دور دراز کچھ بھی نہیں ہے ۔ گاؤں ، قصبے... سب لوگوں کو غیر ملکی چیزیں پسند ہیں... اور ہاں بازار میں ہم وہی کچھ فروخت کرتے ہیں جس کے آرڈ رآتے ہیں... جو سکہ چلتا ہے، ہم وہی لیتے ہیں... بازار بدل گیا ہے تم بھی اپنے کو بدل ڈالؤ'۔

بازار کا کلچر جب تبدیل ہوا تو اس کے ساتھ ہر چیز آمادہ تبدیل نظر آنے گلی۔وہ تاجر جو عرصہ سے اس شہر میں آیا گیا تھا اور تجارت کر کے خوب منافع کمایا تھا۔ اس کا معمول تھا کہ جب بھی شہر میں آتارات کسی ہوٹل میں طوائف کے ساتھ گز ارتا۔ گر آج تو ہوٹل کا نقشہ بھی بدل چکا تھا اور طوائف کا رنگ ڈھنگ بھی۔

مشرف عالم ذوقی کا بیافسانہ قدر بے رومانی ہے۔ مگر بیرومان حظ کے لیے نہیں ہے بلکہ ہندوستانی سماج کے بدلتے خدوخال کے لیے ہے۔اس کہانی میں تجارت سے لے کرطوائف اور کنڈ وم تک کا ذکر اس بات کا غماض ہے کہ ہر چیز تبدیل ہورہی ہے۔اس تبدیلی کی آندھی میں ثقافت اور کلچر کی حفاظت کیوں کر ہو۔ بیا یک تجس گھراسوال ہے۔اوریہی تجسس اس کہانی کی جان ہے۔

معین الدین احمد جینابڑے کا ایک مشہورا فسانہ' برسورام دھڑا کے سے' ہے۔ بیہ فسادات پر *منحصر* افسانہ ہے ۔ ہندواور مسلم دونوں ہی معاشرے کو کاری ضرب لگاتا ہے۔افسانے کا پلاٹ امام حسینؓ کی شہادت پرمینی ہے۔ کہانی کا اہم کر دار شعنڈی رام ہے جو ہندو ہونے کے باوجودایک سچاحینی ہے، جس کی اہم وجداس کے والد بلایتی رام ہے جس کی حسینیت کا عالم میہ ہے کہ جب پچھ شریند ہندو 'نثان' والی مسجد شہید کرنے آگ بر صفتے ہیں تو بلائیتی رام خود شہید ہوجا تا ہے مگر مسجد شہید نہیں ہونے دیتا۔ بلائیتی رام کی شہادت کے بعد مسجد شہید کی جاتی ہے اور مسجد کا حوض مسلما نوں کے خون سے بھر دیا جا تا ہے۔ بلائیتی رام مک شہادت کے بعد رام کو وصیت کرتا ہے کہ ہم اما محسین کے خم کے امین ہیں۔ میرے بعد امام حسین کے فاتحہ کے لیے دین دار مسلمان کو بلا کر فاتحہ ضرور کرانا۔ جب شعنڈی رام عاشورہ کے روز سچ مسلمان کی تلاش میں نگلتا ہے تواسے مسجد کے گیٹ پر ہی مسلمانوں میں پنپ رہے امند تن اور فاتحہ کے نام پر مولوی کے چہرے کی ہوائی اڑ جاتی ہے۔ شعنڈی رام محسوس کرتا ہے کہ میدونی لوگ ہیں جن کی وجہ سے گاؤں میں تعز ہوا ہیں سبجد ار خیا تے جاتے۔ آخر کار شعنڈی رام فیصلہ کرتا ہے کہ میدونی کی وجہ سے گاؤں میں تعز ہوا ہیں ایکن ایک دین دار مسلمان کا ملنا ضروری نہیں ہے، جس طریق صدر کی وجہ سے گاؤں میں تعز ہوں کہ ہوں کی طور پر 'برسورام دھڑا کے سے معین الدین جینا بڑے کا لا جواب افسانہ ہے۔ آپسی الا ہے محموی کے میں الکا ہے ہیں کہ میں اقت ایں ما حظری کی معلم کرتا ہے کہ میں بن کے مال کرتا ہے کہ می کرنے کی ہو ہو ہے کا دوں میں تعز ہوں کہ ہوں کہ تیں ایکن ایک دین دار مسلمان کا ملنا ضروری نہیں ہے، جس طریق سے مین کی میں لا غہ ہیت کا بول بالا ہے۔ مجموی ل

> "نمازی حضرات کو معلوم ہو کہ اس مسجد کے ارا کین، امام، موذن، اہلسنت جماعت ہیں اور حفق مسلک پر ہی نماز ادا کی جاتی ہے جو عین قرآن اور حدیث کے مطابق ہے۔لہذا ان حضرات سے ادب کے ساتھ عرض ہے جو لوگ آمین بلند آواز سے کہتے ہیں اور تکبیر سے پہلے یا شروع ہوتے ہی کھڑے ہوجاتے ہیں، وہ مسلک حفق کے خلاف ورزی کر کے فتنہ پیدا نہ کریں ورنہ اس کی ذمہ داری انہی کے سر ہوگی۔' معین الدین جہنا پڑے'۔

اقتباس سے مسلکی تنازعہ ظاہر ہے، اس قسم کے معاملات مختلف شہروں میں اکثر و بیشتر پیش آئے رہتے ہیں جس کی طرف معین الدین جینا بڑے نے اشارہ کیا ہے۔ ساجد رشید کا ایک افسانہ'' دو پہر'' ہے۔اس میں ایک غریب اور بے کس گھرانے کی زندگی پیش کی گئی ہے۔ بیگھرانہ طبقاتی اعتبار سے دلت سان کا حصہ ہوتا ہے۔ پورا گھرتین افراد پر مشتمل ہوتا ہے ایک بوڑھا

اس اقتباس کو پڑھ کرایک باشعور قاری تلملانے لگتا ہے کہ مظلوم وب بس افراد کو تخصیل سے عدل وانصاف کی امّید ہوتی ہے۔لیکن اگریہی تھانے ،عدالتیں کر پشن اور بدعنوانی کا اڈابن جائے تو پھر سماج کا کیا ہوگا۔لوگ کہال جائیں گے۔، - اس کہانی میں ساجدر شید نے کمز ور ویسما ندہ طبقوں کے تیک حکمراں جماعت، موجودہ سیاست اورا نظامیہ کے بہیا نہ رویتوں کو بڑی فن کاری سے اُجا گر کیا ہے۔کہانی کا اختنام دیکھیے کتنا

'' وہ نینوں تھلے ہارے آگ برسانے آسان کے پنچ اور تپتی زمین کے او پرایک نڈخم ہونے والی سڑک پر دھیرے دھیرے چلے جارہے ہیں۔'' ہینڈ ختم ہونے والی سڑک ظلم وستم کی وہ سڑک ہے جس میں حاشیائی آبا دی صدیوں سے سفر کرر ہی ہے اوراس کے مقدر میں نجات کی کوئی منزل نہیں آتی ۔ یہاں بوڑ ھا، اس کی بہواوراس کے بیٹے کی المناک

نازس ایپی شادی سے مایوس ہوجاتی ہے۔وہ کام کی دنیا میں من رہمی اور ہرا ن ایپی دنیا بنانے کی قکر میں سر گرداں رہتی ۔جنسی ضروریات کی تکمیل کے لیے وہ لڑ کیوں سے دوستی کرتی ۔ان کے دوستوں میں روز بروزاضافہ ہونے لگا:

''ادھر پچھدنوں سے نازش کی سہیلیوں میں ایک نٹی سہیلی ستارہ کا اضافہ ہوا تھا۔ کیا حسین تھی ، جب بھی ماڈرن فیشن ہاؤس میں اس کے قدم آتے چاروں طرف رونق ہی رونق بھر جاتی۔ نازش گرم گرم پکوڑے چائے اورسمو سے منگاتی اورخوب اس کی خاطر مدارت کرتی۔کام کے ساتھ بڑی خاموش سرگوشیاں ہوتیں۔ نہ جانے کتنی آنکھیں ستارہ کے دیدار کے لیے بے چین رہتیں''۔

\*\*\*\*

كتابيات

بنبإدى ماخذ اقبال مجيد دو بھیکے ہوئے لوگ، نصرت پېشرزامين آباد، کھنو ۔ • ١٩٧ اقبال مجيد شهربدنصيب،معيار پېليكىيشنز،نگى د ملى ١٩٩٧ء اقال مجيد تماشا گھر،ايجويشنل پېشنگ ماؤس-۲۰۰۳ء اقال متین آ گھی کے دریانے، انجمن تہذیب نو پبلشرز، الد آباد۔ + ۱۹۷ء اقبال متین خالی پٹاریوں کامداری، نصرت پېشرز ککھنو ۔ےےواء انجم عثانی کشہرے ہوئے لوگل ، تخلیق کار پیلشرز ، نئی دہلی۔ ۱۹۹۸ء ابن کنول بندراستے ،ابن کنول، دہلی۔ • • • ۲ء ابن کنول،ابن کنول کے پچاس افسانے، کتابی دنیا، دبلی یہ ۲۰۱۳ء احمصغیر ۔ امّا کوآنے دو مکتبہ استعارہ ، نئی دہلی ۔ ا • ۲۰ ء احمصغير \_منڈيرير بيٹطايرندہ اتخليق کار پبليشر ز،نئی دہلی \_۱۹۹۵ء يغام آفاقى:مافيا\_ايجوكيشنل پېلشنگ باؤس،دېلى \_٢٠٠٩ء ترنم ریاض میرارخت سفر،ایجوکیشنل پباشنگ ماؤس \_ د ہلی \_ ۲۰۰۸ء ترنم ریاض: بیدنگ زمین \_موڈ رن پبلشنگ ہاؤس \_ د ہلی \_ ۱۹۹۸ء ترنم ریاض: یمبر زل \_ نرالی دنیا \_ دبلی \_ ۴ ۲۰۰ جوگندریال، کھود وبابا کامقبرہ۔،موڈرن پباشنگ ہاؤس۔دریا تنج، دہلی۔ ۱۹۹۹ء جیلانی بانو، سچ کے سوا۔ ایجوکیشنل پباشنگ ہاؤس، دہلی ۔ ۱۹۹۳ء جینابڑے معین الدین تعبیر،ایڈشاٹ، پلی کیشنز،ممبئ۔۱۹۹۹ء حسین الحق، بارش میں گھر امکان، قاضی علی اکیڈمی ، سہسرام، بہار۔ ۱۹۹۸ء حسین الحق، گھنےجنگلوں میں، قاضی علی اکیڈمی، سہسرام، بہار، ۱۹۸۹ء حسین الحق ،صورت حال قاضی علی اکیڈمی ، سہسرام ، بہار ۱۹۸۲ء حسین الحق مطلع، قاضی علی حق اکیڈ می، سہسرام، بہار ۱۹۹۵ء حسین الحق، پس پرده شب، قاضی علی حق اکیڈمی، سہسرام ۔ بہارا ۱۹۸ء حسین الحق، نیو کی اینٹ، ایجو کیشنل پبلشنگ ماؤس \_ دبلی ۔ ۱۰ ۲۰ء

~~~

\*\*\*\*

## BADALTA SAQAFATI MANZARNAMA AUR NAYA URDU AFSANA: EK TANQEEDI-O-TAJZIYATI MOTALA

(Changing Cultural Scenario and New Urdu Short Story: A Critical and Analytical Study)

> Thesis submitted to the Jawaharlal Nehru University For the Award of the degree of

## DOCTOR OF PHILOSOPHY

Submitted by

## **ABDUR RAHIM**

Under the Supervision of

PROF.KHWAJA MOHD. EKRAMUDDIN



CENTRE OF INDIAN LANGUAGES SCHOOL OF LANGUAGE, LITERATURE &CULTURE STUDIES JAWAHARLAL NEHRU UNIVERSITY NEW DELHI-110067 2017